



# ДР6ВНЁЙ ПАТ6РНКХ

или

ТЕМАТИЧЕСКОЕ СОБРАНІЕ ИЗРЕЧЕНІЙ-АПОФЮЕГМЪ ОТЦЕВЪ-ПУСТЫННИКОВЪ

Переведенъ съ еллиногреческаго Святителемъ Өеофаномъ, Затворникомъ Вышенскимъ



Изданіе Русскаго на Аөонъ Свято-Пантелеимонова монастыря

Святая Гора Авонъ - 2009

Βο ιλάβδ ιπώλ ξημιοιδιμιώλ πηθοπρορλιμία ή περαβατλήμων Τρίμι, Οίζα, ή Οπα, ή Οπαίω Δχα: πρη ιπτεμιέντε βιελεπικοννε πατριάρετε βαραολομέν, ή ιπτεμιμέντε πατριάρετε μοικόβικοννε ή βιελ ρδιή κυρίλλε, ελιοιλοβενίεντε ήιδικτα ιιμέντο Δρχίματα ιερεμίν, προαλαμή εράπιη ρδιικαίω ιπο παιτελεήμωνο και και τητεί τορτε άρωνιττε παπετάπαιλ κημία ιιά Δρέβη ΠΑΤΕΡΗΚΑ βε λείπο ω ιοπβορένια μίρα 3φ31, ω ρπτβά πε πο πλότη Γία Ολόβα



УДК 271.2-4 ББК 86.372-43 Д 73

Древній Патерикъ, или тематическое собраніе изреченійд 73 апофеємъ отцевъ-пустынниковъ / Переводъ съ древнегреческаго еп. Өеофана (Говорова), Затворника Вышенскаго. — Святая Гора Авонъ: Русскій Свято-Пантелеимоновъ монастырь, 2009. — VI, 614 с.

ISBN 978-5-288-04587-5

Вниманію читателя предлагается первая публикація Древняго Патерика въ переводъ съ древнегреческаго, который быль выполненъ святителемъ Өеофаномъ Затворникомъ. Древній Патерикъ представляетъ собой тематически упорядоченное собраніе многочисленныхъ изреченій (апофоегмъ) первыхъ монаховъ православнаго Востока.

УДК 271.2-4 ББК 86.372-43

Текстъ печатается по рукописи, хранящейся въ библіотект Русскаго на Авонт Свято-Пантелеимонова монастыря

Иллюстрацін взяты изъ книги «Востокъ Христіанскій. Егупетъ и Синай: виды, очерки, планы и надписи къ путешествіямъ А.Порфирія», 1857.

ISBN 978-5-288-04587-5

© Русскій на Авонъ Свято-Пантелеимоновъ монастырь, 2009

# Содержаніе

Отъ издателей

| ОТВИЗДАТЕЛЕЙ                                                                                                                                                   | V   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Предисловіе: О житіи и подвижничествъ блаженныхъ святыхъ отцевъ                                                                                                | 2   |
| Глава I: Наставленія святыхъ отцевъ о томъ, какъ достигать совершенства                                                                                        | 14  |
| Глава II: О томъ, что со всѣмъ усердіемъ должно искать<br>безмолвія                                                                                            | 71  |
| Глава III: О сокрушеніи сердца                                                                                                                                 | 91  |
| Глава IV: О воздержаніи, подъ которымъ должно разумѣть не только воздержаніе въ пищѣ, но вообще укрощеніе всѣхъ неправыхъ движеній души                        | 121 |
| Глава V: Разныя повъствованія къ укръпленію противъ возстающихъ на насъ блудныхъ браней. О блудъ — что отъ него должно блюстись со всякимъ тщаніемъ и страхомъ | 150 |
| Глава VI: О нестяжательности и о томъ, что должно блюстись отъ любостяжанія. Нестяжательность (изъ «Великаго лимонаря»)                                        | 186 |
| Глава VII: Разныя повъсти, помазующія къ терпънію и<br>мужеству                                                                                                | 203 |
| Глава VIII: О томъ, что ничего не должно дѣлать напоказъ                                                                                                       | 243 |
| Глава IX: О томъ, что должно блюсти себя отъ осужденія                                                                                                         | 259 |
| Глава Х: О разсужденіи                                                                                                                                         | 275 |
| Глава XI: О томъ, что всегда должно трезвиться                                                                                                                 | 353 |
| Глава XII: О томъ, что должно непрестанно и трезвенно молиться                                                                                                 | 378 |
| Глава XIII: О томъ, что должно быть страннолюбивымъ                                                                                                            | 705 |

и творить милостыню съ доброхотствомъ

Глава XIV: О послушаніи

385

405

## Отъ издателей

Предлагаемая вниманію читателей книга «Древній патерикъ» является выдающимся трудомъ святителя Өеофана Затворника по переводу древняго памятника на русскій языкъ, рукопись котораго хранится въ Русскомъ на Авонъ Свято-Пантелеимоновомъ монастыръ и издается впервые¹.

Въ настоящее время, которое безъ преувеличенія можно назвать эпохой возрожденія православного монашества на Руси послъ долгаго гоненія, въ значительной степени подорвавшаго монашескую традицію, духовный опытъ древнихъ егупетскихъ преподобныхъ отцовъ будетъ особенно интересенъ темъ, кто ищетъ подлинное ученіе о монашескомъ подвигъ первыхъ въковъ христіанства.

Сокровищница переводческаго наследія святителя Өеофана явилась итогомъ предпринятаго имъ продолженія великаго переводческаго дъла преподобнаго Паисія (Величковскаго).

Но если прп. Паисій стремился въ своихъ переводахъ къ максимальной върности греческому подлиннику и училъ этому методу перевода своихъ послъдователей, то святитель Өеофанъ старался передать духовный опытъ древнихъ святыхъ новымъ языкомъ, заботясь больше не о буквальности перевода, а о его доходчивости и внутренней логичности. Языкъ святителя Өеофана, тъмъ не менъе, не является ни въ чистомъ видъ литературнымъ, ни общепринятымъ языкомъ церковныхъ книгъ его времени. Его стиль достаточно своеобразенъ, и потому настоящее изданіе, осуществленное по рукописи, сохраняетъ тъ особенности языка святителя, которыя порой нивелировались редакторами, готовившими къ печати его труды. Причиной этого, какъ можно предположить, было не только стремленіе редакторовъ къ стилистической «гладкости», но и естественное желаніе цензоровъ обойти спорныя и сложныя мъста (замътимъ, являющіяся таковыми и въ греческомъ подлинникъ); впрочемъ, святитель Өеофанъ прекрасно понималъ, какой логикой будутъ руководствоваться цензоры, и потому неръдко самъ снималъ или видоизмънялъ особо сложные фрагменты.

Таким образом, подлинный языкъ переводовъ святителя Өеофана подчасъ богаче и своеобразнъе сунодальныхъ редак-

 $<sup>^1</sup>$  Рукопись безъ номера, внъшнимъ видомъ своимъ напоминающая прочія рукописи собранія, содержащія подготовленные къ изданію переводы свт. Өеофана; твердый переплетъ синяго коленкора, корешокъ зеленый съ золотымъ тиснъніемъ; размъры —  $21.8 \times 32.2$  мм. Всего въ рукописи 305 л.

цій. Сунодальная переработка во многомъ упрощала, сокращала и умаляла яркость и полновъсность переводческаго наслъдія святителя Өеофана.

Настоящее изданіе позволяєть читателю «Древняго Патерика» прикоснуться къ авонскому списку перевода святителя Өеофана, познакомиться съ этимъ переводомъ въ его первоначальномъ видъ. Точно передаваемый текстъ «Патерика» раскрываетъ красоту греческаго оригинала и поднимает переводъ на высоту самостоятельнаго литературнаго произведенія, являющагося неотъемлемой частью русской духовной литературы XIX въка.

Въ заключеніе необходимо добавить, что публикуемый переводъ «Древняго Патерика» святителя Өеофана не претендуетъ на академическую точность передачи греческаго оригинала этого замъчательнаго памятника монашеской письменности, однако же, имъетъ самостоятельную цънность, именно какъ переводъ, вышедшій изъ-подъ пера извъстнаго подвижника. Въ задачи публикаторовъ не входили анализъ текста и выявленіе того источника, по которому былъ выполненъ переводъ: это отдъльная работа, которой, надъемся, будетъ способствовать настоящее изданіе. Въ качествъ предварительнаго наблюденія хотълось бы лишь указать, что, по всей въроятности, переводъ былъ осуществленъ по нъкоему собранію, напоминающему извъстный «Великій Патерикъ», но включаетъ въ себя и матеріалы, отсутствующіе въ послъднемъ; какія именно рукописи или печатныя изданія использовались переводчикомъ — сказать въ настоящій моментъ затруднительно.

Предлагаемый читателю текстъ «Древняго Патерика» предназначенъ не только для монашествующихъ, кои по своему положенію призваны подражать дѣланію и подвигамъ древнихъ отцевъ-подвижниковъ и для которыхъ книга сія могла бы быть замечательнымъ практическимъ пособіемъ. Эта книга несомнѣнно будетъ полезна и мирянамъ. Въ ней удивительно точно и доходчиво изображены реальные образцы подлинно христіанскаго отношенія людей другъ съ другомъ, что дѣлаетъ «Патерикъ» незаменимымъ руководствомъ для всякаго православнаго, стремящагося жить по заповѣдямь Божіимъ.

# ДРЕВН<del>І</del>Й ПАТЄРНКХ



## ПРЕДИСЛОВІЕ

## О ЖИТІИ И ПОДВИЖНИЧЕСТВЪ БЛАЖЕННЫХЪ СВЯТЫХЪ ОТЦЕВЪ

Въчно сущее у Бога — Богъ Слово, по великой благости премудро сотворивый міръ изъ ничего, простеръ небо надъ всъмъ видимымъ и на немъ утвердилъ свътила, чтобъ освъщали всю тварь и людямъ споспъществовали въ дълахъ ихъ. Сей Единородный Сынъ и Слово Отчее, въ послъдняя лъта нашего ради спасенія родившійся чрезъ Духа Святаго отъ Маріи Дъвы и черезъ вочеловъченіе ставшій во всемъ подобенъ намъ, кромъ гръха, устроилъ для насъ другое небо — невидимое, несравненно прекраснъйшее сего видимаго. Ибо сіе видимое небо, само будучи чувственно, и служитъ преимущественно цълямъ чувственнымъ, а то — невидимое, какъ духовное, духъ возводитъ къ Богу. Видимое небо имъетъ движущіяся и неподвижныя звъзды, какъ говорятъ — упражняющіяся въ томъ, а у того — невидимаго, всъ неподвижны, присносвътлы и неизмънны. Сіе чувственное (небо), по Божественному опредъленію, какъ свитокъ свіется, и находящіяся на немъ звъзды падутъ какъ листья въ послъдній день, а то не только удержитъ тогда на себъ свои звъзды, но еще и явитъ ихъ свътлъйшими паче солнца.

Одинъ изъ сонмовъ сей чистой и живоносной тверди — Божественный сонмъ уязвленныхъ Божественною любовію подвижниковъ, о коихъ предлежитъ намъ слово, которые, благодушно и вышеестественно совершивъ всякій видъ добродътелей, теперь и на небесахъ свътлъются невечернимъ свътомъ и живущихъ на землъ людей непрестанно свътоводятъ тайноводственно. Свътила и учители Церкви, описавъ въ наше назиданіе ихъ дъянія, поученія и правила жизни, показали такимъ образомъ Божественный рай, питающій всяческими красотами добродътелей души тъхъ,

кои съ върою прочитываютъ ихъ. И какая добродътель не взращена въ семъ божественномъ раю Христомъ, истиннымъ Богомъ нашимъ? Здъсь видимъ и блаженное безмолвіе, и строгое во всемъ воздержаніе съ цъломудріемъ, и окрыляющую нестяжательность. Тамъ — примърное терпъніе и мужество, тайное добродъланіе, въдомое единому Богу, спасительное неосужденіе, свътлую разсудительность, трезвенную и непрестанную молитву, благосердное страннопріимство, христоподражательное терпъніе, высокое смиренномудріе, дары чудотвореній и образцы всякаго добродътельнаго житія.

Для всъхъ сихъ добродътелей образецъ, правило, путеводитель и наставникъ есть Самъ Христосъ, истинный Богъ нашъ, что и являет намъ слово Божіе — Священное Писаніе.

#### О БЕЗМОЛВІИ

Ечангеліе свидътельствуетъ, что Господь по крещеніи, бъ въ пустыни дній четыредесять, искушаемъ сатаною, ничего тамъ не вкушалъ и бъ со звърьми (Мк. I, 13;  $\Lambda$ к. IV, 1, 2). И еще: узръвъ же народы, взыде на гору: и съдшу Ему, приступиша къ Нему ученицы Его. И отверзъ уста Своя, учаше ихъ, глаголя: блажени нищіи духомъ: яко тъхъ есть царствіе небесное... и прочая (Мө. V, 1–3). Также: отпустивъ народы, взыде на гору единъ помолитися: позде же бывшу, единъ бъ ту (Мө. XIV, 23). И опять: Господь иде въ пусто мъсто, и ту молитву дъяше (Мк. I, 35; Лк. IV, 42). Равно и Іоаннъ Креститель бъ въ пустыняхъ до дне явленія своего ко Израилю (Лк. І, 80). И Апостолъ говоритъ: молю убо прежде всъхъ творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія за вся человъки: за царя, и за всъхъ, иже во власти суть: да тихое и безмольное житіе поживемъ во всякомъ благочестіи и чистоть (1 Тим. ІІ, 1, 2). И въ другомъ мъстъ: молимъ же вы, братіе, избыточествовати паче, и любезно прилъжати еже безмолвствовати, и дъяти своя, и дълати своими руками (1 Өес. IV, 10, 11). Также: таковым запрещаем в и молимъ о Господъ нашемъ Іисусъ Христъ, да съ безмолвіемъ

дълающе, свой хлъбъ ядятъ (2 Өес. III, 12). И еще: изыдите отъ среды ихъ и отлучитесь (2 Кор. VI, 17), и: вышнихъ ищите... горняя мудрствуйте, а не земная (Кол. III, 1, 2).

#### О ВОЗДЕРЖАНІИ

Сказалъ Господь: внидите узкими враты... узкая врата и тъсный путь вводяй въ животъ (Мө. VII, 13, 14). Двенадцать Апостоловъ въ пустынъ имъли токмо пять хлюбъ и деп рыбт (Мө. XIV, 17), а въ другое время Апостолы развт единаго хлюба не имяху съ собою въ корабли (Мк. VIII, 14), и въ другомъ случаъ: восторгаху ученицы Его класы, и ядяху, стирающе руками (Лк. VI, 1). И Апостоль въ посланіи говорить: всякъ же подвизаяйся, от всъх воздержится (1 Кор. ІХ, 25). И еще: до нынъшняго часа и алчемъ, и жаждемъ, и наготуемъ (1 Кор. IV, 11). И опять: брашно же наст не поставляет предт Богомт (1 Кор. VIII, 8), и брашна чреву, и чрево брашномъ: Богъ же и сіе и сія упразднить (1 Кор. VI, 13), и тамъ же: аще брашно соблазняетъ брата моего, не имамъ ясти мяса во въки, да не соблазню брата моего (1 Кор. VIII, 13). И въ другомъ мъстъ: въмъ и смиритися, въмъ и избыточествовати: во всемъ и во всъхъ навыкохъ, и насыщатися и алкати, и избыточествовати и лишатися (Флп. IV, 12), и вся терпимъ, да не прекращение кое дамы благовъствованію Христову (1 Кор. ІХ, 12). И въ другомъ посланіи: къ тому не пій воды, но мало вина пріемли, стомаха ради твоего и частых в твоих недугов (1 Тим. V, 23).

## О ЦѢЛОМУДРІИ

Господь сказаль: суть скопцы, иже исказиша сами себе, царствія ради небеснаго (Мө. XIX, 12). И въ другомъ мъстъ: Азъ же глаголю вамъ, яко всякъ, иже воззрить на жену ко еже вождельти ея, уже любодъйствова съ нею въ сердцъ своемъ (Мө. V, 28). Блудницу, разбойника и мытаря, падшихъ въ нецъломудріе, Господь принялъ и призываетъ всъхъ: пріидите ко Мнъ вси труждающійся и обремененній (то есть похотями и гръхами), и Азъ упокою вы: возмите иго Мое на себе... и прочая (Мө. XI, 28, 29). И Апостолъ говоритъ: бъгайте блудодъянія (1 Кор. VI,

18) и миръ имъйте и святыню со всъми, ихъ же кромъ никтоже узрить Господа (Евр. XII, 14). Также: умертвите убо уды вашя, яже на земли, блудъ, нечистоту, страсть, похоть злую (Кол. III, 5), и не въсте ли, яко храмъ Божій есте, и Духъ Божій живеть вь вась? Аще кто Божій храмь растлить, растлить сего Богъ (1 Кор. III, 16, 17). Въ другомъ мъстъ:  $\partial a$  не кто блу $\partial o \partial r \tilde{n}$ , или сквернитель, якоже Исавъ (Евр. XII, 16), и не лстите себе: ни блудницы, ни ідолослужители, ни прелюбодти, ни сквернители, ни малакіи, ни мужеложницы... царствія Божія не наслъдять (1 Кор. VI, 9, 10), ибо явися бо благодать Божія спасителная встьмъ человтькомъ, наказующи насъ, да отвергшеся нечестія и мірских впохотей, цъломудренно и праведно и благочестно поживемъ (Тит. II, 11, 12). Также наставляетъ: похотей юныхъ бъгай (2 Тим. II, 22), юноши... моли цъломудрствовати (Тит. II, 6), блудъ же и всяка нечистота... ниже да именуется въ васъ (Еф. V, 3). Тотъ же Апостолъ соблудившаго въ Коринфъ и потомъ, по преданіи его сатанъ, покаявшагося милостиво пріемлетъ и пишетъ: молю вы, утвердите къ нему любовь... да не како многою скорбію пожерть будеть таковый (2 Кор. II, 7, 8), но въ концъ посланія предостерегаетъ: боюся же, еда како пришедъ, не яцъхъ же хощу, обрящу васъ... и восплачуся многихъ прежде согръшшихъ, и не покаявшихся о нечистотъ и блуженіи и студоложствін, яже содъяша (2 Кор. XII, 20, 21).

#### О НЕСТЯЖАТЕЛЬНОСТИ

Сказалъ Господь: не пецытеся душею вашею, что ясте, или что піете: ни тъломъ вашимъ, во что облечетеся (Мө. VI, 25), и ищите же прежде царствія Божія и правды Его, и сія вся приложатся вамъ (Мө. VI, 33). Также: не стяжите злата, ни сребра... ни двою ризу (Мө. X, 9, 10); и аще хощеши совершенъ быти, иди, продаждь имъніе твое, и даждь нищимъ... и пріиди и ходи вслъдъ Мене, вземъ крестъ (Мө. XIX, 21; Мк. X, 21). И въ другомъ мъстъ: лиси язвины имутъ, и птицы небесныя гнъзда: Сынъ же человъческій не имать гдъ главы подклонити (Мө. VIII, 20). Іоаннъ же Креститель имяше ризу свою отъ власъ велблуждь, и поясъ усменъ о чреслъхъ своихъ (Мө. III, 4). И Апо-

столь учить: ничтоже бо внесохомъ въ міръ сей, явъ, яко ниже изнести что можемъ. Имъюще же пищу и одъяніе, сими доволни будемъ. А хотящіи богатитися, впадаютъ въ напасти и съть, и въ похоти многи (1 Тим. VI, 7–9). Онъ же о всъхъ Апостолахъ говоритъ, что они суть яко нищи, а многи богатяще: яко ничтоже имуще, а вся содержаще (2 Кор. VI, 10).

#### О ТЕРПЪНІИ И МУЖЕСТВЪ

Сказалъ Господь: да будуть чресла ваша препоясана, и свътильницы горящіи: и вы подобни человъкомъ чающымъ Господа своего (Лк. XII, 35, 36). И еще: въ терпъніи вашемъ стяжите душы вашя (Лк. XX, 19). И опять: претерпъвый же до конца, той спасется (Мө. XXIV, 13); и еще: никтоже возложь руку свою на рало, и зря вспять, управлень есть въ царствіи Божіи (Лк. ІХ, 62). Наконецъ: вы же есте пребывше со Мною въ напастехъ Моихъ, и Азъ завъщаваю вамъ, якоже завъща Мнъ Отецъ Мой, царство, да ясте и піете на трапезъ Моей во царствіи Моемъ (Лк. XXII, 28–30). И Апостолъ говоритъ: станите убо препоясани чресла ваша истиною... и обувше нозъ во уготованіе благовъствованія мира... яко нъсть наша брань къ крови и плоти, но къ началомъ, и ко властемъ, и къ міродержителемъ тмы въка сего... сего ради пріимите вся оружія Божія (Еф. VI, 12–15). Также: тверди бывайте, непоступни (1 Кор. XV, 58); и недостойны страсти нынъшняго времене къ хотящей славъ явитися въ насъ (Рим. VIII, 18). Опять: кто ны разлучить от любве Божія? Скорбь ли, или тъснота, или гоненіе, или гладъ, или нагота, или бъда, или мечъ? (Рим. VIII, 35) И въ другихъ мъстахъ: елика бо преднаписана быша, въ наше наказаніе преднаписашася: да терпъніемъ и утъшеніемъ писаній, упованіе имамы (Рим. XV, 4); никтоже бо воинъ бывая обязуется куплями житейскими,  $\partial a$ воеводъ угоденъ будетъ... и не вънчается, аще не законно мученъ будеть (2 Тим. II, 4, 5). Скорбь терпъніе содплываеть: терпъніе же искусство, искусство же упованіе: упованіе же не посрамить (Рим. V, 3-5); и во всемъ представляюще себе якоже Божія слуги, въ терпъніи мнозъ, въ скорбехъ, въ бъдахъ... (2 Кор. VI, 4); благоволю въ немощехъ, въ досажденіихъ... по Христъ (2 Кор. XII, 10).

## О ТОМЪ, ЧТО НИЧЕГО НЕ ДОЛЖНО ДЪЛАТЬ НАПОКАЗЪ

Господь сказаль: внемлите милостыни вашея не творити предъ человъки, да видими будете ими... тебъ же творящу милостыню, да не увъсть шуйца твоя, что творить десница твоя (Мө. VI, 1, 3). Также:  $er\partial a$  молишися, вниди въ клъть твою, и затворивъ двери твоя, помолися Отцу твоему, иже въ тайнъ: и Отецъ . твой видяй въ тайнъ, воздастъ тебъ явъ (Мө. VI, 6). Господь Самъ по исцъленіи тридцативосьмилътняго недужнаго уклонился, народу сущу на мъстъ (Iн. V, 13); и исцъленному прокаженному сказаль: виждь, никомуже повъждь (Мө. VIII, 4); то же и Апостоламъ по преображеніи заповъдаль: никомуже повъдите видънія, дондеже Сынъ человъческій изъ мертвых воскреснет (Мө. XVII, 9), а въ другомъ случа у іудеевъ вопрошаль: како вы можете въровати, славу другъ от друга пріемлюще? (Ін. V, 44). Апостоль Пачель въ своихъ Посланіяхъ наставляетъ: ничтоже по рвенію или тщеславію... творяще (Флп. II, 3), но аще живемъ духомъ, духомъ и да ходимъ. Не бываимъ тщеславни, другъ друга раздражающе, другъ другу завидяще (Гал. V, 25, 26), ибо отъ тщеславія рождается зависть, и тъ, кои дълаютъ что напоказъ, суть  $\partial$ *платели льстивіи, пре*образующеся во апостолы Христовы (2 Кор. XI, 13).

## О ТОМЪ, ЧТО НЕ ДОЛЖНО ОСУЖДАТЬ

Господь сказаль: не судите, да не судими будете. Имже бо судомъ судите, судятъ вамъ: и въ нюже мъру мърите, возмърится вамъ (Мө. VII, 1, 2); и не осуждайте, да не осуждени будете: отпущайте, и отпустятъ вамъ (Лк. VI, 37). И въ другомъ мъстъ: аще бо отпущаете человъкомъ согръшенія ихъ, отпуститъ и вамъ Отецъ вашъ небесный согръшенія ваша (Мө. VI, 14). Также: Отче нашъ, иже еси на небесъхъ... остави намъ долги нашя, яко и мы оставляемъ должникомъ нашымъ (Мө. VI, 9, 12). И опять наставляетъ: что же видиши сучецъ, иже во оцъ брата твоего, бервна же, еже есть во оцъ твоемъ, не чуеши?... Лицемъре, изми первъе бервно изъ очесе твоего, и тогда узриши изъяти сучецъ изъ очесе брата твоего (Мө. VII, 3, 5). И Апостолъ говоритъ:

ты же почто осуждаеши брата твоего? или ты что уничижаеши брата твоего? вси бо предстанемъ судищу Христову... Тъмже убо кійждо насъ о себъ слово дастъ Богу. Не къ тому убо другъ друга осуждаемъ (Рим. XIV, 10–13), кійждо бо свое бремя понесетъ (Гал. VI, 5) и связями своихъ прегръшеній связуется (Притч. V, 22). Также: мнъ же не велико есть, да отъ васъ истяжуся, или отъ человъческаго дне... востязуяй же мя, Господъ есть. Тъмже прежде времене ничтоже судите, дондеже пріидетъ Господъ (1 Кор. IV, 3–5).

## О РАЗСУДИТЕЛЬНОСТИ

Сказалъ Господь: внемлите же от лживых пророк, иже приходять кь вамь во одеждахь овчихь, внутрь же суть волцы хищницы. От плодъ ихъ познаете ихъ (Мө. VII, 15, 16). Также: не всякъ глаголяй ми: Господи, Господи, внидетъ въ царствіе небесное: но творяй волю Отца Моего, иже есть на небесъхъ (Мө. VII, 21). Опять: никтоже можеть двъма господинома работати... и прочая (Мө. VI, 24). И еще: дълайте не брашно гиблющее, но брашно пребывающее въ животъ въчный (Iн. VI, 27). И Апостолъ говоритъ: азъ убо тако теку, не яко безвъстно, но тако подвизаюся, не яко воздухъ біяй. Но умерщвляю тъло мое и порабощаю, да не како, инымъ проповъдуя, самъ неключимъ буду... тако тецыте, да постигнете (1 Кор. ІХ, 24–27); и блюдитеся от псовъ, блюдитеся от злых дълателей (Флп. III, 2). Также: иже аще ястъ хлъбъ сей, или піетъ чашу Господню недостойнъ, повиненъ будеть тълу и крови Господни. Да искушаеть же человъкь себе, и тако отъ хлъба да ястъ, и отъ чаши да піетъ (1 Кор. XI, 27, 28). И тамъ же: аще бо быхомъ себе разсуждали, не быхомъ осуждени были. Судими же, отт Господа наказуемся, да не ст міромт осудимся (1 Кор. XI, 31-32). И въ другомъ мъстъ: печаль бо, яже по Бозъ, покаяніе нераскаянно во спасеніе содъловаеть: а сего міра печаль, смерть содпловаеть (2 Кор. VII, 10). И еще: преобразуйтеся обновленіемъ ума вашего, во еже искушати вамъ, что есть воля Божія благая и угодная и совершенная (Рим. XII, 2); а о себъ говоритъ: задняя убо забывая, въ предняя же простираяся, со усердіемъ гоню, къ почести вышняго званія Божія о Христь Іисусь (Флп. III, 13, 14). И наставляетъ: настой благовременнъ и безвременнъ (2 Тим. IV, 2); внимайте убо себъ и всему стаду (Дъян. XX, 28) и вся же искушающе, добрая держите (1  $\Theta$ ec. V, 21).

#### О ТРЕЗВЕННОЙ И НЕПРЕСТАННОЙ МОЛИТВЪ

Господь сказаль: внемлите же себъ, да не когда отягчають сердца ваша объяденіемъ и піянствомъ и печальми житейскими... бдите убо на всяко время молящеся (Лк. ХХІ, 34, 36); бдите и молитеся, да не внидете въ напасть (Мө. XXVI, 41). Также: а яже вамъ глаголю, встьмъ глаголю: бдите (Мк. XIII, 37). И еще: просите, и дастся вамъ: ищите, и обрящете: толцыте, и отверзется вамъ. Всякъ бо просяй пріемлеть, и ищай обрътаеть, и толкущему отверзется (Мө. VII, 7, 8). Господь сказаль и притчу о томъ, како подобаетъ всегда молитися и не стужати си, глаголя: судія бъ нъкій...(Лк. XVIII, 1–6) И еще: будите готови: яко, въ оньже часъ не мните, Сынъ человъческій пріидеть (Мө. XXIV, 44). А Апостоль Пачель наставляеть: всегда радуйтеся. Непрестанно молитеся. О всемъ благодарите (1 Өес. V, 16-18), со страхомъ и трепетомъ свое спасеніе содъвайте (Флп. II, 12), и еще: во всемъ молитвою и моленіемъ со благодареніемъ прошенія ваша да сказуются къ Богу (Флп. IV, 6). Также о себъ: безпрестани память о васъ творю: всегда въ молитвахъ моихъ моляся (Рим. І, 9, 10). Въ Дъяніяхъ повъствуется: въ полунощи же Пачелъ и Сила молящеся пояху Бога (Дъян. XVI, 25). И Апостоль Петръ предостерегаетъ: трезвитеся, бодрствуйте, зане супостать вашь діаволь, яко левь рыкая, ходить, искій кого поглотити (1 Петр. V, 8).

#### О СТРАННОЛЮБІИ

Сказалъ Господь: иже васъ пріемлеть, Мене пріемлеть... и иже аще напоить единаго оть малыхь сихь чашею студены воды... не погубить мзды своея (Мө. Х, 40, 42). И еще: пріидите благословенніи Отца Моего, наслъдуйте уготованное вамь царствіе оть сложенія міра: взалкахся бо, и дасте Ми ясти... и прочая (Мө. XXV, 34–36). Также: егда сотвориши объдь или вечерю,

не зови друговъ твоихъ, ни братіи твоея... но зови нищыя, маломощныя, хромыя, слъпыя: и блаженъ будеши (Лк. XIV, 12-14). И въ другихъ мъстахъ: имъяй дет ризъ, да подастъ неимущему: и имъяй брашна, такожде да творить (Лк. III, 11), и блаженнъе есть паче даяти, нежели пріимати (Дъян. ХХ, 35). Также и Апостолы наставляютъ: страннолюбія не забывайте: тъмъ бо не въдяще нъцыи страннопріяша ангелы (Евр. XIII, 2); страннолюбцы другт ко другу бывайте, безт роптаній (1 Петр. IV, 9); благотворенія же и общенія не забывайте: таковыми бо жертвами благоугождается Богъ (Евр. XIII, 16); подаваяй, въ простотъ... милуяй, съ добрымъ изволеніемъ (Рим. XII, 8). И еще: съяй скудостію, скудостію и пожнеть: а съяй о благословеніи, о благословеніи и пожнеть. Кійждо якоже изволеніе имать сердцемь, не оть скорби, ни отъ нужды: доброхотна бо дателя любить Богъ (2 Кор. ІХ, 6, 7); и аще бо усердіе предлежить, по елику аще кто имать, благопріятень есть, а не по елику не имать (2 Кор. VIII, 12),  $\partial a$ не аки по нужди благое твое будеть, но по воли ( $\Phi_{\Lambda M}$ . I, 14).

#### О ПОСЛУШАНІИ

Сказалъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ: снидохъ съ небесе, не да творю волю Мою, но волю пославшаго Мя Отца (Iн. VI, 38). Также: иже любить отца или матерь паче Мене, нъсть Мене достоинъ (Мө. Х, 37). И еще: аще кто грядетъ ко Мнъ, и не возненавидить отца своего, и матерь... еще же и душу свою, не можеть Мой быти ученикь (Лк. XIV, 26). И въ другихъ мъстахъ: аще кто любитъ Мя, слово Мое соблюдетъ (Iн. XIV, 23), и аще заповъди Моя соблюдете, пребудете въ любви Моей, якоже Азъ заповъди Отца Моего соблюдохъ, и пребываю въ Его любви (Ін. XV, 10). Также Господь сказалъ Петру и Андрею, Іакову и Іоанну, Матөею и Филиппу: грядите по Мнъ, и они, оставя все, тотчасъ послъдовали Ему (Мө. IV, 18-22; IX, 9; Ін. I, 43). Другій же отъ ученикъ Его рече Ему: Господи, повели ми прежде ити и погребсти отца моего. Іисусъ же рече ему: гряди по Мню и остави мертвых погребсти своя мертвецы (Мө. VIII, 21, 22). И Апостоль говорить: Пачель рабь Іисусь Христовь, званъ апостолъ (Рим. І, 1), аще бо благовъствую, нъсть ми похвалы... горе же мнъ есть, аще не благовъствую (1 Кор. IX, 16). Опять: сіе бо да мудрствуется въ васъ, еже и во Христъ Іисусъ: иже во образъ Божіи сый, не восхищеніемъ непщева быти равенъ Богу: но Себе умалилъ, зракъ раба пріимъ... и прочая (Флп. II, 5–7). И въ другомъ мъстъ: ты же послъдовалъ еси моему ученію, житію, привъту, въръ, долготерпънію... (2 Тим. III, 10). И еще: плъняюще всякъ разумъ въ послушаніе Христово, и въ готовности имуще отмстити всяко преслушаніе, егда исполнится ваше послушаніе (2 Кор. X, 5, 6).

## О СМИРЕННОМУДРІИ

Сказалъ Господь нашъ: егда сотворите вся повелънная вамъ, глаголите, яко раби неключими есмы (Лк. XVII, 10) и яко, еже есть въ человъцъхъ высоко, мерзость есть предъ Богомъ (Лк. XVI, 15) а всякъ возносяйся, смирится: смиряяй же себе, вознесется (Лк. XVIII, 14). Также: Азъ же посредть васъ есмь яко служай (Лк. XXII, 27). И въ другомъ мъстъ: иже аще хощето во васо вящшій быти, да будетт вамт слуга: и иже аще хочетт вт васт быти первый, буди вамъ рабъ (Мө. XX, 26, 27). Или еще: видъвъ же Симонъ Петръ, припаде къ колънома Іисусовома, глаголя: изыди отъ мене, яко мужъ гръшенъ есмь, Господи (Лк. V, 8), а Іоаннъ Предтеча сказаль фарисеямь: азт убо крестих вы водою... грядетъ кръплій мене въслъдъ мене, Емуже нъсмъ достоинъ преклонся разръшити ремень сапотъ Его (Мк. І, 7, 8). Самъ Господь, подавая намъ примъръ смиренія, восталь от вечери, и положи ризы, и пріемь лентіонъ, препоясася: потомъ влія воду во умывальницу, и начать умывати ноги ученикомь, и отирати лентіемь, имже бъ препоясанъ (Ін. XIII, 4, 5). Также и Апостолъ говоритъ: азъ бо есмь мній апостоловъ: иже нъсмь достоинъ нарещися апостоль, зане гонихь церковь Божію (1 Кор. XV, 9); и еще: Христосъ Іисусъ пріиде въ міръ гръшники спасти, отъ нихъ же первый есмь азъ (1 Тим. І, 15). Также: молю убо васъ азъ юзникъ о Господъ, достойно ходити званія, въ неже звани бысте, со всякимъ смиреномудріемъ и кротостію, съ долготерпъніемъ (Еф. IV, 1, 2). И снова наставляетъ: не хваляй бо себе сей искусенъ, но егоже Богъ восхваляетъ (2 Кор. Х, 18); и облецытеся убо якоже

избранніи Божіи святи и возлюбленни, во утробы щедроть, благость, смиреномудріе, кротость и долготерпьніе (Кол. III, 12). И еще: аще бо быхь еще человькомь угождаль, Христовь рабь не быхь убо быль (Гал. I, 10).

#### О НЕЗЛОБІИ

Сказаль Господь: любите враги вашя, благословите кленущыя вы, добро творите ненавидящым вась, и молитеся за творящих вам вапасть и изгонящыя вы... и аще тя кто ударит вы десную твою ланиту, обрати ему и другую: и хотящему судитися съ тобою, и ризу твою взяти, отпусти ему и срачицу (Мө. V, 39, 40, 44). Опять: Отче, отпусти имъ: не въдять бо что творять (Лк. XXIII, 34). Также когда во время предательства Іудина въ саду Геосиманстемъ, одинъ изъ учениковъ  $y\partial a\rho u...$ архіереова раба и уръза ему ухо десное. Отвъщавъ же Інсусъ рече: оставите до сего: и коснувся уха его, исцъли его (Лк. XXII, 50, 51). И апостоль наставляеть: благословляйте гонящыя вы: благословите, а не кляните... Аще возможно, еже от вась, со встми человтки миръ имтйте. Не себе отмщающе (Рим. XII, 14, 18, 19). О послъдующихъ же Господу свидътельствуетъ: укоряеми, благословляемъ: гоними, терпимъ: хулими, утъшаемся (1 Кор. IV, 12, 13). Самъ Господь укаряемъ противу не укаряше, стражда не прещаше: предаяше же судящему праведно (1 Петр. II, 23).

Что же касается до знаменоносныхъ отцевъ, то не върящій имъ или не принимающій того, что было ими говорено или сдълано, болъе Самому Іисусу Христу и Апостоламъ Его не въруетъ. Ибо, какъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ бреніемъ возвратилъ зръніе слъпому, изгонялъ демоновъ, воскрешалъ мертвыхъ, претворилъ воду въ вино, насытилъ пятью хлъбами пять тысячъ и другія совершилъ безчисленныя и неизслъдимыя чудеса, коихъ и міръ не можетъ вмъстить, такъ и имъ даровалъ силу переносить всяку болъзнь и всяку язву въ людяхъ, какъ Самъ же Онъ, истинный Богъ нашъ, сказалъ: въруяй въ Мя, дъла, яже Азъ творю, и той сотворитъ, и больша сихъ сотворитъ (Ін. XIV, 12), ибо,

гдъ присущъ Богъ, сущій превыше естества, тамъ совершаются и дъла вышеестественныя. Но что много и говорить о семъ?

Такъ все Божіе Писаніе Ветхаго и Новаго Завъта источаетъ живоносныя и богоносныя наставленія, кои блаженные подвижники проходили дъломъ и словомъ, наздани на непоколебимомъ основаніи Апостоловъ и пророковъ, сущу же и краеугольну Самому Іисусу Христу Господу нашему, въ Коемъ, утвердясь молитвенно (въ чемъ все таинство христіанскаго житія), они извлекли души свои изъ глубины гръховной и, возведшись въ образъ и подобіе Божіе, еще здъсь входили духовно въ блаженный рай — предначатіе будущаго некончаемаго блаженства. Намъ же что остается дълать, какъ не плакать горько, воздыхать изъ глубины души и сътовать о своемъ нерадъніи и своей безпечности? Смиримся, по крайней мъръ, ибо и отъ этого будетъ намъ немалая польза, какъ показалъ Господь въ притчъ о мытаръ и фарисеъ; и, вмъстъ съ тъмъ, хотя мало понудимъ себя умягчить окамененное нечувствіе души созерцаніемъ добродътелей святыхъ отцевъ — сихъ истинно нудителей естества своего царствія ради небеснаго, которое, по слову Господню, восхищаютъ одни нуждницы (Мө. II, 12). Пріидите убо, братіе, причастимся сего духовнаго душеспасительнаго благоуханія Христова и, презръвъ все земное и человеческое, какъ ученики Христа, кроткаго и смиреннаго сердцемъ, и святыхъ Апостоловъ Его, съ терпъніемъ да течемъ по заповъдямъ Господа тъснымъ и прискорбнымъ путемъ въ покаяніи, исповъданіи и смиренномудрій, да достигнемъ града Божія — небеснаго Іерусалима — отнюдуже отбъже всяка болъзнь и печаль и воздыханіе (Ис. XXXV, 10; LI, 11), идъже есть всъхъ веселящихся жилище и непрестанный гласъ чистаго радованія во Христъ Іисусъ Господъ нашемъ. Ему же подобаетъ всякая слава, честь и поклоненіе съ безначальнымъ Отцемъ и животворящимъ Духомъ, нынъ и присно, и во въки въковъ. Аминь.

#### Глава І

## НАСТАВЛЕНІЯ СВЯТЫХЪ ОТЦЕВЪ О ТОМЪ, КАКЪ ДОСТИГАТЬ СОВЕРШЕНСТВА ВЪ ХРИСТІАНСКОМЪ ЖИТІИ

- 1. Нъкто спросиль авву Антонія: что мнъ должно соблюдать, чтобъ угодить Богу? Старецъ сказаль ему въ отвътъ: соблюдай, что заповъдую тебъ: куда ни пойдешь, всегда имъй Бога предъ очами своими; что ни будешь дълать, имъй на то свидътельство изъ Священнаго Писанія; и въ какомъ ни поселишься мъстъ, не перемъняй его скоро. Соблюди сіи три правила и спасешься.
- 2. Авва Памво спросилъ авву Антонія: что мнѣ дѣлать? Старецъ отвѣтилъ ему: не вѣрь своей правѣдности, не жалей о прошедшемъ и отреченіи отъ міра и будь воздержанъ языкомъ и чревомъ.
- 3. Авва Антоній сказаль: древніе отцы ушли въ пустыню; уврачевались и содѣлались врачами; потомъ, возвратясь оттуда, врачевали другихъ. А мы, едва выходимъ изъміра, прежде уврачеванія самихъ себя желаемъ врачевать другихъ. Посему болѣзнь опять растравляется въ насъ и бываютъ послъдняя... горша первыхъ (Мө. XII, 45); и слышимъ отъ Господа: врачу, исцълися первъе самъ (Лк. IV, 23).
- 4. Авва Андрей говориль: монаху приличествують слъдующія три добродътели: странничество чувствовать себя чужимъ для всъхъ и всего, нищета и молчаніе сътерпъніемъ.
- 5. Авва Аванасій, епископъ Александрійскій, сказаль: часто говорять нѣкоторые изъ васъ: гдѣ теперь гоненіе, чтобъ подъять мученичество? Но помучься въ совѣсти, умри грѣху, умертви уды, сущія на землѣ, и содѣлаешься мученикомъ по произволенію. Тѣ противоборствовали царямъ и владыкамъ; имѣешь и ты супостата діавола князя грѣха, а владыкъ демоновъ. Тѣмъ иногда предлагаемы были жерт-

венникъ, и жертва, и мерзость идолослуженія. Есть и нынъ мысленный въ душъ жертвенникъ и жертва и мерзскій идоль: жертвенникъ — ненасытное чрево, жертва — чувственныя наслажденія, идоль — духъ похоти. Рабствующій блуду и преданный чувственнымъ наслажденіямъ отвергся Христа и поклонился идолу, ибо имъетъ въ себъ идола Афродиты — скверную похоть плоти. Также порабощенный гнъву и ярости и не пресъкающій бъснованія сей страсти отвергся Христа и имъетъ въ себъ богомъ Арея<sup>1</sup>, который есть идолъ ярости. Другой — сребролюбецъ и сластолюбецъ, заключающій утробу свою для брата своего и немилосердый къ ближнему, отвергся Христа и служитъ идоламъ, ибо имъетъ въ себъ идоломъ Ерму<sup>2</sup> и твари служитъ паче, нежели Создавшему, корень бо встьмъ злымъ сребролюбіе есть (1 Тим. VI, 10). Такъ что если ты воздержишься и сохранишь себя отъ буйныхъ страстей, то тъмъ попрешь идоловъ, отвергнешь идолослуженіе и содълаешься мученикомъ, исповъдавъ доброе исповъданіе.

- 6. Авва Виссаріонъ говориль: когда случится тебъ быть въ миръ и не имъть брани, тогда паче смиряйся, чтобъ не превзошла злая чуждая радость самодовольство, чтобъ мы не возмечтали о себъ и не были преданы брани, ибо Богъ часто не попускаетъ намъ быть преданными ей ради немощей нашихъ, да не погибнемъ.
- 7. Братъ, жившій вмъстъ съ другими братіями, спросиль авву Виссаріона: что мнъ дълать? Старецъ отвътиль: молчи и не мъряй себя (можетъ быть не мъряйся съ ними, то есть не равняй себя имъ, или не замъчай, какова твоя мъра, или не мъряй своихъ трудовъ).
- 8. Авва Веніаминъ, умирая, сказалъ дътямъ своимъ (духовнымъ): вотъ что дълайте и возможете спастись: всегда радуйтеся. Непрестанно молитеся. О всемъ благодарите ( $\Theta$ ec. V, 16–18).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Арей — Аресъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ермъ — Гермесъ.

- 9. Нъкто спросиль авву Віара: что мнъ дълать, чтобъ спастись? И онъ отвътиль ему: пойди сдълай чрево свое малымъ и рукодъліе малымъ, не мятись въ келліи своей, и спасешься.
- 10. Авва Григорій сказаль: трехь слъдующихь добродътелей требуеть Богь отъ всякаго человъка, получившаго крещеніе: правой въры отъ души, истины отъ языка и цъломудрія отъ тъла.
- 11. Авва Діоскоръ говориль: если мы облечемся въ небесное наше одъяніе, то не явимся нагими. Если же не окажемся носящими такое одъяніе, то что намъ дълать, братіе? Ибо и мы имъемъ услышать оный гласъ, глаголющій: вверзите его во тму кромъшнюю: ту будетъ плачь и скрежетъ зубомъ (Мө. XXII, 13). Стыдно намъ, столько времени носящимъ схиму, въ часъ нуждный обръстись не имъющими одъянія брачна! О, какое раскаяніе поразитъ тогда насъ! Какой срамъ покроетъ насъ предъ лицомъ отцевъ и братій нашихъ, когда они увидятъ, какъ мы будемъ мучимы ангелами казни! Какая скорбь объемлетъ авву Антонія, и авву Аммуна Нитрійскаго, и авву Паула Фотійскаго, и авву Аммуна Аравіи Егупетской, и авву Міуса Өиваидскаго, и авву Макарія Александрійскаго, и авву Пафнутія Сидонянина, и авву Урсарія Өичуйскаго, и авву Аммонія Хеневритскаго, и всъхъ праведниковъ въ то время, какъ ихъ будутъ воспринимать въ царствіе небесное, а насъ извергать во тьму кромѣшную.
- 12. Блаженный Епифаній говориль: если Мельхиседекь, образь Христа, благословиль Авраама, корень Іудеевь, то тъмъ паче Сама Истина Христосъ благословить и освятить всъхъ върующихъ въ Него.
- 13. Сказалъ также, что нужно пріобрътать христіанскія книги, коль скоро кто имъетъ достатокъ, ибо одинъ видъ сихъ книгъ, самъ по себъ, содълываетъ насъ лънивъйшими на гръхъ и располагаетъ болъе ревновать о праведности.
- 14. Опять сказаль: чтеніе писаній доставляеть великую твердость на то, чтобъ не гръшить.

- 15. Сказалъ также: незнаніе писаній есть великая стремнина и глубокая пропасть.
- 16. Еще сказаль: не знать ни одного изъ божественныхъ законовъ есть великое предательство спасенія.
- 17. Онъ же говориль: гръхи праведныхъ суть около устъ, то есть на окраинахъ состава, а гръхи нечестивыхъ изъ всего тъла, то есть весь составъ полонъ гръха. Почему и поетъ Давидъ: положи Господи храненіе устомъ моимъ, и дверь огражденія о устнахъ моихъ (Пс. СХL, 3), и еще: ръхъ: сохраню пути моя, еже не согръщати ми языкомъ моимъ (Пс. ХХХVIII, 2).
- 18. Онъ же сказалъ: гръшникамъ Богъ уступаетъ и настоящую долговую сумму, если покаятся, какъ блудницъ и мытарю, а отъ праведниковъ требуетъ и процентовъ. Сіе значитъ то, что сказалъ Онъ Апостоламъ: аще не избудетъ правда ваша паче книжникъ и фарисей, не внидете въ царствіе небесное (Мө. V, 20).
- 19. Авва Еупрепій говориль: зная, что Богь върень Себъ и силень, въруй въ Него и причастишься благь Его. Если же малодушествуешь, то не въруешь. Всъ мы въруемъ, что Богъ силенъ; въруемъ также, что для Него все возможно; но ты и въ дълахъ своихъ въруй въ Него, то есть что и въ тебъ творитъ Онъ знаменія.
- 20. Братъ спросилъ того же старца: какъ приходитъ въ душу страхъ Божій? И старецъ отвътилъ: когда возымъетъ человъкъ смиреніе и нестяжательность, тогда приходитъ къ нему страхъ Божій.
- 21. Онъ же сказалъ: страхъ, смиреніе, скудость въ пищъ и плачъ всегда да пребываютъ съ тобой.
- 22. Тотъ же авва Еvпрепій (еще въ началѣ своего подвижничества) пришелъ къ нѣкоему старцу и говоритъ ему: авва! скажи мнѣ, какъ спастись. Старецъ сказалъ: если желаешь спастись, то, куда ни придешь, не упреждай говорить, пока тебя не спросятъ. Умиленный симъ словомъ, авва Еvпрепій поклонился старцу и сказалъ: поистинѣ много читалъ я книгъ, но столь полезнаго (правила) еще не зналъ. И отошелъ, получивъ великую пользу.

- 23. Мать Еvrенія сказала: молиться намъ надлежить усердно и съ единымъ только пребывать Іисусомъ, ибо богатъ всякій со Іисусомъ пребывающій, хотя бы тѣлесно и былъ бѣденъ. Предпочитающій земное духовному лишится и того и другаго; ищущій же небеснаго конечно и земныхъ сподобится благъ.
- 24. Авва Ириней сказаль братіямь: будемь подвизаться и твердо стоять, когда бываемъ боримы, ибо мы воины Христа — Царя небеснаго. Какъ воины царя земнаго имъютъ мъдный шлемъ, такъ и у нашего воинства есть свой шлемъ — благія добродътели. Тъ имъютъ цъпесвязную броню, и у насъ есть броня духовная, върою исковываемая. У тъхъ — щитъ, у насъ — надежда на Бога. У тъхъ — копье, у насъ — молитва. У тъхъ — мечъ, у насъ — Богъ. Тъ на брани проливают кровь, мы же принесемъ произволеніе. Небесный нашъ Царь для того попустилъ демонамъ воевать противъ насъ, чтобъ мы не забыли Его благодъяній, ибо въ состояніи покоя многіе люди часто совсъмъ не молятся или, хотя и молятся, но, блуждая мыслію во время молитвы, они то же, что немолящіеся, устами бесъдуя съ Богомъ, въ сердцъ же съ міромъ разглагольствуютъ. Какъ будутъ услышаны? Когда же бываемъ мы въ скорби, тогда молимся трезвенно; и часто, не поя устами, молимся сердцемъ, возсылая къ Богу слово сердечное и бесъдуя къ Нему стенаніями. Итакъ, братіе, будемъ и мы подражать воинамъ царя смертнаго и воевать съ усердіемъ; паче же да подражаемъ тремъ отрокамъ вавилонскимъ, попремъ пещь страстей чистотою, угасимъ угліе искушеній молитвою и посрамимъ мысленнаго Навуходоносора — діавола; представимъ тълеса наши въ жертву живу Богу и какъ всесожжение тучное принесемъ Ему благочестное мудрованіе.
- 25. Авва Зинонъ, ученикъ блаженнаго Силуана, сказалъ: не поселяйся въ славномъ мъстъ, не живи съ человъкомъ, имъющимъ великое имя; и никогда не полагай основанія на построеніе себъ келліи.

- 26. Авва Макарій спросиль авву Захарія: скажи мнѣ, что значить быть монахомъ? Онъ говорить ему: меня спрашиваешь, отче? Авва Макарій отвѣтиль: тебѣ вѣрю, сынъ мой Захаріе, ибо есть понуждающій меня спросить тебя. Говорить ему Захарія: по мнѣ, отче, тотъ настоящій монахъ, кто нудить себя на все.
- 27. Говорили объ аввъ Исаіи, что однажды, взявъ трость, пошель онъ на гумно и обратился къ владельцу земли: дай мнъ пшеницы. Тотъ спросиль его: а ты жалъ, авва? Онъ отвътилъ: нътъ. Тогда говоритъ ему владълецъ земли: какъ же ты хочешь получить пшеницу, не жавши? Старецъ сказалъ: развъ тотъ, кто не жалъ, не получаетъ награды? Нътъ, отвътилъ земледълецъ, и авва отошелъ. Братія, видъвшіе сіе, поклонились ему и просили изъяснить имъ, для чего онъ такъ сдълалъ. Старецъ сказалъ: это я сдълалъ въ примъръ того, что если кто не будетъ трудиться, то не получитъ награды отъ Бога.
- 28. Авва Исаія, пресвитеръ, говорилъ: нъкто изъ отцевъ сказалъ, что человъкъ паче всего долженъ стараться стяжать въру въ Бога, непрестанное устремленіе къ Богу всего желанія, незлобіе, невоздаяніе зломъ за зло, злостраданіе, смиренномудріе, чистоту, милосердіе, любовь ко всъмъ, покорность, кротость, великодушіе, терпъніе, святое стремленіе къ Богу, частое съ болъзнію сердца и истинною любовію моленіе Бога о томъ, чтобъ не воззръть вспять, вниманіе ко всъму, что находитъ на него, невъріе своему благому дъланію или служенію, непрестанное призываніе помощи Божіей во всемъ, чему подвергается онъ, что находитъ на него каждодневно.
- 29. Братъ просилъ у аввы Исаіи слова назиданія, и старецъ сказалъ ему: если желаешь послѣдовать Господу нашему Іисусу, соблюдай слово Его; если желаешь, чтобъ ветхій твой человѣкъ былъ сораспятъ Ему, до самой смерти долженъ ты отсѣкать отъ себя тѣхъ, кои низводятъ тебя со креста; долженъ также приготовить себя къ тому, чтобъ сносить всякое уничиженіе, успокаивать сердце творя-

щихъ тебъ зло, смиряться предъ желающими властвовать надъ тобою, имъть молчаніе устъ и никого не осуждать въ сердцъ своемъ.

- 30. Сказалъ также: трудъ тълесный, нищета, странничество, мужество и молчаніе рождаютъ смиренномудріе; смиренномудріе же снимаетъ множество гръховъ. Кто не хранитъ сего, того тщетно отреченіе отъ міра.
- 31. Опять сказаль: возненавидь все, что въ міръ, также и покой тълесный, ибо это содълало тебя врагомъ Богу. Какъ человъкъ, имъющій врага, ведетъ съ нимъ брань, такъ и мы должны вести брань съ тъломъ, чтобъ не покоить его.
- 32. Братъ спросиль авву Исаію, что значитъ слово Еvангельской молитвы: да святится имя Твое (Мө. VI, 9), и онъ сказаль ему въ отвътъ: это свойственно совершеннымъ, ибо въ насъ, одолъваемыхъ страстями, невозможно святиться имени Божію.
- 33. Разсказываль намъ авва Исаія: однажды, когда я сидълъ съ аввою Макаріемъ, пришли къ нему семь братій изъ Александріи и, искушая его, спросили: скажи намъ, отче, какъ спастись? Я взялъ свертокъ бумаги, сълъ въ сторонъ и записывалъ все, что исходило изъ устъ его. Старецъ воздохнуль и, отверзши свои просвъщенныя уста, сказаль: о, братіе! Каждый изъ васъ знаетъ, какъ спастись, но то — горе, что нътъ у насъ желанія спастись. Они сказали ему: мы весьма желаемъ спастись, но злые помыслы не оставляютъ насъ. Итакъ, что же намъ дълать? Старецъ сказалъ: если вы монахи, то зачъмъ общаетесь съ мірянами или приближаетесь къ мъстамъ, гдъ есть міряне? Тъ, кои, отрекшись міра и облекшись въ ангельскій образъ, живутъ среди мірянъ, сами себя обольщаютъ и сбиваютъ съ пути: всуе весь трудъ ихъ, ибо что пріобрътутъ они отъ мірянъ, кромъ плотскаго утъшенія? А гдъ плотское утъшеніе, тамъ не можетъ обитать страхъ Божій, особенно въ монахъ. Почему монахъ называется монахомъ? Потому что онъ одинъ съ единымъ Богомъ бесъдуетъ день и ночь. А монахъ, проводящій среди мірянъ иногда день, а по большей части два, затъмъ, чтобъ,

по невозможности жить безъ потребностей тълесныхъ, продать свое рукодъліе и купить потребное, и потомъ, возвратясь, искренно раскаивается и жалеетъ о тъхъ двухъ дняхъ, проведенныхъ въ городъ, для продажи рукодълія своего, никакой не получить пользы (отъ своего монашества); вотъ какія пріобрътаетъ добродътели монахъ, живущій среди мірянъ. Какъ лишь вступитъ онъ въ монашество, то, на первыхъ порахъ, бываетъ обыкновенно воздерженъ языкомъ, постникомъ и смиренникомъ, пока не придетъ въ извъстность и не пройдетъ слава о немъ, что-де такой-то монахъ поистинъ рабъ Божій. Тотчасъ сатана внушаетъ мірянамъ нести ему всякія потребности: вино, елей, деньги и всякія вещи, говоря: святче! святче! Слыша — «святче», надмевается смиренный монахъ и, какъ обычно тщеславію, нимъ посидѣть: начинаетъ ходить къ Ъстъ, утъшается; когда же станетъ на псалмопъніе, то возвышаетъ гласъ свой, и міряне начинаютъ говорить о немъ съ похвалою, что такой-то монахъ поетъ псалмы и совершаетъ бдънія. Отъ сего еще болъе одолъваетъ его тщеславіе, онъ еще болъе надмевается и высится; смиреніе совсемъ отходитъ отъ него, и, если кто скажетъ ему неласковое слово, онъ отвъчаетъ еще худшимъ. Далъе, такъ какъ онъ день и ночь видитъ мірянъ, діаволъ уязвляетъ его красотою женъ и дътей, и онъ бываетъ въ большомъ смущеніи и въ большой опасности, ибо Господь нашъ Іисусъ Христосъ сказалъ въ Ечангеліи: всякъ, иже воззрить на жену ко еже вождельти ея, уже любодъйствова съ нею въ сердиъ своемъ (Мө. V, 28). Не будемъ же вмънять ни во что слово сіе, слыша, что еще говоритъ Господь: небо и земля мимоидеть, словеса же Моя не мимо $n\partial ymz$  (Мө. XXIV, 35). Потомъ приходятъ къ такому монаху заботы житейскія и онъ начинаетъ помышлять о потребахъ тълесныхъ на годъ, собравъ ихъ, удвояетъ и, наконецъ, начинаетъ собирать золото и серебро, чъмъ демоны низвергаютъ его къ самому корню сребролюбія. Послъ сего, если кто приноситъ ему что-либо малое, онъ отвергаетъ то, говоря: не принимаю сего, потому что ничего не беру; если

же кто приноситъ золото, или серебро, или одъяніе, или что другое, ему пригодное, онъ тотчасъ съ радостію принимаетъ даръ и, поставя трапезу, угощается съ принесшимъ. А бъдный, или лучше — Христосъ, толчетъ извнъ въ двери, и никто не внемлетъ, никто не слышитъ. Къ таковымъ сказаль Господь нашь Іисусь Христось: удобъе есть велбуду сквозъ иглинъ уши проити, неже богату въ царствіе Божіе внити (Мө. XIX, 24). Но можетъ быть онъ скажетъ, что не богатъ или что, будучи богатъ, ни въ чемъ не имъетъ нужды и никому не докучаетъ, ибо, что имъетъ, имъетъ отъ рукодълія и отъ того, что посылаетъ Богъ, самъ же никого не обижаетъ. Скажите мнъ, отцы: Ангелы на небесахъ о собраніи золота и сребра заботятся или о славъ Божіей? Для чего и мы, братіе, приняли образъ сей? Чтобъ собирать богатство и тлънное вещество или чтобъ быть подобными Ангеламъ? Или не знаете, что падшій съ небесъ ангельскій чинъ пополняется изъ монаховъ? Зачъмъ же, братіе, отрекшись отъ міра, опять въ нерадъніи совращаемся съ пути смиренія? Или не знаете, что вино, жены, золото, плотской покой и блужданіе среди мірянъ удаляютъ насъ отъ Бога? Корень бо встьмъ злымъ сребролюбіе есть (1 Тим. VI, 10). Сколько отстоитъ небо отъ земли, столько отстоитъ сребролюбивый монахъ отъ славы Божіей. И, поистинъ, нътъ зла болъе того зла, какому подвергается сребролюбивый монахъ. Монахъ, любящій мірскія бестды, требуетъ многихъ молитвъ святыхъ отцевъ. Или не слышимъ, что говоритъ блаженный Іоаннъ: не любите міра, ни яже въ міръ. аще кто любить міръ, нъсть любве Отчи въ немъ (1 Iн. II, 15). Равно и Апостолъ Іаковъ говоритъ: иже бо восхощеть другь быти міру, врагь Божій бываеть (Іак. IV, 4). Да бъжимъ же, братіе, отъ міра, какъ бъжитъ кто отъ змія. Кого уязвитъ змій, тотъ едва изцълъваетъ. Такъ и мы, если желаемъ быть монахами, да бъжимъ отъ міра. Лучше, братіе мои, имъть одну брань, нежели много и безъ числа. Скажите мнъ, отцы наши гдъ стяжали добродътели — въ міръ или въ пустынъ? Какъ же мы хотимъ стяжать добродътель, живя въ міръ? Если не взал-

чемъ, если не возжаждемъ, если не понесемъ стужи, если не вселимся со звърями и не умремъ тълу, какъ поживемъ душъ? Какъ хотимъ мы наслъдовать царствіе небесное, пребывая среди мірянъ? И какъ хотя бы возведемъ очи свои къ нему, кружась въ суетъ? Не теряетъ ли своего достоинства воинъ, который, бъжавъ отъ войны, предается куплямъ житейскимъ? Ни тъмъ ли паче мы, если будемъ только ъсть и пить, живя съ мірянами, не лишимся ли наслъдія царствія небеснаго? Да не внушаетъ вамъ діаволъ злыхъ помысловъ говорить: я собираю для того, чтобъ чрезъ милостыню заслужить еще и награду! Ибо, кто не хочетъ сотворить милостыни изъ кодранта, тотъ не сотворитъ и изъ тысячи динаріевъ. Нътъ, братія моя! Это есть дъло мірянъ. Не хочетъ Богъ, чтобы мы, монахи, имъли золото или серебро, одъянія и другія вещи. Господь заповъдаль, говоря: воззрите на птицы небесныя, яко не съють, ни жнуть, ни собирають въ житницы, и Отецъ вашъ небесный питаетъ ихъ (Мө. VI, 26). Монахъ, имъющій золото, серебро и другія вещи, не въруетъ, что Богъ можетъ напитать его; но если Онъ не можетъ подать намъ хлъбъ насущный, то не можетъ даровать и царствія Своего. Вотъ что знаю я навърное: если имъю потребное и другой кто, особенно мірянинъ, самъ по себъ принесетъ мнъ что-нибудь, то это бываетъ по дъйствію діавола. Если же не им'тю и помолюсь однажды и дважды, тогда мнъ, какъ нъкогда Даніилу во рву львиномъ, посылаетъ Богъ, зная, что я нуждаюсь. А если я не только не нуждаюсь ни въ чемъ, но еще имъю золото, серебро и другія вещи, но не хочу тратить на содержаніе себя, а ожидаю, чтобы другой принесъ мнъ потребное, тогда я бываю сообщникомъ Іуды Искаріотскаго, который, оставя дарованную ему благодать, устремился къ похоти сребролюбія. Зная сіе, блаженный Апостоль назваль сребролюбіе не только корнемъ всъхъ золъ, но и идолослуженіемъ (Еф. V, 5). Итакъ, видите, въ какое зло болъзнь сія увлекаетъ монаха, ввергая его даже въ идолослуженіе, ибо сребролюбивый отступаетъ Божіей и поклоняется изваянному идолу славы

человъческому, то есть золоту. О сребролюбіе! Ты удаляешь монаха отъ славы Божіей! О сребролюбіе, горькое и плачевное! Ты отлучаешь монаха отъ чина ангельскаго! О сребролюбіе, корень всъхъ золъ! Ты ввергаешь монаха во все большія и большія заботы, пока не доведешь до того, онъ оставитъ славу небесную и прилъпится міродержителемъ тьмы въка сего (Еф. VI, 12)! О сребролюбіе, хороводецъ всякаго зла! Ты изощряешь языкъ монаха на брань, ссоры и смуты, пока не доведешь его до суда, подобно мірянамъ! Горе монаху, дающему свободный къ себъ доступъ демону сребролюбія! Горе монаху-сребролюбцу, который оставиль заповъдь Спасителя, рекшаго: не стяжите злата, ни сребра (Мө. Х, 9). Часто внушаетъ ему діаволъ такой помыслъ: встань и сотвори бдъніе, а завтра позови братій и учреди трапезу любви. Потомъ отходитъ демонъ къ званнымъ братіямъ и внушаетъ имъ: возьмите съ собой свои припасы. Часто утъшаетъ себя такой монахъ: правила своего я не нарушаю: исполняю и третій, и шестой, и девятый часъ, не зная, что не всякъ глаголяй Ми: Господи, Господи, внидетт въ царствіе небесное (Мө. VII, 21). И чъмъ повредятъ мнъ золото, серебро и другія вещи? Не зная, что, гдъ золото, серебро и вещи, тамъ свободный доступъ демонамъ и пагуба души и тъла. Какъ войдетъ сокрушение въ сребролюбиваго монаха, когда онъ, оставя волю Сотворшаго его и Призывающаго къ жизни въчной, золото чтитъ и лобызаетъ? Какъ войдетъ въ такого человъка сокрушеніе? Впрочемъ, діаволь часто возбуждаеть въ немъ слезы и воздыханія и заставляетъ его бить себя въ грудь, говоря при томъ — вотъ, даль тебъ Богъ золото и серебро и вмъстъ сокрушеніе, — съ тъмъ, чтобъ не пришла когда-нибудь мысль извергнуть корень сребролюбія. О братія моя возлюбленная! Какъ мы, монахи, имъемъ золото и сребро, одъянія и всякія вещи, никогда не переставая собирать болъе и болъе, а между тъмъ бъдный, паче же Христосъ, немощенъ и алченъ, терпитъ жажду и стужу, и мы ничего не хотимъ сдълать для Него?! Какое оправданіе представимъ мы, братіе, Владыкъ

Христу, что, отрекшись міра, опять ищемъ его, мятемся подъ схимою и сей ангельскій образъ дълаемъ житейскимъ, обращая его въ промыслъ ради золота, изъ коего или совсѣмъ не даемъ нуждающимся, или, если даемъ, то при другихъ для того, чтобъ насъ хвалили? Нътъ, братіе мои возлюбленныя! Убъжимъ отъ міра. Нужда намъ надлежитъ спасаться въ пустынъ, среди же мірянъ поистинъ не спасемся. Ибо Господь говоритъ, что, если кто не отречется міра и того, что въ міръ, еще же и души своей, и не возметъ креста своего, и не послъдуетъ Мнъ, нъсть Мене достоинъ (Me. X, 38, 39; VI, 24; Mκ. VIII, 34, 35; Λκ. IX, 23, 24; XIV, 26, 27). Живу Азъ, глаголетъ Господъ (Ис. XLIX, 18), изыдите отъ среды ихъ и отлучитеся (2 Кор. VI, 17). Посмотрите, братія моя возлюбленная, какъ полезно бъгать сообращенія съ людьми житейскими, — это полезно и для нихъ и для насъ, ибо вся бесъда ихъ о торгахъ, сходбищахъ, женахъ, дътяхъ, скотъ. А такая бесъда не удаляетъ ли помысла отъ Бога? Если же одна бесъда съ ними удаляетъ помыслъ отъ Бога, то какой вредъ долженъ быть отъ того, если ъсть съ ними и пить? Не потому я говорю это, что они нечисты, — да не будетъ. Но они ъдятъ по дважды въ день всякаго рода яства и мяса, мы же воздерживаемся отъ мяса и разнообразныхъ яствъ и ъдимъ всегда единожды въ день. Если же увидятъ они, что мы тамы довольно, тотчасъ осуждаютъ насъ, говоря: вотъ и монахи ъдятъ въ сытость, — не разумъя, что и мы обложены плотію так же, какъ они. Опять, если видятъ насъ воздержными ВЪ пищѣ, тоже осуждаютъ, челов вкоугодниками. Также, если видятъ, что мы вдимъ неумовенными руками или что мы неопрятно одъты, говорятъ: «вотъ невежество». И опять, если видятъ, что ъдимъ умовенными руками, говорятъ: «вот и монахи чистятся». И тъмъ губятъ себя изъ-за насъ, мы же оказываемся причастниками и виновниками ихъ погибели. Бъгая убо, да бъжимъ трапезъ ихъ и будемъ искать болъе поношенія ихъ, чъмъ похваль, ибо не похвала ихъ доставляетъ вънцы. Что мнъ пользы, если угожу человъкамъ и прогнъвлю Гопода Бога

моего? Апостоль Пачель говорить: аще бо быхъ еще человъкомъ угождалъ, Христовъ рабъ не быхъ убо былъ (Гал. I, 10). Не молимся ли мы предъ лицемъ Господа, говоря: Іисусе, Боже нашъ, избави и изми насъ отъ укора и похвалы ихъ? Не будемъ же ничего дълать въ угожденіе имъ. Ибо какъ похвала ихъ не можетъ насъ ввести въ царствіе небесное, такъ и всякій укоръ ихъ не можетъ заключить для насъ въчной жизни. Да въдаемъ, братіе мои возлюбленные и благословенные, что и о всякомъ словъ праздномъ мы дадимъ отчетъ Господу Богу нашему.

- 34. Братъ пришелъ къ аввъ Иліи, безмолвнику, въ киновію пещеры аввы Саввы и просиль его: авва, скажи мнъ слово назиданія. Старецъ отвътиль ему: во дни отцевъ нашихь были любимы три слъдующія добродътели: нестяжаніе, кротость и воздержаніе; нынъ же властвують въ монахахъ: любостяжаніе, чревоугодіе и гнъвливость. Что хочешь, то и держи.
- 35. Сказывали объ аввъ Өеодоръ Фермейскомъ, что многихъ превосходилъ онъ слъдующими тремя добродътелями: нестяжаніемъ, подвижничествомъ и бъганіемъ людей.
- 36. Мать Өеодора спросила папу Өеофила объ одномъ изреченіи Апостола, именно, что значитъ: искупующе время (Еф. V, 16). И онъ отвътилъ ей: слова сіи указываютъ на прибытокъ. Именно: предстоитъ тебъ время поношенія? Купи сіе время поношенія смиренномудріемъ и долготерпъніемъ и возьми себъ сей прибытокъ. Предстоитъ время безчестія? Купи его незлобіемъ и обрати сіе время въ прибытокъ себъ. Такимъ образомъ, если захотимъ, все противное будетъ намъ въ прибытокъ.
- 37. Опять сказала мать Өеодора: внидите узкими враты (Мө. VII, 13), ибо какъ деревья, если не будутъ подъ дъйствіемъ морозовъ и дождей, не могутъ принести плодовъ, такъ въкъ сей въ отношеніи насъ есть зима, и если мы не будемъ испытаны многими скорбями и искушеніями, то не можемъ содълаться наслъдниками царствія небеснаго.

- 38. Она же опять сказала, что учитель должень быть чуждъ любоначалія, не причастенъ тщеславію и далекъ отъ гордости; не долженъ быть игралищемъ лести, ни ослѣпляться дарами, ни порабощаться чреву, ни увлекаться гнѣвомъ, но долженъ быть великодушенъ, привѣтливъ, всею силою смиренномудръ, разсудителенъ, сносливъ, попечителенъ и душелюбивъ.
- Авва Іоаннъ Коловъ сказалъ: я желаю, чтобъ человъкъ помалу вкусилъ отъ всъхъ добродътелей. И так, каждый день, вставая утромъ, полагай начало всякой добродътели и заповъди Божіей, величайшему терпънію со страхомъ и долготерпъніемъ, любви Божіей со всякою готовностію души и тъла и со многимъ смиреніемъ, терпънію скорбей и храненію сердца и одной молитвъ и моленіемъ со воздыханіемъ, къ чистотъ языка и храненію очей; тому, чтобъ не гнъваться, когда безчестятъ; быть въ миръ со всъми, не воздавать зломъ за зло, не смотръть за паденіями другихъ и быть ниже всякой твари; отреченію отъ всъхъ вещей и всего плотскаго, къ крестопріятію подвига, духовной нищетъ, посту, покаянію и плачу, къ духовной брани, разсужденію, чистотъ души, къ безмолвному рукодълію, ночнымъ бдъніямъ, алчбъ и жаждъ, гладу, наготъ, трудамъ. Закрой гробъ свой, какъ бы ты уже скончался, чтобъ содержать въ мысли, что смерть твоя близка каждый часъ къ тебъ.
- 40. Авва Іоаннъ сказалъ: какъ нельзя всю жизнь оставаться дътьми и съ умноженіемъ лътъ не возрастать опытностію и знаніемъ, такъ и въ монашеской жизни всякій съ продолженіемъ времени долженъ болъе и болъе восходить на высоту добродътелей.
- 41. Авва Кассіанъ разсказывалъ о нѣкоемъ аввѣ Іоаннѣ киновіархѣ, старцѣ высокой жизни, что, когда онъ кончался и съ радостію и желаніемъ отходилъ къ Богу, окружили его братія и просили оставить имъ вмѣсто наслѣдства какое-нибудь слово краткое, но спасительное, по руководству котораго могли бы они достигнуть совершенства во Христѣ. И онъ, воздохнувъ, сказалъ имъ: никогда я не тво-

рилъ собственной воли и никого не училъ тому, чего бы прежде не исполнилъ самъ.

- 42. Блаженный Іоаннъ Златоустъ сказалъ: садясь за чтеніе Божія Писанія и другихъ святыхъ книгъ, прежде призови Бога, да отверзетъ Онъ очи сердца твоего не только къ точному уразумънію написаннаго, но и къ исполненію того, чтобъ знаніе жизни и ученія не обратилось намъ въ осужденіе.
- 43. Авва Іоаннъ Киликіанинъ, игуменъ Ванорскій, сказалъ братіямъ: чада! Какъ убъжали мы отъ міра, такъ да бъжимъ и отъ похотей плоти.
- 44. Опять сказаль: будемъ подражать отцамъ нашимъ — съ какими лишеніями и съ какимъ безмолвіемъ жили они здѣсь!
- 45. Сказалъ также: дъти! Не осквернимъ мъста сего, которое отцы наши очистили отъ демоновъ.
- 46. Еще сказалъ: мъсто сіе есть мъсто подвижниковъ, а не торжниковъ.
- 47. Однажды взошли мы отъ Геосиманіи на гору Элеонъ въ монастырь аввы Авраама. Въ семъ монастыръ былъ игуменъ, авва Іоаннъ Киликіанинъ. Спросили мы его однажды: какъ можетъ кто добродътель стяжать? И старецъ сказалъ намъ въ отвътъ: желающій стяжать добродътель не можетъ стяжать ее иначе, какъ возненавидъвъ противоположное ей зло. Итакъ, если желаешь имъть всегда плачъ — возненавидь смъхъ; желаешь имъть смиреніе возненавидь гордость; желаешь быть воздержнымъ — возненавидь пресыщаніе; желаешь цъломудоствовать — возненавидь сладострастіе; желаешь быть нестяжательнымъ — возненавидь сребролюбіе. Желающій обитать въ пустынъ ненавидитъ города по причинъ соблазновъ въ нихъ; желающій имъть безмолвіе — ненавидитъ частыя посещенія; желающій быть чужимъ для встхъ — ненавидитъ показность; желающій быть воздержнымъ на гнъвъ ненавидитъ сообращенія со многими; желающій быть незлопамятнымъ — ненавидитъ злословіе; желающій быть

неразсъяннымъ — пребываетъ въ уединеніи; желающій обуздывать языкъ — да заграждаетъ уши свои, чтобъ не слышать много; желающій всегда имъть страхъ Божій пусть возненавидитъ тълесный покой и возлюбитъ скорбь и тъсноту.

- 48. Братъ спросилъ авву Іосифа: когда случится гоненіе, куда лучше бъжать въ пустыню или въ города и села? Старецъ сказалъ ему: если услышишь, что гдъ-то есть православные, туда и ступай, поближе къ нимъ.
- 49. Онъ же сказалъ: отнюдь не имъй дружбы съ отрокомъ и не живи съ нимъ вмъстъ; если можешь жить одинъ въ келліи своей, то это хорошо; воздълывай свои овощи вмъсто того, чтобъ идти къ кому-нибудь просить.
- 50. Братъ спросилъ его же: хочу жить съ къмъ-нибудь вмъстъ на такомъ условіи: я бы безмолвствовалъ одинъ въ келліи и рукодъліемъ добывалъ, сколько нужно на содержаніе, а тотъ пекся бы обо мнъ. Старецъ сказалъ ему: отцы наши не желали сего.
- 51. Говорили объ аввъ Исаакъ: когда онъ кончался, сошлись къ нему старцы и спросили: что намъ дълать послъ тебя, отче? Онъ отвътилъ: видъли вы, какъ я ходилъ предъ лицемъ вашимъ? Если будете и вы слъдовать заповъдямъ Господа и соблюдать ихъ, то Онъ пошлетъ благодать Свою и сохранитъ мъсто сіе; если же не сохранитъ, то не пребудете на мъстъ семъ. Ибо и мы, когда умирали отцы наши, печалились, но, соблюдая заповъди Господни и ихъ завъщанія, устояли такъ, какъ если бы они сами были при насъ. Такъ и вы поступайте и спасетесь.
- 52. Братъ спросилъ авву Іеракса: скажи мнѣ слово, какъ спастись? Старецъ говоритъ ему: сиди въ келліи своей: если алчешь, ѣшь, если жаждешь, пей, только никого не злословь, и спасешься.
- 53. Авва Исидоръ говорилъ: жизнь безъ славы обычно болъе приноситъ пользы, нежели слава безъ жизни. Ибо жизнь назидаетъ и молча, а слава безъ жизни, несмотря на всъ возгласы, служитъ только въ тягость. Если же соединя-

ются слава и жизнь, то онъ составляютъ красоту всего любомудрія.

- 54. Онъ же говорилъ: дорожи добродътелію; не заботься о счастіи. Добродътель есть безсмертное сокровище, а счастіе скоро исчезаетъ.
- 55. Авва Іераксъ еще говориль: многіе изъ людей стремятся къ добродътели, но медлятъ идти путемъ, ведущимъ къ ней. Другіе же и не думаютъ о томъ, что есть добродътель. Потому однихъ должно убъждать оставить свою лъность, а другихъ научать, что добродътель поистинъ есть добродътель.
- 56. Онъ же говорилъ: зло удалило людей отъ Бога и раздълило ихъ между собой, потому вячески должно убъгать зла и стремиться къ добродътели, которая приводитъ къ Богу и соединяетъ однихъ съ другими. Цъль добродътели и цъломудрія есть простота съ мудростію.
- 57. Авва Іосифъ Өивейскій сказалъ: слъдующія три дъла честны предъ лицемъ Господа: первое когда кому болящему прилагаются новыя искушенія и онъ принимаетъ ихъ съ благодареніемъ; второе когда кто совершаетъ всъ дъла свои такъ, чтобъ оныя были чисты предъ лицемъ Бога и не имъли ничего человъческаго; третье когда кто живетъ въ совершенномъ послушаніи духовному отцу и отрекается отъ всъхъ собственныхъ хотъній. Сей послъдній имъетъ однимъ вънцомъ больше. Я же избралъ бы болъзнь.
- 58. Авва Макарій сказаль: не ночуй въ келліи брата, имъющаго худую славу.
- 59. Братъ спросилъ авву Макарія Великаго о томъ, какъ достигнуть совершенства, и старецъ сказалъ въ отвътъ: если человъкъ не стяжетъ великаго смиренія въ сердцъ и тълъ и того, чтобъ не мърять себя ни въ какомъ дълъ, но ставить себя въ смиреніи ниже всякой твари, также отнюдь не осуждать никого, кромъ себя одного, сносить поношеніе, отръвать отъ сердца всякую злобу и нудить себя быть долготерпъливымъ, тихимъ, братолюбивымъ, цъломудреннымъ, воздержнымъ, какъ и сказано: царствіе не-

бесное нудится, и нуждницы восхищають е (Мө. XI, 12); еще же право смотръть очами, хранить языкъ и отвращать слухъ отъ всякаго суетнаго и душетлъннаго слышанія; хранить чистоту сердца предъ Богомъ и непорочность тъла; имъть также повседневно смерть предъ очами, погашать гнъвъ и злобу, отвергаться вещественнаго и плотскихъ похотей, отвращаться діавола и всъхъ дълъ его и твердо сочетаться Всецарю Богу и всъмъ заповъдямъ Его, непрестанно молиться и во всякое время, во всякой вещи, во всякомъ дълъ быть утвержденнымъ въ Богъ, то не можетъ быть совершеннымъ.

- 60. Авва Маркъ сказалъ: законъ свободы научаетъ всякой истинъ, и, хотя многіе читаютъ его, ръдкіе понимаютъ его относительно исполненія заповъдей. Не ищи совершенства въ добродътеляхъ человъческихъ, ибо совершеннаго въ нихъ нътъ. Совершенство его (закона) сокрыто въ крестъ Христовомъ.
- 61. Братъ пришелъ въ Скитъ къ аввъ Моусею и просилъ у него наставленія. Старецъ сказалъ ему: пойди и затворись въ келліи своей, и келлія твоя научитъ тебя всему.
- 62. Авва Мочсей сказаль: кто имъетъ близъ себя Іисуса и непрестанно бесъдуетъ съ Нимъ, тотъ дълаетъ хорошо, не внося человъка въ келлію свою.
- 63. Опять сказаль: невозможно стяжать Іисуса иначе, какъ трудомъ, смиреніемъ и непрестанною молитвою.
- 64. Авва Матой сказываль: три старца пришли къ аввъ Пафнутію, котораго звали Кефалою, и просили у него наставленія. Старецъ спросиль у нихъ: что желаете, чтобъ я сказаль вамъ духовное или плотское? Они отвътили: духовное. Тогда старецъ сказаль имъ: пойдите возлюбите прискорбность: скорбь паче утъшенія, безчестіе паче славы и даяти паче, нежели пріимати.
- 65. Братъ спросилъ старца: какое бы мнѣ дѣлать доброе дѣло, чтобъ быть живу чрезъ него (спастись)? И старецъ сказалъ: одинъ Богъ знаетъ, что добро. Но я слышалъ, что нѣкто изъ отцевъ спросилъ о семъ авву Нестероя (Нисөерая) Великаго, друга аввы Антонія, и тотъ отвѣтилъ:

не всѣ ли дѣла равны? Писаніе говоритъ, что Авраамъ былъ страннолюбивъ, — и Богъ былъ съ нимъ. Илія любилъ безмолвіе, — и Богъ былъ съ нимъ. Давидъ былъ смиренномудръ, — и Богъ былъ съ нимъ. Итакъ, къ чему видишь расположенною душу свою къ Богу, то твори и храни сердце свое.

- 66. Авва Нилъ говорилъ: рабъ, не радящій о дълахъ господина своего, долженъ быть готовъ подвергнуться ударамъ.
- 67. Авва Пименъ говорилъ объ аввъ Нестероъ: какъ мъдный змій, данный Моусею въ уврачеваніе народа, такъ и старецъ сей, имъя всякую добродътель, всъхъ врачевалъ молча. Когда авва Пименъ спросилъ авву Нестероя, откуда стяжалъ онъ такую добродътель, что, какая бы и когда ни случилась ему скорбь въ киновіи, онъ ничего не говоритъ и не ропщетъ. Онъ отвътилъ: прости мнъ, авва. Въ самомъ началъ, когда я вступилъ въ сію киновію, сказалъ помыслу своему: ты и оселъ одно и то же. Какъ оселъ, когда его бьютъ, не говоритъ и, когда ругаютъ, ничего не отвъчаетъ, таковъ будь и ты, какъ говорится въ псалмъ: скотенъ быхъ у Тебе, и азъ выну съ Тобою (Пс. LXXII, 22, 23).
- 68. Отцы Синайскіе разсказывали объ аввъ Орестъ, что въ одно изъ воскресеній пришелъ онъ въ церковь въ одъяніи наизнанку и такъ стоялъ между другими. Нъкоторые изъ должностныхъ лицъ подошли и сказали ему: для чего, отче, ты вошелъ въ церковь въ одеждъ навыворотъ? Странники будутъ смъятся надъ нами. Старецъ отвътилъ: вы низвратили Синай, и никто не дълаетъ вамъ замъчаній, а я одълся навыворотъ, и это непріятно вамъ. Исправьте то, что вы низвратили, и я поправлю то, что переворотилъ.
- 69. Авва Пименъ сказалъ, что три добродътели: осмотрительность, вниманіе себъ и разсудительность суть путеводители души.
- 70. Братъ спросилъ авву Пимена: какъ должно житъ человъку? Старецъ говоритъ ему: посмотримъ на Даніила: на него не нашлось другаго обвиненія, какъ только то, что онъ служилъ Господу Богу своему.

- 71. Опять сказаль: скудость, бользненность, прискорбность, самоутьсньніе и пость воть работныя орудія монаха. Ибо и въ Писаніи сказано: аще будуть сій тріе мужіе средь ея (земли), Ное и Даніиль и Іовь... живу Азь, глаголеть Адонаи Господь... тій же во правдь своей спасутся (Іез. XIV, 14, 20). Ной изображаеть нестяжательность, Іовь прибользненность, Даніиль разсудительность. Итакъ, если будуть въ какомъ человъкъ сій три добродътели, то Господь обитаеть въ немъ.
- 72. Еще сказаль: если побъдить монахъ двъ вещи, то можеть быть свободень отъ міра. Братъ спросиль: какія? Плотоугодіе и тщеславіе, отвъчаль старецъ.
- 73. Братъ просилъ авву Пимена: скажи мнѣ слово назиданія. Старецъ сказалъ: отцы наши всякое дѣло начинали плачемъ. Братъ сказалъ: скажи мнѣ и другое слово. Старецъ отвѣчалъ: сколько можешь, трудись надърукодѣліемъ, чтобъ отъ него творить милостыню, ибо написано: милостынями и върами очищаются гръси (Притч. XV, 27). Братъ спросилъ: что есть вѣра? Старецъ сказалъвъ отвѣтъ: вѣровать значитъ жить въ смиренномудріи и творить милостыню.
- 74. Еще сказаль: если кому-то въровать не лежитъ сердце твое, не внимай тому сердцемъ твоимъ.
- 75. Братъ спросилъ авву Пимена: что мнъ дълать съ безполезными своими дружбами? Старецъ отвъчалъ: есть ли человъкъ, который приближаясь къ смерти, все еще думалъ бы о дружбахъ міра сего? Не приближайся къ нимъ и не касайся ихъ, и онъ сами собой отдалятся отъ тебя.
- 76. Опять сказаль: когда человъкъ намъревается строить домъ, то собираетъ большое количество денегъ, чтобъ имъть возможность поставить его, и заготовляетъ разнаго рода матеріалы. Подобно и мы возьмемъ помалу отъ всъхъ добродътелей.
- 77. Онъ же сказалъ: Давидъ написалъ Іоаву: начни войну, и овладъешь городомъ, и разоришь его (2 Цар. XI, 25).

- 78. Онъ же сказалъ: Іоавъ говорилъ: мужайтесь и будете сынами силы и сотворимъ брань за народъ Божій (2 Цар. X, 12). Это мы.
- 79. Авва Пименъ говорилъ: если видишь видънія и слышишь гласы, не разсказывай о томъ ближнему своему, ибо это есть поворотъ брани (на твою сторону).
- 80. Опять сказаль: въ первый разъ бъги; во второй бъги, а въ третій будь мечъ (о борьбъ съ помыслами).
- 81. Авва Пименъ сказалъ аввъ Исааку: сбрось съ себя часть своей праведности и въ немного дней пріобрътешь покой.
- 82. Авва Витимій спросиль авву Пимена: если ктото имъетъ на меня неудовольствіе и я покаюсь ему, но онъ не примирится по невърію искренности, что мнъ дълать? Старецъ сказалъ: возьми съ собою другихъ двухъ братьевъ и покайся ему; если опять не примирится, возьми другихъ пять; если и при сихъ не умирится, возьми священника; если же и такимъ образомъ не примирится и не повъритъ искренности твоей, то молись, наконецъ, несмущенно Богу, да Самъ Онъ приложитъ ему въру и будь покоенъ.
- 83. Братъ, отходя на торжище, спросилъ авву Пимена: что ты посовътуешь мнъ дълать? Старецъ сказалъ ему: будь другъ нудящаго себя и спокойно продашь свои вещи.
- 84. Онъ же сказалъ: не ввъряй своей совъсти человъку, върить которому не лежитъ сердце твое.
- 85. Также сказаль: воть какое правило житія Богь даль израильтянамь: воздерживаться оть того, что неестественно, то есть гнъва, ярости, зависти, ненависти, клеветы на брата и прочаго, свойственнаго ветхому человъку.
- 86. Еще говориль: употреби посильное стараніе къ тому, чтобъ отнюдь никому не дълать зла, и блюди сердце свое чистымъ въ отношеніи къ всякому человъку.
- 87. Пришелъ къ аввъ Палладію начальникъ страны, желая видъть его, ибо былъ наслышанъ о дълахъ его, и, взявъ скорописца, приказалъ ему: я войду къ аввъ, ты же за-

пиши все, что онъ будетъ говорить мнъ со всею точностію. Войдя, правитель сказалъ старцу: помолись обо мнъ, авва, ибо я имъю множество гръховъ. Старецъ отвътилъ: безгръшенъ одинъ Іисусъ Христосъ. Начальникъ спросиль: о всякомъ ли гръхъ мы имъемъ дать отчетъ Богу, авва? Старецъ отвъчалъ: написано: иже воздастъ коемуждо по дъломъ ero (Рим. II, 6). Пришедшій попросиль изъяснить слово сіе, и старецъ отвътиль: оно само себя изъясняетъ; впрочемъ, выслушай подробнъе. Оскорбилъ ли ты ближняго? Воспріимешь должное. Восхитиль ли что у низшихь, прибиль ли бъднаго и лицепріятствоваль на судъ, или безчестиль, озлословиль, оклеветаль, оболгаль, злоумышляль на чужіе браки, преступиль клятву, преложиль предълы отцевъ, входилъ въ имущество сиротъ, обижалъ вдовъ, настоящую сладость предпочель обътованнымъ благамъ? Получишь достойное возмездіе за все, ибо еже бо аще съеть человъкъ, тожде и пожнетъ (Гал. VI, 7). Равнымъ образомъ, если и доброе что сдълано тобою, и за то получишь воздаяніе многократное, ибо сказано: иже воздасть коемуждо по дъломъ его. Помни о семъ воздаяніи во всю жизнь и избъжишь множества гръховъ. Начальникъ спросилъ: что же долженъ я дълать, авва? Старецъ отвътилъ: помышляй о въчныхъ, безконечныхъ и неизмънныхъ благахъ, о томъ, гдъ нътъ ночи и нътъ сна — сего образа смерти; гдъ нътъ яствъ и питія сихъ служителей нашей немощи; и нътъ ни скорбей, ни болъзней, ни врачеванія, ни судовъ, ни торговъ, ни богатства — сего начала золъ, предмета войнъ и корня вражды; гдъ страна живыхъ — не умершихъ гръхомъ, но живущихъ истинною жизнію во Христъ Іисусъ. Тогда начальникъ воздохнулъ и сказалъ: поистинъ, авва, такъ есть, какъ ты сказалъ. И получивъ великое назиданіе, отошелъ въ домъ свой, благодаря Бога.

88. Разсказывали объ аввъ Памво, что кончаясь, въ самый часъ исхода, сказалъ онъ предстоящимъ святымъ мужамъ: съ тъхъ поръ, какъ я пришелъ въ это пустынное мъсто и, построивъ себъ келлію, поселился въ ней, не пом-

ню, чтобы я ѣлъ другой хлѣбъ, кромѣ добытаго своими руками, ни въ чемъ не раскаивался даже до сего часа и отхожу къ Богу такъ, какъ бы не начиналъ еще богочествовать. Вотъ чѣмъ отличался авва Памво отъ многихъ! Еще, когда спрашивали его о какомъ-либо словѣ Писанія или о предметахъ духовныхъ, онъ не отвѣчалъ тотчасъ, но говорилъ, что не знаетъ сего, и по мѣсяцу и болѣе не давалъ отвѣта.

- 89. Авва Памво сказалъ: если имъешь сердце, то можешь спастись.
- 90. Говорили объ отцахъ аввъ Памво, аввъ Виссаріонъ, аввъ Исаіи и аввъ Паисіи, что они были очень сильны. Однажды они бесъдовали вмъстъ съ аввою Аөре, и пресвитеръ горы Нитрійской спросилъ ихъ, какъ должны вести себя братія? Они сказали: въ великомъ подвижничествъ и храня совъсть свою отъ ближняго.
- 91. Братъ спросилъ авву Памво: почему злые духи препятствуютъ мнъ благотворить ближнему? Старецъ отвътилъ ему: не говори такъ, потому что этимъ ты Бога называешь лживымъ, но лучше скажи: я не хочу дълать благодъяній. Ибо прежде еще Богъ сказалъ: се даю вамъ власть наступати на змію, и на скорпію, и на всю силу вражію (Лк. X, 19).
- 92. Авва Памво послаль ученика своего въ городъ Александрію продать рукодъліе. Во время шестнадцатидневнаго пребыванія въ городъ, какъ самъ говориль намъ сей ученикъ, рукодъліе продаль онъ въ нароикъ церковномъ, въ храмъ святаго Марка, видъль послъдованіе службъ православной церкви и заучиль тропари. Когда онъ возвратился, старецъ спросиль его: вижу, сынъ мой, что ты смущенъ. Не случилось ли съ тобою какого искушенія въ городъ? Братъ отвътилъ: поистинъ, авва, въ нерадъніи иждиваемъ мы дни свои въ пустынъ сей, ибо не поемъ ни каноновъ, ни тропарей. Когда быль я въ Александріи, видъль тамъ, какъ поютъ чины церковные, и сталъ сильно скорбъть, почему и мы не поемъ каноновъ и тропарей? Старецъ сказалъ ему: увы намъ, сынъ мой, что приблизились дни, въ

кои монахи оставятъ твердую пищу, изреченную Духомъ Святымъ, и изберутъ себъ послъдованія съ пъсньми и по гласамъ. Какое сокрушеніе, какія слезы родятся отъ тропарей? Какое сокрушеніе монаху, когда онъ стоитъ въ церкви или въ келліи и возвышаетъ гласъ свой, какъ волъ? Ибо когда мы предстоимъ Богу, то должны стоять съ великимъ сокрушеніемъ, а не съ мечтаніемъ и разсъяніемъ. Монахи вышли въ пустыню сію не для того, чтобъ, предстоя Богу, величаться гласами, пъть въ тактъ пъсни и сочетать напъвы, махать руками и шаркать ногами. Мы должны въ великомъ страхъ и трепетъ, со слезами и воздыханіями, благоговъйнымъ, благосокрушеннымъ и тихосмиреннымъ гласомъ приносить молитвы Богу. Увъряю тебя, сынъ мой, что придутъ дни, когда христіане попортятъ книги святыхъ Апостоловъ и богодохновенныхъ пророковъ, изгладятъ священныя писанія и напишутъ тропари, и по подражанію эллинскому изольется умъ ихъ въ тропаряхъ и ръчахъ эллинскихъ. Потому-то отцы наши приказали, чтобъ каллиграфы, находящіеся въ пустынъ сей, не писали житій и словъ отеческихъ на пергаментъ, но на бумагъ, ибо грядущій родъ вычистить настоящія житія святыхъ отцевъ и напишетъ ихъ по своей волъ. Тогда братъ спросилъ его: итакъ, что же? Неужели такъ измънятся нравы и преданія христіанъ и не будетъ іереевъ въ церкви? Старецъ отвътиль: въ тъ времена изсякнетъ любы многихъ и будетъ скорбь немалая: набъги языковъ, движенія народовъ, непостоянство въ царяхъ, безчиніе во властяхъ, роскошь въ іереяхъ, нераденіе въ монахахъ; игумены будутъ небрежны о спасеніи своемъ и своего стада; всъ будутъ поспъшны на трапезы и лѣнивы на молитвы, скоры на клеветы и искусны осуждать; тогда не будутъ ни подражать житіямъ и словамъ старцевъ, ни даже слушать о нихъ, пустословя, что, если бъ они были во дни ихъ, подвизались бы и они подобно имъ. Епископы въ тъ времена будутъ стыдиться лица сильныхъ, судить на дарахъ, не будутъ защищать бъдныхъ на судъ, будутъ обижать вдовъ и утъснять сиротъ,

а въ народъ войдутъ невъріе, развратъ, ненависть, вражда, зависть, тяжбы, воровство, неистовство, пьянство, блудъ, прелюбодъяніе, убійство, хищеніе. Братъ сказалъ: итакъ, что же должно будетъ дълать въ тъ времена и годы? Старецъ отвътилъ: во дни тъ спасетъ свою душу спасаяйся и велій наречется въ царствіи небесномъ.

- 93. Авва Питиріонъ, ученикъ аввы Антонія, говориль, что желающій изгонять демоновъ, долженъ прежде побъдить страсти, ибо какую кто преодольетъ страсть, той страсти и демона изгоняетъ. Такъ входитъ, говорилъ, вслъдъ за гнъвомъ демонъ его; если ты укротишь гнъвъ, то будетъ изгнанъ и бъсъ его. То же и въ отношеніи каждой страсти.
- 94. Авва Сисой сказаль: будь самоуничижень, разверни волю свою вспять, не будь многозаботливь и будешь имъть покой.
- 95. Онъ же говориль: есть люди, кои иждивають дни свои въ нерадъніи и словомъ только и помысломъ ищутъ спасенія, а дъломъ нерадятъ о немъ; читаютъ житія святыхъ, а ихъ смиренію и нестяжательности, молитвъ и бдънію, воздержанію и безмолвію, спанію на землъ и колънопреклоненіямъ не подражаютъ. И обалгиваютъ жизнь отцевъ, говоря, что невозможно всего этого вынести, ибо не помышляютъ, что тамъ, гдъ обитаетъ Богъ чрезъ благодать божественнаго крещенія и исполненіе заповъдей, бываютъ дъла паче естества.
- 96. Говорили объ аввъ Өомъ, что при кончинъ онъ сказалъ своимъ дътямъ: не живите съ еретиками, не знайтесь съ властями, руки ваши да не будутъ простерты на собираніе, но болъе на раздаяніе.
- 97. Старецъ сказалъ: обнажи мечъ свой (то есть борись, не поддавайся). Братъ отвътилъ: мнъ не позволяютъ страсти. Тогда старецъ сказалъ: развъ не заповъдалъ Господь: призови Мя въ денъ скорби твоея, и изму тя, и прославиши Мя (Пс. XLIX, 15). Итакъ, призови Его, и Онъ изметъ тебя отъ всякаго искушенія.

- 98. Старцы говорили, что кукулій есть знакъ незлобія, аналавъ креста, а поясъ мужества. Итакъ, будемъ жить соответственно одъянію нашему, дълая все съ рвеніемъ, чтобъ не оказалось, что носимъ чуждый намъ образъ.
- 99. Братъ спросилъ старца: какъ бываетъ кто-либо буй Господа ради? Старецъ отвътилъ ему: въ одной киновіи былъ отрокъ, котораго отдали доброму старцу, чтобъ наблюдать за нимъ и научать страху Божію. Старецъ тотъ такъ говорилъ ему: когда будетъ кто злословить тебя, благословляй его; когда сядешь за трапезу, вшь невкусное и оставляй вкусное; когда придется выбрать тебъ одежду, оставь хорошую и возьми худую. Отрокъ говоритъ ему: буй я, что ты совътуешь мнъ такъ дълать? Старецъ отвътилъ: для того я совътую тебъ такъ дълать, да будешь буй Господа ради и да умудритъ тебя за то Господь. Такъ старецъ показалъ намъ, кто и какими дълами бываетъ буй Господа ради.
- 100. Старецъ сказалъ: станемъ на камени! И пусть устремится ръка не убойся, и да не низвергнетъ она тебя долу, но пой въ безмолвіи: надъющіися на Господа, яко гора Сіонъ: не подвижится въ въкъ живый во Іерусалимъ (Пс. CXXIV, 1).
- 101. Опять сказаль: для тебя родился Христось, о человъкь! Для спасенія твоего пришель Сынъ Божій; быль человъкомъ, будучи Богомъ; быль чтецомъ, когда въ синагогъ, взявъ книгу, читаль: Духъ Господень на Мню: Егоже ради помаза Мя (Лк. IV, 18); былъ иподіакономъ, когда, сотворивъ бичъ ото вервій, вся изгна изъ церкве, овцы и волы... вся продающыя въ ней и купующыя... и прочая (Ін. ІІ, 15; Мө. ХХІ, 12); быль діакономъ, когда препоясавшись лентіемъ, умылъ ноги ученикамъ своимъ, заповъдавъ имъ умывать ноги братій (Ін. ХІІІ, 4, 5); былъ пресвитеромъ, когда, сидя посреди старцевъ, училъ народъ (Лк. ІІ, 46, 47); былъ епископомъ, когда, взявъ хлюбъ, и благословивъ преломи, и даяше ученикомъ Своимъ (Мө. ХХVІ, 26); Онъ былъ біенъ бичами ради тебя, а ты не сносишь и одной укоризны ради Него; былъ по-

гребенъ и воскресъ какъ Богъ, — и все для насъ содълалъ, чтобы насъ спасти. Итакъ, будемъ трезвиться, бодрствовать, пребывать въ молитвахъ и творить угодное Ему.

- 102. Вотъ что сказаль одинъ старецъ о злыхъ помыслахъ: умоляю васъ, братіе, какъ отстали мы отъ злыхъ дѣлъ, такъ отстанемъ мы и отъ воспоминаній.
- 103. Старецъ сказалъ: если будетъ между тобою и другимъ слово скорбное и сей отречется, говоря: я не сказалъ такого слова, не спорь съ нимъ, иначе онъ, оборотившись, скажетъ: да, говорилъ, и что же?
- 104. Старецъ сказалъ: не всякое слово одобряй и не со всякимъ словомъ соглашайся. Медленно върь, скоръе истинствуй.
- 105. Нъкто изъ старцевъ сказалъ: вначалъ, сходясь другъ съ другомъ, мы говорили о предметахъ спасительныхъ, составляя изъ себя какъ бы духовный хоръ, и восходили на небо; нынъ же, сходясь вмъстъ, переходимъ къ пересудамъ и другъ друга низвергаемъ долу въ ровътинный.
- 106. Сказалъ нъкто изъ старцевъ: если внутренній нашъ человъкъ трезвится, то онъ силенъ хранить и внешняго; если же нътъ, то, сколько есть силъ, будемъ стеречь языкъ.
- 107. Онъ же сказалъ: необходимо имъть духовныя дъла, такъ какъ на то мы и пришли: ибо великъ трудъ учить устами, когда дълъ не творимъ тъломъ.
- 108. Старецъ говорилъ: написано на второмъ и третьемъ гръхъ поберегись, а на четвертомъ не отвращусь. Три первые гръха суть: вспомнить о худомъ, согласиться на него помысломъ и изречь языкомъ, а четвертый совершить дъло. Отъ сего послъдняго не отвратится гнъвъ Божій.
- 109. Старецъ сказалъ: діаволъ нападаетъ обыкновенно на слабую сторону монаха въ той надеждъ, что привычка, окръпши отъ долговременности, получаетъ силу природы, особенно у тъхъ, кои довольно нерадивы. Не давай себъ

пищи тучной, особенно когда здоровъ, и того не вшь, къ чему есть похотвніе; вкушая же посылаемое тебв Богомъ, благодари Его на всякій часъ. Временныя блага иждили мы ради монашества и, однакожъ, еще не сдвлались монахами. Мужайся, братъ, чтобъ не носить чужого образа и храни печать Христову, то есть смиреніе.

- 110. Старцы говорили, что монаху до самой смерти должно бороться съ демономъ унынія и малодушія, особенно во время церковныхъ собраній. Когда же, съ помощію Божією, ты успъешь въ этомъ, то берегись помысла самодовольства и неразумнаго самовозношенія и говори помыслу сему: аще не Господъ созиждетъ домъ, всуе трудишася зиждущіи (Пс. CXXVI, 1), я же не что иное, какъ земля и пепелъ (Быт. XVIII, 27). Помни, что Господъ гордымъ противится, смиреннымъ же даетъ благодать (Притч. III, 34).
- 111. Старецъ сказалъ: спишь ли ты или бодрствуешь, или другое что дълаешь, да будетъ Богъ предъ очами твоими, тогда врагъ ничъмъ не сможетъ устрашить тебя. Ибо если помыслъ твой пребудетъ въ Богъ, то и сила Божія пребудетъ въ тебъ.
- 112. Старецъ сказалъ: монаху не должно быть охотникомъ слушать разсказы о другихъ и осуждать и не должно соблазняться.
- 113. Братъ спросилъ старца: скажи мнъ, какъ спастись? И старецъ отвътилъ: постараемся трудиться малопомалу и спасемся.
- 114. Старцы говорили: Богъ требуетъ отъ христіанъ покоряться Святымъ Писаніямъ, исполнять дъломъ читанное и въровать настоятелямъ и отцамъ духовнымъ.
- 115. Братъ спросилъ старца: что мнѣ дѣлать съ помыслами, кои окружаютъ меня и влекутъ изъ келліи подъ предлогомъ идти къ старцамъ. Старецъ сказалъ ему: если видишь, что помыслы хотятъ тебя извлечь изъ келліи по причинѣ утѣсненія плоти, то сдѣлай себѣ небольшое утѣшеніе въ келліи своей и не захочешь выйти. Если же ради назиданія душевнаго приходитъ желаніе пойти куда, то

испытай свой помысль и выйди. Слышаль я объ одномъ старцъ, что, когда помыслы внушали ему сходить къ комунибудь, онъ вставаль, бралъ свою милоть и выходилъ; потомъ, обошедши вокругъ келліи, возвращался и дълалъ себъ утъшеніе, какъ страннику. Поступая такимъ образомъ, онъ успокаивался.

- 116. Старцы говорили, что дъти еще болъе, чъмъ жены, суть діавольская съть для монаховъ.
- 117. Говорили также: гдъ вино и дъти, тамъ не нуженъ сатана.
- 118. Одинъ ревностный братъ, живущій одинъ въ келліи, слыша о добродътеляхъ святыхъ, воспламенился желаніемъ подражать имъ и сталъ думать, какъ бы успъть въ нихъ безъ особеннаго труда и подвига. Пошелъ онъ и открылъ о семъ одному великому старцу. Старецъ сказалъ ему: если желаешь успъха, то пойди и будь какъ дитя, принимающее уроки отъ учителя. Какъ дитя заучиваетъ одинъ урокъ за другимъ, такъ дълай и ты: дай себъ на настоящій годъ въ урокъ бороться съ чревомъ, и борись, пока не навыкнешь не насыщать его; далъе трудись побъждать тщеславіе, пока не возненавидишь его, какъ врага; когда и сего достигнешь, подвизайся бросить все вещественное и ввърить Богу попеченіе о себъ. Тогда дерзай; ибо если человъкъ успъетъ въ этихъ трехъ добродътеляхъ, то съ радостію срътитъ Іисуса, когда Онъ пріидетъ.
- 119. Нѣкто изъ старцевъ сказалъ: если не возненавидишь прежде, то не можешь возлюбить: возненавидишь грѣхъ и сотворишь правду, какъ и написано: уклонися от зла, и сотвори благо (Пс. XXXIII, 15). Впрочемъ, главное, что требуется въ семъ добрая воля. Адамъ, будучи въ раю, преступилъ заповѣдь, а Іовъ, сидя на гноищѣ, сохранилъ воздержаніе. Богъ требуетъ отъ человѣка одной доброй воли и того, чтобъ онъ боялся Его всегда.
- 120. Одинъ искушаемый братъ пришелъ къ старцу и открылъ ему переносимыя имъ искушенія. На это старецъ сказаль: да не устрашаютъ тебя случающіяся съ тобою

искушенія, ибо враги, коль скоро увидятъ, что душа болѣе и болѣе восходитъ и прилепляется къ Богу, свирѣпѣютъ, снѣдаясь завистію; но невозможно, чтобъ во время искушеній не былъ присущъ тебѣ и Богъ съ Ангелами Своими, только не забывай со всѣмъ смиреніемъ призывать Его. Итакъ, когда случится съ тобою подобное, помысли о могуществѣ Помощника нашего, о нашей немощи и свирѣпости врага нашего, и получишь помощь Божію.

- 121. Старецъ сказалъ: какъ гостиничникъ не властенъ ввести странника въ домъ, не получивъ позволенія отъ хозяина дома, такъ и врагъ не войдетъ, если не примутъ его.
- 122. Онъ же сказалъ: когда молишься, говори такъ: како стяжу Тя, Господи, Ты въси; азъ же скотенъ есмь и ничтоже свъмъ. Ты ввелъ меня въ сей спасительный чинъ, спаси меня. Азъ рабъ Твой, и сынъ рабыни Твоея (Пс. СХV, 7), Господи! спаси мя, якоже хощеши!
- 123. Старецъ сказалъ: невозможно стяжать Іисуса иначе, какъ трудомъ, смиреніемъ и непрестанной молитвой.
- 124. Нѣкто изъ отцевъ сказалъ, что монахъ, находясь съ братіями, всегда долженъ смотрѣть долу въ землю и отнюдь не обращать взора на лице человѣка, особенно юнаго; когда же бываетъ онъ одинъ, то непрестанно долженъ зрѣть горѣ, ибо демоны боятся и бываютъ сильно оскорбляемы, когда мы зримъ горѣ къ Богу.
- 125. Старецъ сказалъ: Богъ терпитъ еще гръхи міра, а гръховъ пустыни не терпитъ. Знай же, братъ мой, что удалившійся отъ міра истязуется не такъ, какъ мірянинъ, ибо сей имъетъ много предлоговъ къ оправданію, мы же что можемъ представить въ оправданіе себя? Поистинъ, страшный огнь и величайшія мученія ожидаютъ тъхъ, кои, познавши волю Божію, презираютъ ее и слъдуютъ своей. Таковые, живя въ удовольствіяхъ и услаждаясь суетнымъ и привременнымъ, часто говорятъ: я собираю деньги и различныя вещи для потребностей тълесныхъ, чтобъ только обезпечить свою жизнь. Хорошо: слово сіе содер-

житъ часть истины, если они точно пекутся только о потребномъ, но, сказавъ, что я пекусь только о потребномъ для тъла, не должно уже увлекаться, когда будутъ принесены монашествующему деньги или хорошія яства, а спокойно ограничиваться только тъмъ, что нужно для тъла. Между тъмъ, они не только принимаютъ деньги и вещи, но еще ищутъ и другихъ и, вкусивъ такихъ яствъ, желаютъ еще лучшихъ. Или работай и уже не принимай денегъ, или, если принимаешь, то не работай, чтобъ не осуетиться; но мы желаемъ и того и другаго. Вотъ мы показали тебъ, что бываетъ причиною страстей, за которыя кажущійся монахомъ судится строже мірянъ; ибо, тогда какъ многіе изъ мірянъ живутъ честно, сей не милуетъ брата своего, а роскошествуетъ и творитъ домъ Божій домомъ купли или лучше — харчевенною лавкою. Причемъ скажемъ отчасти и о томъ, что увлекаетъ въ суетность, чтобъ, зная, избъгать и тъмъ спасаться. Многіе изъ насъ мнятъ, будто въ томъ только, что облеклись въ схиму, что говорятъ: «Господи, Господи», и что слышатъ: «монахъ, монахъ», въ томъ только и состоитъ званіе сіе. Поистинъ, братія мои, если не будемъ внимать себъ, приключится намъ впасть въ ровъ еще бъдственнъе мірянъ, такъ что и вопіять къ Богу уже не возможемъ. Итакъ, нужны страхъ и смиреніе истинное. Многіе изъ братій нашихъ, кажущихся смиренными и ведущихъ себя по-монашески, ищутъ исполненія своей воли, волъ же Божіей не покоряются и, уловляясь собственными своими хотъніями, въ суетныхъ заботахъ, развлеченіяхъ и попеченіяхъ губятъ данное имъ на покаяніе время, котораго спустя немного сильно возжелаютъ и поищутъ, но не обрътутъ.

- 126. Старецъ сказалъ: тщательно старайся не гръшить, чтобъ не оскорбить обитающаго съ тобою Бога и не изгнать Его изъ души.
- 127. Старецъ говорилъ: будемъ трезвиться, бодрствовать и пребывать въ молитвахъ, да спасемся, сотворивъ угодное Богу. Воинъ, вступивъ въ брань, объ одной только

своей душъ печется, равно какъ и звъроловъ, — будемъ подражать имъ. Кто живетъ по Богу, съ тъмъ и Богъ живетъ: вселюся въ нихъ, и похожду, и буду имъ Богъ, и тіи будутъ Мнълюдіе (2 Кор. VI, 16).

- 128. Братъ, живущій въ Келліяхъ, пришелъ къ одному изъ отцевъ и сказалъ ему свой помыслъ, именно помыслъ скорби. Старецъ сказалъ ему: ты повергъ долу великое орудіе страхъ Божій и взялъ себъ тростниковый жезлъ злые помыслы. Лучше возьми себъ огнь, который есть страхъ Божій, и, когда будетъ подходить къ тебъ врагъ, сгоритъ отъ сего огня, какъ тростникъ, ибо лукавый не силенъ противъ того, кто имъетъ страхъ Божій.
- 129. Старецъ сказалъ: не учи прежде времени, иначе всю жизнь твою будешь умаленъ въ разумъ.
- Братъ спросилъ старца: отче! скажи, что мнъ дълать, чтобъ исполнить волю Божію? Старецъ сказалъ: если желаешь, сынъ мой, исполнить волю Божію, удерживайся отъ всякой неправды, любостяжанія, сребролюбія, не воздавай зломъ за зло, клятвою за клятву, злословіемъ за злословіе, ударомъ за ударъ. Помни, что сказалъ Господь: не судите, да не судими будете (Мө. VII, 1); отпущайте, и отпустять вамь (Лк. VI, 37) и милуйте, да помиловани будете (Мө. V, 7). Зная навърно, что очи Господни тмами темъ кратъ свътлъйшіи солнца суть, прозирающіи вся пути человъческія (Сір. XXIII, 27, 28), такъ что ничто не сокрыто отъ Него: ни помыслы, ни помышленія и никакія тайны сердца, и что неизбъжно должно предстать судищу Христову, — да воспріиметъ каждый по дъламъ своимъ, — будемъ работать Ему со страхомъ и трепетомъ и со всякимъ благоговеніемъ, какъ Онъ Самъ заповъдалъ и какъ научили Апостолы, чтобъ мы трезвились въ молитвахъ и пребывали въ постахъ и моленіяхъ, прося всевидящаго Бога не ввести насъ во искушеніе (Лк. XI, 4).
- 131. Онъ же сказалъ, что учащій другихъ спасенію прежде самъ долженъ вкусить отъ плода ученія, ибо неуцъломудрившійся еще самъ, какъ можетъ уцъломудрить

другаго? И тотъ, кто сжатъ сребролюбіемъ и преслъдуется бъсомъ его, какъ можетъ научить другихъ подавать милостыню? Также, кто занятъ только тъмъ, чтобъ давать и брать, покупать и продавать, суетиться и иждивать дни и годы свои въ земныхъ попеченіяхъ, какъ можетъ другимъ преподать ученіе о будущихъ благахъ? Ибо если самъ учащій, оставя небесное, предается временному и преходящему, очевидно, что и смотрящіе на него и имъ поучаемые научатся презирать въчное, все же попеченіе обращать только на настоящую жизнь. Таковому говоритъ Богъ: вскую ты повъдаеши оправданія Моя, и воспріемлеши завътъ Мой усты твоими? Ты же возненавидъл еси наказаніе, и отвергл еси словеса Моя вспять (Пс. XLIX, 16, 17). И опять: горе, ими же присно имя Мое хулится во языцтх (Ис. LII, 5; Рим. II, 24). Учить хорошее дъло, если учащій и творить то, чему учить, дабы, научая, дълалъ и молча вразумлялъ, ибо блаженъ не тотъ, кто научитъ, но кто сотворитъ и научитъ (Мө. V, 19).

132. Братъ спросилъ старца: какъ это міряне — люди житейскіе — не падаютъ, не говорятъ: «согръшили» и не отлучаютъ себя отъ причащенія, между тъмъ какъ презираютъ постъ, нерадятъ о молитвъ, убъгаютъ бдъній, всъмъ прельщаются, все творятъ по похотямъ своимъ, поядаютъ другъ друга въ даяніи и приниманіи (въ сдълкахъ) и большую часть дня иждиваютъ въ божбахъ и клятвахъ? Мы же — монахи — при всемъ томъ, что строго постимся, совершаемъ бдънія, спимъ на голой землъ и довольствуемся сухояденіемъ, плачемъ и со слезами говоримъ: погибли, потеряли царствіе, повинны гееннъ? Старецъ воздохнулъ и сказалъ: хорошо говоришь ты, братъ, что міряне не падаютъ, ибо, упавши однажды паденіемъ бъдственнымъ и гибельнымъ, они возстать не могутъ и не имъютъ, откуда пасть. И какая забота діаволу воевать противъ тъхъ, кои всегда лежать долу и никогда не встаютъ? Монахи то побъждаютъ, то бываютъ побъждаемы; то падаютъ, то возстаютъ; то уязвляютъ, то бываютъ уязвляемы; то подвергаются нападеніямъ и падаютъ, то противоборствуютъ

діаволу; міряне же по великому неразумію остаются въ первомъ паденіи и, не сознавая, что пали, нисколько не пекутся о томъ, чтобъ возстать отъ такого низпаденія. Знай при томъ, сынъ мой, что не только я и ты, кажущіеся монахами и далеко отстоящіе отъ монашескаго житія, имъемъ нужду во всегдашнемъ плачъ и слезахъ, но и великимъ отцамъ, то есть подвижникамъ и отшельникамъ, нужны слезы. Выслушай меня разумно и пойми: ложь отъ діавола (Ін. VIII, 44), — сказалъ Господь; смотръть на жену, ко еже вожделъти ея, Онъ вмънилъ въ блудъ (Мө. V, 28); гнъвъ на ближняго сравнилъ съ убійствомъ (1 Ін. III, 15) и объявилъ, что дадимъ отчетъ о каждомъ праздномъ словъ (Мө. XII, 36). Кто же есть таковъ и гдъ найдешь человъка, который былъ бы и лжи непричастенъ, и въ вожделъніи отъ зрънія невиненъ, и никогда на ближняго всуе бы не гнъвался, и неповиненъ былъ въ праздномъ словъ, чтобъ не имълъ онъ нужды въ покаяніи? Знай, сынъ мой, что не превознесшій себя совершенно на крестъ въ смиренномудріи и самоуничиженіи, и не предавшій себя на попраніе всъмъ, на неоправданіе и послъдованіе все сіе сносить ради Бога съ благодареніемъ и радостію и отнюдь не искать ничего челов' вческаго, то есть ни славы, ни чести, ни похвалы и ни утъшенія въ пищъ, питіи и одъяніи, истиннымъ христіаниномъ быть не можетъ.

- 133. Старецъ сказалъ: старайся опытомъ узнать благую жизнь и не бойся сего, какъ невозможнаго.
- 134. Старецъ сказалъ: если ты ради Бога отрекся отъ родныхъ, то, сидя въ келліи своей, не позволяй себъ плотскаго сожаленія объ отцъ, матери, братъ, или о нежной расположенности сыновъ и дочерей, или о любви жены, ибо ты оставилъ все сіе ради Бога. Помни лучше о часъ смертномъ, когда никто изъ нихъ не можетъ помочь тебъ.
- 135. Старецъ сказалъ: какъ дъйствуетъ на поединкъ борецъ, такъ долженъ дъйствовать и монахъ въ борьбъ съ помыслами простирая крестообразно руки свои къ небу и призывая на помощь Бога. Обнаженнымъ стоитъ борецъ

на мъстъ битвъ, намазанный елеемъ и научаемый покровителемъ своимъ, какъ должно бороться. Идетъ съ противной стороны противоборецъ, возмътая песокъ или прахъ, чтобътакимъ образомъ удобнъе ухватить противника. Примъни все сіе къ себъ, монахъ! Покровитель есть Богъ, подающій намъ побъду; борцы — мы; противоборецъ — врагъ нашъ; песокъ — вещи міра сего. Видишь ли хитрость врага? Итакъ, стой безвещенъ и побъдишь, ибо когда умъ отяжеленъ веществомъ, то не пріемлетъ невещественнаго слова.

136. Старецъ сказалъ: былъ одинъ весьма богатый земледѣлецъ, который, желая расположить сыновей своихъ къ земледѣлію, сказалъ имъ: дѣти, видите, какъ я разбогатѣлъ? Будете богаты и вы, если послушаете меня. Они просили его: умоляемъ тебя, батюшка, скажи намъ, какъ это сдѣлать? Тогда онъ, чтобъ отклонить ихъ отъ лѣности, отвѣтилъ имъ, употребивъ такую хитрость: есть въ году одинъ день, и если кто въ этотъ день будетъ работатъ, — непремѣнно разбогатѣетъ, но какой именно, я забылъ отъ старости. Итакъ не оставляйте безъ работы ни одного дня, чтобъ не пропустить сего благословеннаго и не содѣлать тщетными труды цѣлаго года. Такъ и мы, если будемъ непрестанно трудиться, то обрѣтемъ путь живота.

137. Братъ спросилъ старца: отчего это, когда я выхожу на работу, не радъю о душъ своей? Старецъ сказалъ ему: оттого, что не хочешь исполнять словъ Писанія, которое говоритъ: благословлю Господа на всякое время, выну хвала Его во устъхъ моихъ (Пс. XXXIII, 2). Итакъ, будешь ли ты въ келліи или внъ ея, или пойдешь куда, не переставай благословлять Бога не словомъ только, но и дъломъ и помышленіемъ славь Владыку своего. Ибо Божество не описывается мъстомъ, но, будучи вездъ, все объемлетъ Божественною Своею силою.

138. Одинъ братъ говорилъ: спросилъ я старца о томъ, что мнѣ дѣлать со своимъ нерадѣніемъ, и старецъ отвѣтилъ: если не искоренишь малой сей травки, то есть нерадѣнія, то изъ нея выростетъ большая соломина.

- 139. Старецъ сказалъ: когда говоришь кому наставленія о томъ, какъ жить, то говори слушающему съ сокрушеніемъ и слезами. При томъ, желая спасать другихъ, не говори словами чуждыми спасенія или чужими, чтобъ до самой смерти не остаться тебъ безплоднымъ.
- 140. Старецъ сказалъ: куда ни пойдешь, внимай себъ непрестанно, ибо написано: еродіево жилище предводительствуетъ ими (Пс. СІІІ, 17), то есть куда ни пойдетъ монахъ тамъ его жилище. Итакъ, вездъ старайся исполнять правило свое и часы и вечернія молитвы, а также и о помыслахъ не неради и всегда имъй скорбь предъ очами своими. Все же сіе безъ труда не можетъ быть приведено въ исполненіе.
- 141. Опять сказаль: будь какъ верблюдъ носи гръхи свои и словно привязанный послъдуй знающему путь Божій.
- Нъкто изъ старцевъ сказалъ: въ большее зло мы впадаемъ потому, что пренебрегаемъ меньшимъ. Обрати вниманіе на это слово: разсмъется, напримъръ, кто-то безвременно, другой осудитъ его; тотъ, забывъ всякій страхъ, скажетъ: да это ничего, ибо что значитъ — разсмъяться? Отъ сего, наконецъ, рождается кощунство, а отсюда скверныя дъла и беззаконія. Такимъ образомъ, чрезъ то, что кажется малымъ, лукавый вводитъ въ большій гръхъ, а отъ большаго гръха недалеко до отчаянія; отчаніе же богопротивно и пагубно. Не столько губитъ гръхъ, сколько отчаяніе, ибо покаявшійся исправляетъ свой гръхъ, а отчаявшійся — погибаетъ. Великъ гръхъ — отчаяніе. Итакъ, не будемъ пренебрегать малымъ. Врагъ съ лукавствомъ внушаетъ его намъ и не начинаетъ брань открыто, ибо легка была бы борьба и удобна побъда, особенно если будемъ бодоствовать. Она дъйствительно легка намъ, такъ какъ Богъ далъ намъ всеоружіе. Желая, чтобъ мы не пренебрегали малымъ, послушай, что заповъдуетъ Онъ: иже бо аще речеть брату своему... уроде, повинень есть геенню огненный (Мө. V, 22); смотрящій похотливыми очами есть то же, что блудникъ (Мө. V, 28); смъющимся присуждаетъ горе (Лк. VI,

- 25) и угрожаетъ отвътомъ за всякое праздное слово (Мө. XII, 36). Посему-то и Іовъ очищалъ жертвами помышленія дътей своихъ (Іов. І, 5). Зная сіе, будемъ стоять твердо противъ прилоговъ и не падемъ никогда.
- 143. Нѣкто изъ святыхъ сказалъ: невозможно человѣку вкусить сладости Божіей, пока онъ еще находитъ сладость въ сладостяхъ міра сего; также когда вкуситъ кто сладости Божіей, то возненавидитъ всѣ блага вѣка сего, какъ возвѣщено въ Еvангеліи: никтоже можетъ двъма господинома работати (Мө. VI, 24). И мы, пока желаемъ связей съ людьми и утѣшеній тѣлу, дотолѣ не можемъ достигнуть вкушенія сладости Божіей. Но вотъ что говорю: если кто въ настящее время будетъ сидѣть въ келліи своей, пребывать въ подвигѣ молчанія и молитвы и дѣло свое совершать отъ души, то можетъ спастись.
- 144. Старецъ сказалъ: не полагай трапезы прежде времени, когда ты одинъ; не говори прежде, нежели спросятъ тебя, и, когда спросятъ, говори должное съ разумомъ.
- 145. Старецъ сказалъ: видишь, что діаволъ первый ударъ нанесъ Іову черезъ именіе его и, видя, что онъ не отступилъ отъ Бога, нанесъ другой на тѣло его. Но и такимъ образомъ сей мужественный борецъ не согрѣшилъ словомъ устъ своихъ, ибо имѣлъ внутри блага Божіи и всегда, вкушая ихъ, пребывалъ въ нихъ.
- 146. Блаженный Зосимъ, сотворивъ прежде знаменіе креста на устахъ своихъ, такъ говорилъ: толикую благодать даровало воплотившееся Слово Богъ увъровавшимъ и върующимъ въ Него, что и нынъ можно въровать и начать съ сего дня, если желаемъ, ибо съ твердою ръшимостію воли при содъйствіи благодати всякому желающему можно ни во что вмънить весь міръ. Потомъ взялъ попавшійся ему гвоздь и прибавилъ: кто будетъ изъ-за этого гвоздя ссориться или спорить, или злопамятствовать, или оскорбляться кромъ развъ того, кто дъйствительно совсъмъ потерялъ умъ? Человъкъ же Божій, преуспъвающій и усовершающійся, не вмънитъ ли весь міръ сему гвоздю, хотя бы и обладаль

всъмъ этимъ міромъ? Ибо вредитъ, говорю, не то, чтобъ имъть, но имъть съ пристрастіемъ. Кто не знаетъ, что тъло честнъе всего, что мы имъемъ? Но если по требованію времени заповъдано намъ презирать и самое тъло, не тъмъ ли паче то, что внъ его? И какъ не должно безъ нужды, просто какъ случилось, бросать имущество, такъ не должно и самого себя бросать на смерть, ибо это свойственно только тому, кто совсѣмъ потерялъ умъ; но должно ожидать времени, чтобъ, когда придетъ оно, быть готовыми. Вспомните о томъ братъ, который имълъ овощи! Не съялъ ли онъ? Не трудился ли? Не насаждаль ли и не удобряль ли? Онъ не дергалъ ихъ самъ изъ земли и не бросалъ, однако жъ имълъ, какъ не имълъ. Онъ не суетился и не тревожился, когда пришедшій къ нему старецъ, желая испытать его, началь истреблять ихъ; онъ даже не вышелъ къ нему, но притаился и, когда остался одинъ только корень, сказалъ ему: если хочешь, отче, оставь это и сотворимъ изъ него угощеніе. Тогда сей святой уразумълъ, что передъ нимъ истинный рабъ Божій, а не рабъ овощей, и сказалъ ему: Духъ Божій почиль на тебъ, братъ мой. Если бъ онъ имъль овощи съ пристрастіемъ, это сказалось бы тотчасъ чрезъ скорбь и смущеніе, но онъ показаль, что имъль ихъ, какъ не имъль. Демоны, — прибавиль святой Зосимъ, замъчаютъ это, и если увидятъ, что кто-то безпристрастенъ къ вещамъ, что не смущается и не скорбитъ о потеряхъ, то познаютъ изъ того, что онъ ходитъ по землъ, но не имъетъ въ себъ мудрованія земнаго.

147. Онъ же говорилъ: худо раздражаться и гнъваться. Что удобнъе того, что слышимъ отъ святаго и дъятельнаго учителя аввы Аммона, который сказалъ: блюди себя тщательно, чтобъ молчать, если въ какомъ-нибудь дълъ кто-либо оскорбитъ тебя, и отнюдь не издавать даже звука, пока непрестанною молитвою не укротится сердце твое, и тогда умоляй брата. Кто любитъ истинный и прямой путь, тотъ въ часъ смущенія сильно укоряетъ и обличаетъ себя самого и говоритъ: что смущаешься, что яришься,

душа моя, какъ бъснующаяся? Симъ самымъ ты показываешь, что ты больна, ибо если бъ не была больна, то не страдала бы. Для чего же, оставя укорять саму себя, ты упрекаешь брата, который показаль тебъ бользнь твою дъломъ и истиною? Познай заповъди Христа, который укаряемъ противу не укаряше, стражда не прещаше (1 Петр. II, 23). Не слышала ли, что Онъ говоритъ и дъломъ показываетъ: плещы Мои вдахъ на раны и ланитъ Мои на заушенія, лица же Моего не отвратих от студа заплеваній (Ис. L, 6)? А ты, бъдная, за одно скорбное слово и безчестіе сплътаешь неисчетные помыслы и навътуешь на себя, какъ демоны. Что демонъ можетъ сдълать такой душъ болъе того, что она дълаетъ сама себъ? Видишь крестъ Христовъ и помышляй каждодневно о страстяхъ, какія Онъ претерпъль ради насъ, сами же мы ни единаго оскорбленія не сносимъ! Поистинъ мы уклонились отъ праваго пути.

Еще говориль: пусть проживеть кто Маоусаловы $^1$  л $^3$ та, но если онъ не будетъ ходить т $^3$ тмъ прямымъ путемъ, коимъ ходили всъ святые, путемъ, говорю, безчестія обидъ и мужественнаго терпънія, то нисколько не успъетъ, но всуе иждиветъ лъта жизни своей. И прибавилъ: когда я быль съ блаженною Діонисіею, одинь брать просиль у нея что-нибудь въ благословеніе, и она дала ему, что и сколько могла. Но такъ какъ ему дано было не столько, сколько просилъ, то онъ началъ поносить ее и говорить на нее и на меня нелъпыя ръчи. Она оскорбилась и хотъла сдълать ему зло. Замътивъ это, я сказалъ ей: что ты дълаешь? Тъмъ ты навътуешь сама на себя и губишь всю добродътель души своей. Ибо то, что ты терпишь, достойно того, что претерпълъ ради тебя Христосъ. Знаю, госпожа, что ты разсорила деньги, какъ соръ, но если не взыщешь кротости, то ты то же, что кузнецъ, бьющій по куску желъза, а сосуда не выдълывающій. Послушай, что говорить святой Игнатій Богоносецъ: «взыщи кротости, коею разрушается вся си-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Маеусалъ — сынъ Еноха, прожилъ 969 лътъ (Быт. V, 21–27).

ла князя въка сего». Признакъ отверженія міра — не встревоживаться. Бываетъ, что иной, оставя большія сокровища, пристращается къ иглъ, и сіе пристрастіе причиняетъ ему смущеніе; тогда игла заступаетъ для него мъсто сокровищъ. Такъ бываетъ иной рабомъ иглы, или кукулія, или мантіи, или книги и уже нъсть рабъ Божій. Хорошо сказалъ нъкто изъ мудрыхъ: сколько страстей въ душъ, столько и господъ. И Апостолъ говоритъ: имже бо кто побъжденъ бываетъ, сему и работенъ есть (2 Петр. II, 19). Она слушала меня со вниманіемъ и, наконецъ, сказала: да обрътешь ты Бога, Коего ищетъ сердце твое.

149. Говорилъ также блаженный: душа желаетъ спастись, но, пристращаясь къ суетному и заботясь о немъ, бъгаетъ трудовъ, хотя, поистинъ, не заповъди тяжелы, а злыя пожеланія. Имъемъ мы обыкновеніе, боясь утонуть въ моръ или попасться разбойникамъ, все презирать и ничъмъ не дорожить, однако не охотно лишаемся чего-либо изъ имущества, хотя знаемъ, что спустя немного времени умремъ. Но если при опасности, для того чтобъ немного пожить, мы презираемъ все и считаемъ счастіемъ, если потерявъ все, сами спасаемся отъ разбойниковъ ли то или отъ смерти въ моръ (причемъ бъсновавшійся незадолго предъ симъ еще за оволъ<sup>1</sup>, не жалъя, бросаетъ все, чтобъ только сохранить привременную жизнь), тогда почему также не мудрствуемъ мы о жизни въчной? Почему у насъ не столько силенъ страхъ Божій, сколько силенъ страхъ моря, какъ сказалъ нъкто изъ святыхъ? Въ подтверждение сего онъ разсказалъ слъдующій случай: слышаль я, что нъкогда одинь богатый купецъ по имени Кавидарій плылъ на кораблъ съ дътьми своими для торговли драгоцънными камнями и маргаритами, коихъ имълъ съ собою много. На кораблъ полюбилъ онъ однаго отрока, который прислуживалъ ему, ласкалъ его и давалъ ему вкушать отъ того, что вкушалъ самъ. Однажды сей отрокъ услышалъ, какъ корабельники, сговорив-

 $<sup>^{1}</sup>$  Оволъ — мелкая монета, первоначально стоилъ (на конецъ XIX в.) — 1  $^{3}\!\!/\!\!4$  коп.)

шись между собою, положили бросить Кавидарія въ море, чтобъ овладъть его драгоцънными камнями, и опечалился. Съ мрачнымъ видомъ пришелъ онъ к купцу, чтобъ по обычаю исполнить свое дъло. Замътивъ такую невеселость, купецъ спросилъ его: что ты нынъ такъ мраченъ? Отрокъ не смълъ сказать истины и отвъчалъ: ничего. Но тотъ упрашивалъ его непремънно сказать: что съ нимъ? Тогда отрокъ зарыдалъ и сказалъ: такъ и такъ умыслили противъ тебя корабельщики. Тогда купецъ призвалъ дътей своихъ и сказалъ имъ: что ни прикажу вамъ, дълайте то нелъностно, — и велълъ принести ящики съ драгоцънностями. Затъмъ, разостлавъ полотно, выложилъ все изъ ящиковъ и сказалъ: такова жизнь наша? Ради сихъ вещей я въ опасности быть брошеннымъ въ море, бороться съ волнами и черезъ нъсколько минутъ умереть, ничего не взявъ съ собою изъ сего міра. Бросьте все это въ море, — сказалъ онъ дътямъ. Они тотчасъ бросили все въ море. Тогда корабельщики изумились, и разорился ихъ злой умыселъ.

Видите, какое благоразуміе показаль купець? Какъ вдругъ для сохраненія сей малой жизни сдълался онъ философомъ — и словомъ и дъломъ? И поступилъ справедливо, ибо разсудилъ, что, если умретъ, какая ему будетъ польза отъ сихъ камней? А мы и малаго вреда не хотимъ снести ради заповъди Христовой! Если уже должно скорбъть, то о погибели причинившаго вредъ, а не о самомъ вредъ, ибо тотъ — онеправдовавшій — самъ себя лишаетъ царствія небеснаго, яко неправедницы царствія Божія не наслъдять (1 Кор. VI, 9), а тебъ — онеправдованному — онъ доставляетъ животъ: *радуйтеся и веселитеся,* — говоритъ Господь, *яко* мзда ваша многа на небесъхъ (Мө. V, 12). Мы же, оставя печаль о погибели члена Христова, сидимъ и сплътаемъ помыслы о тлънныхъ, ничтожныхъ, погибельныхъ и ничего нестоящихъ вещахъ. Поистинъ, мы достойны всякаго наказанія. Богъ сочеталъ насъ подобно членамъ единаго тъла съ единою главою — Христомъ, Богомъ нашимъ, какъ и Апостолъ говоритъ: вси же уди единаго тъла, мнози суще, едино суть тъло (1 Кор. XII, 12). Глава же всѣхъ есть Христосъ (Еф. I, 22). Потому, когда оскорбляетъ тебя братъ, это то же, что страждущая рука или болящій глазъ, причиняющіе другому члену боль. Вѣдь руки мы не отсѣкаемъ и глаза не выкалываемъ, почитая большимъ вредомъ отъятіе каждаго изъ сихъ членовъ, а напротивъ, полагаемъ на нихъ честнѣйшую всего печатъ Христову — крестъ, и святыхъ просимъ молиться, и свои приносимъ Богу прилежныя молитвы, вмѣстѣ съ симъ приготовляя коллуріи¹ и пластыри, дабы уврачевать болящій членъ. И какъ молимся мы о глазѣ или рукѣ, чтобъ оздоровѣли и не причиняли намъ болѣе боли, такъ молись и о братѣ своемъ; но мы, видя, что члены Христовы терпятъ такой вредъ, не только не скорбимъ о нихъ, но еще и гонимъ ихъ. Это поистинѣ свойственно тѣмъ, кто не имѣетъ милостиваго сердца.

150. Говорилъ еще: стяжавшій милосердое сердце, любовь и состраданіе прежде себъ самому доставляетъ отраду и пользу, а потомъ и ближнему; и наоборотъ — злоба ранитъ и уязвляетъ прежде того, кто имъетъ ее. И хотя кажется, что онъ вредитъ ближнему относительно имънія, чести или даже самаго тъла, на самомъ же дълъ онъ себя самого лишаетъ живота. И прибавилъ слъдующее изреченіе: что не вредитъ душъ, то не вредитъ и человъку.

151. Говорилъ также блаженный: нъкто сказалъ мнъ: Авва! Слишкомъ много заповъдей, и умъ помрачается, когда станешь разсматривать, что соблюдаешь и чего не соблюдаешь. Я отвътилъ ему: да не смущаетъ тебя сіе. Върь, что если будешь безпристрастенъ къ вещамъ, то удобно исполнишь всякую добродътель. Не ссорясь изъ-за нихъ, ты не будешь злопамятенъ; а какой трудъ молиться за враговъ? То же ли, что копать землю? Итакъ, шествуй путемъ терпънія, сноси ущербъ имущества, благодари, когда безчестятъ, и содълаешься ученикомъ Апостоловъ, кои идяху радующеся... яко за имя Господа Іисуса сподобишася безчестіе пріяти (Дъян.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Коллурій — глазное лъкарство.

ли безчестіе; мы же должны быть безчестимы за гръхи наши. Мы уже безчестны, хотя бы никто не безчестиль насъ, и прокляты, ибо прокляти уклоняющійся от заповъдей Твоихъ (Пс. CXVIII, 21). Не всъмъ принадлежитъ безчестіе за имя Христово, не всъмъ, но только святымъ и чистымъ, какъ я сказалъ; дъло же людей, подобныхъ намъ, исповъдовать, что насъ безчестятъ праведно за наши худыя дъла. Несчастна душа, которая, зная свои нечистыя дъла, за кои достойно терпитъ то, что терпитъ, сидитъ и въ прельщеніи совъсти сплетаетъ помыслы, говоря: онъ сказалъ мнъ то-то, обезчестивъ меня и поносилъ. Ибо, что бываетъ съ художниками, то же происходить и съ душею. Какъ тамъ главный мастеръ, преподавъ искусство ученику, оставляетъ его работать самостоятельно и не имъетъ болъе нужды сидъть при немъ, а только по временамъ присматриваетъ, чтобъ не залънился или не испортилъ дъла, подобно и демоны, если замътятъ, что душа легко принимаетъ злые помыслы и слушаетъ ихъ, предаютъ ее сему сатанинскому искусству и уже не имъютъ нужды всегда быть при ней, зная, что и ея самой достаточно къ навъту противъ себя, только приходятъ по временамъ посмотръть, не вознерадъла ли она. 152. Опять говориль: что легче, какъ любить всъхъ и быть любиму всъми? Какого утъшенія не имъють заповъди Христовы? Но воля не стремится къ нимъ, ибо если бъ

V, 41). И они, какъ чистые и святые, за имя Христово нес-

152. Опять говориль: что легче, какъ любить всъхъ и быть любиму всъми? Какого утъшенія не имъютъ заповъди Христовы? Но воля не стремится къ нимъ, ибо если бъ стремилась, то все благодатію Божіею было бы для нея легко. Малое склоненіе воли нашей, какъ я часто говорилъ, привлекаетъ Бога на помощь. И блаженный Антоній говоритъ: добродътель требуетъ одного только нашего желанія. И опять: не нужно намъ странствовать для снисканія царствія небеснаго, ни преходить моря для обрътенія добродътели. Какой сладкій покой вкушаетъ кроткій и смиренный? Поистинъ, кротцыи же наслъдятъ землю, и насладятся о множествъ мира (Пс. ХХХVІ, 11).

153. Еще говорилъ блаженный: шли мы однажды, я и одинъ братъ, съ мірянами по Неапольской дорогъ

и пришли на мѣсто, гдѣ была таможня. Міряне, знавшіе обыкновеніе, дали пошлину, а братъ, бывшій со мной, началь противорѣчить и говорить: смѣете вы требовать пошлину съ монаховъ? Услышавъ это, я сказалъ ему: что ты дѣлаешь, братъ? Хотя того или не хотя, ты не другое что говоришь ему, но: «чти меня, какъ святаго». Иное дѣло, если бъ онъ самъ, видя твою добрую волю и смиреніе, устыдился и сказалъ: прости. Итакъ, ты поступаешь не какъ ученикъ Кроткаго и Смиреннаго. Дай (положенное) и проходи съ миромъ.

154. Еще разсказываль: въ другой разъ, когда я былъ во Святомъ Градъ, приходитъ нъкто изъ христолюбцевъ и говоритъ мнъ: между мною и братомъ моимъ произошла небольшая непріятность, и онъ не хочетъ примириться со мною; умилостивись и поговори съ нимъ. Я съ радостію согласился и, призвавъ брата его, говорилъ ему то, что можетъ склонять къ любви и миру. Онъ, казалось, убъдился, но потомъ вдругъ сказалъ мнъ: нътъ, не могу примириться, потому что поклялся крестомъ. Тогда, улыбнувшись, я сказалъ ему: клятва твоя имъетъ такой смыслъ — клянусь честнымъ крестомъ Твоимъ, Господи, что не буду хранить твоихъ заповъдей, но буду творить волю врага Твоего діавола. Да будетъ же тебъ въдомо, что не только не обязаны мы стоять въ своемъ словъ — сдълать какое-нибудь зло, но еще должны каяться и сокрушаться о томъ, что положили сами себъ поступать такъ, какъ о семъ говорилъ и богоносный Василій: если бъ Иродъ опомнился и не исполнилъ клятвы своей, то не содълалъ бы великаго гръха, обезглавивъ Предтечу Христова. Наконецъ, я представилъ ему и сказаніе святаго Ечангелія о томъ, какъ Господь хотълъ умыть ноги Апостола Петра, а тотъ противоръчилъ.

155. Говориль опять блаженный: спрашивали меня, какъ должно обуздывать гнъвъ, и я сказалъ въ отвътъ: начало обуздыванія гнъва — не говорить, пока продолжается смущеніе. Такъ авва Мочсей, когда уничижили его словами: «зачъмъ этотъ эоіопъ приходитъ въ наше собраніе?» — ска-

заль: «хотя и смутился я, но не возглаголаль». Впрочемъ, онъ не только не смутился, но еще и укорилъ себя самого, говоря себъ: «чернокожій! Хорошо поступили съ тобою! Не будучи человъкъ, зачъмъ ходишь въ собраніе людей?» Но мы, стоя на весьма низкой ступени и по великому нераденію не достигнувъ того, что свойственно новоначальнымъ, думаемъ, будто заповъди высоки и неудобоисполнимы. Смущаться и не говорить не совершеннымъ свойственно, а новоначальнымъ; совсъмъ же не смущаться, по слову святаго пророка — уготовихся и не смутихся (Пс. CXVIII, 60) — есть истинно великая добродътель. Но мы не ищемъ даже того, чтобъ положить начало, и не показываемъ самого желанія къ сему, дабы тъмъ привлечь благодать Божію въ помощь себъ; или если по видимому и показываемъ желаніе, но несовершенное и нетвердое, недостойное того, чтобъ получить отъ Бога какое-нибудь благо. Съ нами бываетъ то же, что съ съяніемъ и жатвою: прилагаемъ трудъ изволенія и пріемлемъ даръ благодати. Какъ земледълецъ, если Богъ благословитъ трудъ его, то и, немного посъявъ, получаетъ много, какъ повъствуется объ Исаакъ: съя же Ісаакъ въ земли той, и пріобръте въ то лъто стократный плодъ ячменя: благослови же его Господь (Быт. XXVI, 12). Такъ, если Богъ благословитъ трудъ произволенія нашего, мы станемъ все творить безъ труда непринужденно, съ сладостію и отъ всего получать пользу. Молитва съ самопринужденіемъ и терпъніемъ рождаетъ молитву легкую, чистую и И та — съ самопринужденіемъ — есть дъло произволенія, а сія — съ сладостію — есть дъло благодати. То же видимъ и въ отношеніи ко всъмъ искусствамъ: когда кто берется за какое-нибудь искусство съ твердымъ намъреніемъ научиться ему, тотъ вначалъ работаетъ съ трудомъ, дъло не слаживаетъ и часто портитъ. Однако, если ученикъ не теряетъ духа, но опять приступаетъ къ дълу, и хотя снова испортитъ, но не кидаетъ, показывая учителю свое доброе желаніе, то постепенно, навыкнувъ благодаря терпеливому труду при содъйствіи Божіемъ, начнетъ все дълать съ удовольствіемъ и легкостію, доставляя себъ тъмъ пропитаніе. Если же у ученика не хватитъ духа и терпънія и онъ оставитъ сей трудъ, таковый ничему не научится. Такъ и въ духовныхъ дълахъ: ръшающійся творить добродътель не долженъ думать, будто тотчасъ можетъ успъть въ ней, ибо это и невозможно, но долженъ употреблятъ усиліе; и хотя не сдълаетъ сначала исправно, пусть не оставляетъ потому только, что вдругъ не могъ исполнить ее какъ должно, но пусть снова употребитъ усиліе, подобно желающему научиться искусству. Когда такимъ образомъ онъ будетъ съ терпъніемъ трудиться, не теряя духа, Богъ призритъ на трудъ его произволенія и подастъ ему силу все творить безъ принужденія. Вотъ что значатъ слова аввы Моусея: кръпость желающихъ пріобръсти добродътели состоитъ въ томъ, чтобъ не малодушествовать, если падутъ, но снова прилагать то же стараніе.

156. Также говорилъ, что всякая добродътель требуетъ труда, времени и нашего усерднаго желанія, паче же всего потребно содъйствіе Божіе, ибо, если Богъ не посодъйствуетъ усердію нашему, всуе будетъ трудъ нашъ, также какъ и трудъ земледъльца, обрабатывающаго и засъвающаго землю свою, ежели не одождитъ Богъ на съмя его. Содъйствіе же Божіе требуетъ нашихъ молитвъ и моленій, ибо ими только мы привлекаемъ помощь Божію въ заступленіе наше. Если вознерадимъ о молитвъ, то какъ Богъ призритъ на трудъ нашъ? Тоже, когда будемъ молиться, но молиться лъностно и разсъянно или скоро отягощаться молитвою, ничего не сподобимся получить, какъ я всегда говорю вамъ, такъ какъ Богъ смотритъ на наше усердіе и, судя по нему, подаетъ дары. Не былъ ли авва Movceй прежде начальникомъ разбойниковъ? Не сдълалъ ли онъ тьмы преступленій, такъ что долженъ быль укрываться отъ господина своего по причинъ злонравія своего? И однако жъ потому, какъ онъ ревностно и съ весьма теплымъ усердіемъ приступилъ къ дълу, знаемъ всъ, въ какую достигъ мъру, если причисленъ къ избраннымъ рабамъ Божіимъ, какъ говоритъ о семъ списатель его житія. Мы же,

хотя показываемъ теплоту усердія при отреченіи отъ міра, со временемъ — по нерадѣнію своему — теряемъ ее, пристращаясь къ вещамъ охлаждающимъ, пустымъ и ничего не стоящимъ взамѣнъ любви къ Богу и ближнему, и присвояемъ самимъ себѣ дѣла такъ, какъ бы мы содѣлали ихъ сами отъ себя, а не пріяли отъ Бога. Ибо Онъ говоритъ: что же имаши, егоже нъси пріялъ? Аще же и пріялъ еси, что хвалишися яко не пріемъ? (1 Кор. IV, 7).

157. Также говориль: не бъденъ Іисусъ и не безсиленъ даровать намъ блага такія, какими Онъ обогатиль святыхъ патріарховъ, если бъ видъль, что мы получаемъ пользу отъ того, что Онъ намъ даровалъ. Поелику же Онъ видитъ, что мы по своей неустроенности больше вредимся данными Имъ небольшими и немногими дарами, посему и не ввъряетъ намъ большихъ, чтобъ мы не погибли вконецъ, ибо Онъ человъколюбивъ. Если бъ Онъ видълъ, что мы получаемъ пользу отъ немногаго, не былъ ли бы силенъ подать намъ множайшаго, какъ я сказалъ прежде? Богъ, будучи благъ, далъ намъ возможность получать пользу отъ всего, а мы чрезъ пристрастіе и злоупотребленіе губимъ дары Божіи и отнимаемъ ихъ сами у себя и такимъ образомъ вредимъ себъ самими благами, дарованными намъ.

158. Также часто говорилъ (блаженный): никто не можетъ нанести вреда върной душъ, напротивъ, все, что она настраждетъ, обращается ей въ пользу. И работникъ страждетъ, но чтобъ получить награду послъ труда, а невърный безплодно мучится невъріемъ своимъ. Върный, пребывая върнымъ, и въ самомъ трудъ своемъ и въ надеждъ получить награду за терпъніе свое, великое имъетъ утъшеніе, а невърный, не имъя увъренности получить что-либо отъ Господа, какое будетъ имъть утъшеніе? Сидитъ и тлъетъ въ помыслахъ своихъ, встрътивъ малое какое-нибудь оскорбленіе, и разглагольствуетъ самъ съ собою: онъ мнъ такъ сказалъ, я же ему скажу вотъ какъ — злопамятствуетъ и замышляетъ дъла, коихъ совсъмъ не можетъ привести въ исполненіе. Разве все, что злоумышляютъ люди, мо-

гутъ они и содълатъ? Нътъ. Но только то, что имъ допускаетъ Богъ, ими же Онъ единъ въсть судьбами. Часто замышляетъ иной сдълать зло другому, но не успъваетъ, ибо не попускаетъ сего Богъ, — тъмъ искушаются лишь помышленія человъческія. Сколько людей умышляли причинить зло святымъ патріархамъ? Но какъ Богъ не попускалъ, то никто не могъ нанести имъ вреда, какъ написано: не остави человъка обидъти ихъ, и обличи о нихъ цари: не прикасайтеся помазаннымъ Моимъ, и во пророцъхъ Моихъ не лукавнуйте (Пс. CIV, 14, 15). Когда же Богъ восхощетъ показать преизбыточество силы Своей, тогда и самыя сердца немилостивыхъ подвигнетъ на милость, какъ написано о Даніилъ: n в $\partial a$ де Богг Даніила въ милость и въ щедроты предъ старъйшиною еvнуховъ (Дан. І, 9). Блаженна душа, которая чрезъ истинное жажданіе Бога утотовила себя къ пріятію даровъ Его. Такую душу Онъ ни въ чемъ не оставляетъ, но во всемъ покровительствуетъ ей, — даже и въ томъ, о чемъ она, по невъденію, и не проситъ Его. Хорошо сказалъ мудрый: покрывается мудрый мужъ отъ Бога (Прем. V, 16). Сколько разъ Саулъ покушался умертвить блаженнаго Давида? Что ни дълалъ? Какъ ни ухитрялся? Но поскольку Давидъ былъ покрываемъ Господомъ, то не только всякій умыселъ Саула оставался тщетнымъ, но и самъ онъ часто былъ предаваемъ въ руки святаго, который, однако жъ, щадилъ его, не имъя ожесточенной и мстительной злобы.

159. Еще говориль: спрашивали меня, какимъ образомъ можно достигнуть того, чтобъ не гнѣваться, когда унижаютъ и злословятъ другіе, и я отвѣчалъ: кто считаетъ себя ничего не стоющимъ, тотъ не возмущается униженіемъ, какъ сказалъ авва Пименъ: если уничижишь себя, то будешь имѣть покой.

160. Также говорилъ: одинъ братъ, изъ числа жившихъ со мною и отъ меня получившихъ схиму, котораго я старался научить всякой добродътели и которому ради немощи его снисходилъ иногда, такъ какъ онъ былъ нежнаго сложенія, однажды говоритъ мнъ: авва мой! Я сильно лю-

блю тебя. Я отвътилъ ему: я еще не встръчалъ человъка, который бы любиль меня такъ, какъ я его люблю. Вотъ нынъ ты говоришь, что любишь меня, и я върю, но, если случится съ тобою какая-либо непріятность, ты не останешься такимъ. Меня же, чтобы мнъ ни пришлось потерпъть отъ тебя, ничто не можетъ уклонить отъ любви къ тебъ. Прошло немного времени, и онъ (не знаю, что съ нимъ сдълалось) началъ говорить на меня многое, даже до срамныхъ словъ, и я все то слышалъ. Тогда я сказалъ самъ себъ: это прижигатель Іисусовъ и посланъ уврачевать мою тщеславную душу, — тогда появился обычай лъчить болъзни прижиганіемъ. Черезъ такихъ людей, при трезвеніи и вниманіи, можно снова обръсти то, что теряемъ чрезъ тъхъ, кои ублажаютъ насъ, онъ есть истинный благодътель мой. Такъ я поминалъ его какъ врача и благодътеля, а тъмъ, кои извъщали меня о его ръчахъ, говорилъ: онъ знаетъ только явные мои пороки и то не всъ, но лишь часть нъкую, тъ же, которые сокровенны, — неисчислимы. По прошествіи времени встръчается онъ со мною въ Кесаріи, подходитъ и, по обычаю, обнимаетъ и цълуетъ меня, а я — его, какъ если бы между нами ничего не было. Послъ такихъ наговоровъ, безъ сомненія, онъ такъ обнималь меня, ибо я не показаль никакого подозрънія, ни малаго слъда оскорбленія, хотя все слышалъ. Тогда онъ палъ мнъ въ ноги и, обнявъ ихъ, сказалъ мнъ: прости мнъ, отче мой, ради Господа, что я наговорилъ на тебя много нехорошаго. Я же поцъловалъ его и ласково произнесъ: помнитъ ли боголюбіе твое, какъ нъкогда ты говориль, что сильно любишь меня? Я же отвътиль, что еще не находилъ никого, кто бы любилъ меня такъ, какъ я люблю его, и что ты не останешься такимъ же, если случится съ тобою какая-либо непріятность, — меня же ничто не можетъ уклонить отъ любви къ тебъ? Да увърится въ томъ сердце твое: ничто не утаилось отъ меня изъ сказаннаго тобою, но и гдъ и кому — все я слышалъ и никогда не сказалъ, что это не такъ, и никто не могъ склонить меня произнести о тебъ что-нибудь худое; напротивъ, я утверждалъ, что все сказанное — истинно и что говоришь ты сіе отъ любви, желая привлечь меня къ себъ. Никогда также не забываль я поминать тебя въ молитвахъ моихъ. Покажу тебъ еще болъе върный знакъ любви: нъкогда сильно заболълъ глазъ мой; вспомнивъ о тебъ, я сотворилъ знаменіе честнаго креста и сказалъ: Господи Іисусе Христе! Исцъли меня ради молитвъ его, — и тотчасъ я былъ исцъленъ. Вотъ, что говорилъ онъ брату!

- 161. Блаженный еще часто говориль: не знаемъ мы, люди, какъ сдълать, чтобъ насъ любили и почитали, но потеряли разумъ свой. Если кто-либо немного потерпитъ на братъ своемъ, когда тотъ гнъвается или скорбитъ изъ-за него (на него), то братъ, скоро придя въ себя и узнавъ, какъ тотъ потерпълъ, самую душу свою положитъ за него. При семъ припомнилъ блаженный такой случай: одинъ братъ имълъ авву весьма кроткаго, котораго за великую добродътель и чудеса, какія онъ твориль, вся страна почитала какъ ангела Божія. Однажды, по дъйствію врага, братъ сей подошелъ къ старцу и при всъхъ началъ крайне злословить его. Старецъ стояль и только смотръль на уста его, затъмъ сказаль: благодать Божія въ устахъ твоихъ, братъ мой! Тотъ еще болъе сталь бъсноваться и говориль: знаю я, глупый, ты говоришь это для того, чтобъ казаться кроткимъ. Но старецъ сказалъ на это: поистинъ, братъ мой, то, что ты говоришь, справедливо. Нъкто послъ спросиль его: неужели ты не смутился, старецъ Божій? Онъ отвъчаль: нътъ, ибо почувствоваль въ душъ своей, что она была какъ бы покрываема Христомъ. И по истинъ, должно благодарить таковыхъ и почитать ихъ: тому, кто страстенъ, — считать врачами, исцъляющими раны души его, а тому, кто безстрастенъ, — благодътелями, доставляющими ему царство небесное.
- 162. Говорилъ опять блаженный: когда я былъ въ Тирскомъ монастыръ, прежде перехода моего оттуда, пришелъ къ намъ одинъ добродътельный старецъ, и мы начали читать достопамятныя сказанія о святыхъ старцахъ, ибо блаженный любилъ прочитывать ихъ и почти дышалъ ими,

отчего и собраль изъ нихъ плодъ всякой добродътели. Такъ мы дошли до повъствованія о старцъ, къ которому пришли разбойники и сказали: мы положили взять все изъ келліи твоей. На что старецъ отвътилъ: возьмите все, что вамъ покажется, дъти. Они забрали все и ушли, оставивъ одну сумку. Обнаруживъ сумку, старецъ взялъ ее и погнался вслъдъ ихъ, крича: дъти! Возьмите то, что вы забыли въ келліи нашей. Тогда, удивившись незлобію старца, они возвратили ему все, и, раскаявшись, сказали другъ къ другу: истинно, это человъкъ Божій. Когда мы прочитали объ этомъ, старецъ сказалъ мнъ: знаешь, авва, это сказаніе много принесло мнъ пользы. Говорю ему: как, отче? Он отвъчалъ: во время пребыванія моего въ мъстахъ, прилежащихъ Іордану, однажды я прочиталь о семь, удивился старцу и сказаль: Господи! Положи и мнъ слъдовать по стопамъ тъхъ, образъ которыхъ Ты сподобилъ меня принять. Это чувство соревности не оставляло меня; и вотъ, спустя два дня, нападаютъ на меня разбойники. Когда они постучали въ дверь, я узналъ, что это они, и сказалъ себъ: благодареніе Богу! Вотъ пришло время показать плодъ соревности. Отворивъ дверь, я приняль ихъ ласково и, зажегши свътильникъ, началъ показывать имъ вещи, говоря: не суетитесь, я ничего не скрою отъ васъ. Они спросили: есть ли у тебя злато? Да! — сказалъ я, — есть три монеты, и открыль передь ними сосудь. Так они взяли ихъ и ушли съ миромъ. Я же, говоритъ съ улыбкой блаженный, спросиль его: а возвратились они подобно тъмъ, кои приходили къ тому старцу? Не дай Боже, проворно отвъчалъ онъ, — того развъ я желалъ, чтобъ они возвратились! Вотъ что доставили старцу, — завершилъ свой разсказъ блаженный, его соревность и готовность на все, ибо онъ не только не скорбълъ, но еще и радовался, что сподобился такого блага.

163. Въ прежней бесъдъ, — сказалъ блаженный, я повъдалъ вамъ о томъ, что если мы немного потерпимъ брату нашему гнъвающемуся, то пріобрътемъ душу его. Теперь разскажу вамъ на сіе одну исторію, которую слышалъ

отъ блаженнаго Сергія, игумена Педіадскаго. Вотъ что онъ разсказалъ мнъ: нъкогда шли мы съ однимъ святымъ старцемъ и сбились съ дороги. Не зная, куда идти, мы попали на съятву и потоптали немного зелени. Замътивъ это, земледълецъ, который случился тамъ тогда на работъ, началъ сильно бранить насъ, говоря съ гнъвомъ: вы монахи! Боитесь вы Бога? Если бъ вы имъли страхъ Божій предъ очами, то не сдълали бы этого. Въ ту минуту святой старецъ сказалъ намъ: ради Господа не говорите ничего, — а тому отвъчалъ съ кротостію: правду ты говоришь, чадо: если бъ мы имъли страхъ Божій, не сдълали бы сего. Тотъ продолжаль бранить насъ съ гнъвомъ. И старецъ опять сказаль: истину говоришь ты, что если бъ мы были монахи, то не сдълали бы сего, но ради Господа прости намъ, согръщили мы. Тогда въ изумленіи земледълецъ бросился въ ноги старцу и произнесъ: прости меня ради Бога и возьми съ собой. Вотъ что съ помощію Божіею, — сказаль при семъ блаженный, могли сдълать кротость и доброта сего святаго — спасти созданную по образу Божію душу, которая вождел внна Богу болъе, нежели тьмы міровъ съ богатствами ихъ.

164. Однажды, — разсказывалъ блаженный 3осимъ, — когда я былъ у аввы Сергія, онъ просилъ меня прочитать что-нибудь изъ Писанія. Я началь читать притчи и, когда дошелъ до словъ: во множествъ доовъ возгорается огнь, а идъже нъсть гнъва, безмолвствуетъ брань (Притч. XXVI, 20), спросиль его: что значить это изреченіе, отче? Онъ сказалъ мнъ въ отвътъ: какъ дрова суть причина пламени огненнаго, и, если не положить ихъ достаточно, огнь погасаетъ, такъ есть свои причины и у страстей, и, если кто отсъчетъ сіи причины, страсти не дъйствуютъ. Именно: причины блуда, какъ сказалъ авва Моvсей, суть принятіе пищи и питія до сытости, спанье въ довольство, праздность, забавы, пустословіе и щегольство. Если кто отсъкаетъ все сіе, то страсть блуда будетъ безсильна. Также причины гнъва, какъ онъ же сказалъ, — давать и брать, творить свою волю, любить учить и почитать себя разу-

мнымъ. Если кто отсъчетъ сіе, то страсть гнъва не будетъ имъть въ немъ силы. Это же означаютъ и слова аввы Сисоя, какія сказаль онъ, когда брать спросиль его: почему страсти не отступаютъ отъ меня? Сосуды ихъ, то есть причины, — говорилъ авва, суть внутри тебя: отдай имъ залогъ ихъ, и они отойдутъ. Двоегнъвный — въ коемъ не умолкаетъ брань — есть тотъ, кто не довольствуется первымъ раздраженіемъ, но самъ разжигаетъ себя ко второму гнъву. Именно: если кто, воспламенившись гнъвомъ, тотчасъ опомнится и осудитъ себя, пусть и кается предъ братомъ, на котораго погнъвался, таковой не называется двоегнъвнымъ. Въ немъ умолкаетъ брань, коль скоро онъ осудилъ себя и возстановилъ миръ съ братомъ. Въ таковомъ не имъетъ мъста брань, какъ я сказалъ прежде. Но кто, разгнъвавшись, не стремится опомниться, но болъе и болъе самъ себя раздражаетъ на гнъвъ и раскаивается не въ томъ, что разгнъвался, но что не наговорилъ болъе, нежели наговорилъ въ своемъ раздраженіи, — таковой называется двоегнъвнымъ. Въ немъ брань не умолкаетъ, ибо послъ гнъва берутъ его въ свою власть злопамятство, вражда и злоба. Но Господь Іисусъ Христосъ да избавитъ насъ отъ части таковыхъ и да сподобитъ части кроткихъ и смиренныхъ.

165. Блаженный часто говориль: великое трезвеніе и немалая мудрость нужны противъ хитростей діавола. Ибо бываетъ, что иного онъ изъ-за ничего приводитъ въ раздраженіе; бываетъ, что онъ представляетъ благословный предлогъ, чтобъ тому казалось, что онъ справедливо гнъвается. Но все сіе совершенно несвойственно тому, кто истинно желаетъ шествовать путемъ святыхъ, какъ говоритъ святой Макарій: монахамъ несвойственно гнъваться и имъ несвойственно оскорблять ближняго. При семъ блаженный разсказалъ намъ слъдующее: однажды я заказалъ написатъ нъкоторыя книги одному искусному писцу. По окончаніи писанія онъ присылаетъ сказать мнъ: вотъ я окончилъ книги, пришли, сколько тебъ разсудится, и возьми ихъ. Одинъ

братъ, услышавъ о семъ, пришелъ отъ моего имени къ сему писцу и, давъ извъсную плату, взялъ книги. Между тъмъ и я, не зная того, послалъ нашего брата съ письмомъ и платою, чтобъ взять ихъ. Писецъ, понявъ изъ случившагося, что осмъянъ, сильно возмутился и сказалъ: непремънно пойду и отмщу ему по двумъ причинамъ: и за то, что онъ насмъялся надо мною, и за то, что взялъ не свое. Услышавъ о томъ, я послалъ сказать ему: знаешь, братъ мой, мы пріобрътаемъ книги, чтобъ научиться изъ нихъ любви, смиренію, кротости; если же пріобрътеніе книгъ въ самомъ началъ ведетъ къ ссорамъ, то я не хочу имъть ихъ, дабы не ссориться, ибо рабу Господню же не подобаетъ сваритися (2 Тим. II, 24). Такимъ образомъ, отказавшись отъ книгъ, я сдълалъ то, что братъ не былъ въ конецъ побъжденъ гнъвомъ.

Однажды, сидя съ нами и бесъдуя о душеспасительныхъ вещахъ, блаженный началъ приводить изреченія святыхъ старцевъ и, дошедши до изреченія аввы Пимена, что осуждающій себя находить покой повсюду, и до слова аввы горы Нитрійской, сказаннаго въ отвътъ на вопросъ, что болъе всего обрълъ онъ на пути семъ, а именно: обвинять и укорять себя самого всегда (причемъ вопрошавшій прибавиль: и нътъ другого пути, кромъ сего), блаженный сказалъ, какую силу имъютъ слова святыхъ, ибо что ни говорили они, говорили отъ опыта и истины, какъ учитъ и божественный Антоній! Потому-то слова ихъ и сильны, что изречены дълателями, и какъ сказалъ нъкто изъ мудрыхъ: слова твои да подтвеждаетъ жизнь твоя. При семъ онъ разсказалъ намъ слъдующій случай: во время краткаго моего пребыванія въ лауръ аввы Герасима сидъли мы однажды съ возлюбленнымъ мнъ братомъ, бесъдуя о душеполезныхъ предметахъ. Я припомнилъ сіи слова аввы Пимена и того другаго старца. Братъ сказалъ мнъ при семъ: я узналъ опытно истину сихъ словъ и вкусилъ покоя, доставляемаго исполненіемъ ихъ. Былъ нъкогда въ сей лауръ одинъ діаконъ, съ коимъ я жилъ въ искренней дружбъ. Не знаю отчего, но онъ возымълъ на меня подозръніе въ од-

номъ дълъ, оскорбился тъмъ и началъ смотръть на меня мрачно. Замътивъ эту мрачность, я просилъ объяснить мнъ причину, и онъ сказалъ: ты сдълалъ такое и такое дъло. Совершенно не сознавая въ себъ сего, я началъ увърять его въ своей невиновности, но онъ говорилъ мнъ: прости — не удостовъряюсь. Удалясь въ келлію свою, я началь испытывать свое сердце — сдълано ли мною когда такое дъло? и не находилъ. Потомъ, когда увидълъ, что онъ беретъ потиръ и подаетъ, побожился ему на немъ, что не дълалъ того, но онъ и тогда не увърился. Послъ, вошедши въ себя, я вспомниль о сихъ словахъ святыхъ отцевъ и, въ полной въръ истинности ихъ, обратилъ помыслъ свой на себя и сказалъ: сей искренній мнъ діаконъ любитъ меня и движимый сею любовію открыль мнъ то, что имъетъ сердце его на меня, дабы я трезвился и берегся впредь дълать то. Но бъдная ты душа! Зачъмъ говоришь, что не сдълала такого дъла? Тысяча злыхъ дълъ совершены тобою, и ты забыла о нихъ. Гдъ сдъланное тобою вчера или за десять дней? Помнишь ли то? Итакъ, не сдълала ли ты и сего, какъ и то, что сдълала и забыла? Такимъ образомъ, я положилъ въ сердцъ своемъ, что истинно совершилъ то, но какъ запамятовалъ о прежнемъ, такъ забылъ и сіе. Тогда я началъ благодарить Бога и діакона, что чрезъ него удостоилъ меня Господь познать гръхъ свой и раскаяться въ немъ. Затъмъ, въ такихъ помышленіяхъ пошелъ я сознаться предъ діакономъ и поблагодарить его. Но лишь только я постучаль въ дверь, какъ онъ отворилъ и первый, положивъ поклонъ, сказалъ: прости меня, я поруганъ демонами, заподозривъ тебя, ибо истинно удостовърилъ меня Богъ, что ты невиновенъ, — и не допустилъ меня болъе убъждать его, говоря: въ этомъ нътъ уже нужды. Послъ сего блаженный продолжиль: вотъ какъ искреннее смиреніе расположило сердце сего брата, что не только не соблазнился онъ на діакона и не оскорбился: во-первыхъ на то, что заподозрилъ его, а во-вторыхъ, что, будучи удостовъряемъ имъ, не принялъ удостовъренія, но еще самому себъ приписалъ гръхъ и, мало того, возблагодарилъ его! Потомъ прибавилъ: видите, что дълаетъ сія добродътель? На какія степени преспъянія возводить любящихъ ее! Ибо если бъ онъ захотълъ, то тысячи поводовъ возымълъ чрезъ діакона къ тому, дабы сдълаться демономъ; но какъ онъ устремился къ добродътели, то не только не оскорбился на него, но еще возблагодариль, такъ добродътель объяла его сердце. Такъ если и мы предварительно заложимъ въ сердцъ свое съмена кротости и смиренія, то для врага не будетъ мъста съять въ немъ злыя съмена. Ибо онъ тогда только наполняетъ насъ своимъ зломъ, когда находитъ насъ пустыми — не имъющими никакого благаго помышленія или паче — раздражающими самихъ себя на злобу и тъмъ подающими ему къ тому поводъ. Напротивъ, при добродътели, когда видитъ Господь, что душа жаждетъ спасенія и воздълываетъ въ себъ благія съмена, то ради благаго ея расположенія наполняетъ ее Своими дарами.

167. Нъкогда (блаженный) припомниль о старцъ, котораго окрадываль жившій по сосъдству съ нимъ братъ и который, зная то, никогда не обличаль его, но еще болъе трудился, говоря: можетъ быть братъ имъетъ нужду? И, дивясь милосердію святыхъ разсказаль такой случай: во время пребыванія моего въ Педіадъ, вотъ что повъдаль мнъ одинъ изъ игуменовъ: близъ киновіи нашей жилъ одинъ старецъ весьма благой души. Въ отсутствіе старца сосъдствующій съ нимъ братъ, соблазнившись, отперъ его келлію, и вошедши, забралъ вещи его и книги. Когда старецъ возвратился, и отворивъ келлію, не нашелъ вещей своихъ, то пришелъ къ тому брату сказать о случившемся. Войдя къ нему, онъ увидълъ свои вещи посреди келліи, ибо братъ не успълъ ихъ упрятать. Не желая обличить его и пристыдить, старецъ сдълалъ видъ, будто схватилъ его животъ, и вышедши, пробыль на дворъ довольно времени, какъ бы ради нужды, пока братъ прибралъ его вещи. Послъ сего, возвратясь, старецъ началъ говорить ему о другомъ и не обличилъ брата. Чрезъ нъсколько дней были узнаны вещи старцевы —

взяли того брата и посадили подъ стражу, между тъмъ какъ старецъ, не зналъ о томъ. Услышавъ, что братъ въ темницъ, он пришелъ ко мнъ и попросилъ у меня, — продолжилъ разсказъ игуменъ, — нъсколько яицъ и чистаго хлъба, какъ бы для пришедшихъ къ нему, пошелъ въ темницу утъшить брата. Какъ только узникъ увидълъ старца, палъ ему въ ноги и признался въ кражъ, старецъ же утъшалъ его, говоря: да удостовърится сердце твое, сынъ мой, что я не ради этого пришелъ сюда, ибо совершенно не зналъ, что ты здъсь за меня; услышавъ же, что ты здъсь, опечалился и пришелъ утъшить тебя; вотъ смотри — яйца и чистый хдъбъ. Теперь успокойся, — все сдълаю, чтобъ извлечь тебя изъ темницы. Сіе и исполнилъ этотъ благой старецъ, упросивъ нъкоторыхъ вліятельныхъ лицъ, коими былъ знаемъ ради его добродътели.

168. Рассказывалъ еще о томъ же старцъ, что однажды пошелъ онъ на рынокъ купить себъ одежду. Когда онъ купилъ и отдалъ одну златицу, то оставалось ему еще приплатить нъсколько монетъ. Старецъ взялъ одежду и положилъ подъ себя, но между тъмъ, какъ отсчитывалъ мелочь на дощечку, кто-то подошелъ и сталъ вытаскивать одежду изъ-подъ него. Почувствовавъ то и имъя крайне милостивое сердце, старецъ началъ приподниматься понемногу, какъ бы нагибаясь за мелочью, пока тотъ не вытащилъ одежду и не ушелъ. Старецъ же не обличилъ его. Чего стоила его одежда, — говорилъ при семъ блаженный, или вещи, коихъ онъ лишился? Но велико расположеніе. Ибо онъ показалъ, что, имъя ихъ, онъ былъ таковъ въ душъ, какъ бы ничего не имълъ: вниманія не обращалъ, когда ихъ похищали, и оставался неизмъннымъ — не скорбълъ и не раздражался, ибо, какъ я говорю вамъ всегда, не то вредитъ, чтобъ имъть, но имъть съ пристрастіемъ. Сей, хотя бы имъль весь міръ, пребылъ бы такимъ, какъ бы не имълъ ничего, ибо тъмъ, что онъ сдълалъ, показалъ себя свободнымъ отъ всего.

## Глава II

## О ТОМЪ, ЧТО СО ВСѢМЪ УСЕРДІЕМЪ ДОЛЖНО ИСКАТЬ БЕЗМОЛВІЯ

- 1. Сказалъ нѣкто аввѣ Арсенію: помыслы мои смущаютъ меня, говоря: ты не можешь ни поститься, ни работать; посѣщай хотя бы больныхъ, ибо и это есть любовь. Старецъ, видя въ семъ козни демонскія, отвѣтилъ ему: ступай ѣшь, пей, спи и не работай, только не выходи изъкелліи, ибо зналъ, что терпѣливое пребываніе въ келліи приводитъ монаха въ чинъ свой.
- 2. Святой авва Антоній, пребывая нѣкогда въ пустынѣ и впавъ въ уныніе и глубокую тьму помысловъ, воззвалъ къ Богу: Господи! Я хочу спастись, но помыслы не даютъ мнѣ. Что мнѣ дѣлать въ моей скорби? Какъ спастись? Потомъ всталъ и вышелъ изъ келліи. И вотъ видитъ когото, похожаго на себя, который сидѣлъ и работалъ; потомъ всталъ отъ работы и молился; послѣ опять сѣлъ и вилъ веревку; далѣе опять сталъ на молитву. Это былъ Ангелъ Господень, посланный для наставленія и подкрѣпленія Антонія. И Ангелъ сказалъ въ слухъ ему: и ты дѣлай такъ, и спасешься. Услышавъ сіе, авва Антоній весьма обрадовался и ободрился. Сталъ такъ дѣлать и спасся.
- 3. Также говориль: какъ рыбы, оставаясь долго на сушѣ, умираютъ, такъ и монахи, замѣдляя долго внѣ келліи или пребывая съ мірскими людьми, теряютъ любовь къ безмолвію. Посему, какъ рыба рвется въ море, такъ и мы должны пребывать въ келліи, дабы оставаясь внѣ оной не забыть о внутреннемъ храненіи.
- 4. Онъ еще говорилъ: кто живетъ въ пустынъ и въ безмолвіи, тотъ свободенъ отъ трехъ искушеній: отъ искушенія слуха, языка и взора; одно только у него искушеніе искушеніе въ сердцъ.

- 5. Авва Арсеній, еще находясь въ царскомъ дворъ, молился Богу такъ: Господи! Научи меня, какъ спастись? И былъ къ нему сей гласъ: Арсеній! Бъгай людей и спасешься. Удалясь въ пустыню, онъ опять молился Богу тъми же словами и услышалъ гласъ, говорящій ему: Арсеній! Бъгай, молчи, пребывай въ безмолвіи, ибо въ этомъ корни безгръшности.
- 6. Авва Маркъ спросилъ авву Арсенія: почему ты бъгаешь насъ? Старецъ отвътилъ ему: Богъ знаетъ, что я люблю васъ, но не могу быть и съ Богомъ и съ людьми. На небъ тысячи и миріады имъютъ одну волю, а у людей много воль. Итакъ, не могу оставить Бога и быть съ людьми.
- 7. Говорили объ аввъ Арсеніи, что келлія его отстояла отъ другихъ на 32 мили<sup>1</sup>. Онъ не выходилъ изъ нея почти никогда, ибо другіе исполняли его нужды. Когда же Скитъ былъ опустошенъ, онъ вышелъ и сказалъ: міръ потерялъ Римъ, а монахи Скитъ.
- 8. Нъкогда пришелъ авва Арсеній въ одно мъсто, гдъ росъ тростникъ, который колебался отъ ветра. Старецъ спросилъ братій, что значитъ сей шумъ? Братія отвътили ему: это шумитъ тростникъ. Тогда старецъ сказалъ имъ: по истинъ, если кто сидя въ безмолвіи услышитъ голосъ воробья, то сердце его не можетъ сохранить прежняго состоянія; тъмъ болъе трудно сохранить его вамъ при такомъ шумъ отъ сего тростника.
- 9. Во время пребыванія аввы Арсенія въ Канопъ одна дъвица сенаторскаго рода, весьма богатая и богобоязненная, пришла изъ Рима видъть его. Ее приняль архіепископъ Өеофиль, и она просила его, чтобы онъ убъдиль и старца принять ее. Придя къ старцу, онъ просиль его: такаято дъвица сенаторскаго рода пришла изъ Рима и желаетъ видъть тебя. Но старецъ не соглашался видъться с нею. Когда ей сказали о семъ, она приказала приготовить животныхъ въ путь, говоря: върую Богу, что увижу его, ибо я

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Одна миля — тысяча шаговъ.

пришла видъть не человъка — есть и въ моемъ городъ много людей — я пришла видъть пророка. Когда она достигла келліи старца, по устроенію Божію случилось ему быть внъ ея. Увидъвъ старца, она пала къ ногамъ его, но онъ поднялъ ее съ гнъвомъ и, пристально глядя на нее, сказалъ: если желаешь видъть лице мое — вотъ оно, смотри! Но она отъ стыда не взглянула на лице его. Говоритъ ей старецъ: не слышала ты о дълахъ моихъ? На нихъ смотръть надобно. И какъ ты осмълилась совершить такое плаваніе? Или не знаешь, что ты — жена и не должна никуда выходить? Или хочешь, возвратясь въ Римъ, сказать другимъ женамъ, что видъла Арсенія, и сдълать море путемъ женъ, идущихъ ко мнъ? Она сказала, если угодно будетъ Господу, я не попущу ни одной прійти сюда, но молись обо мнъ и поминай меня всегда. Старецъ сказалъ въ отвътъ: буду молиться Богу, да изгладитъ Онъ память о тебъ изъ сердца моего. Услышавъ сіе, она отошла отъ него въ великомъ смущеніи и, прибывъ въ городъ, отъ печали впала въ горячку. О болъзни ея извъстили блаженнаго архіепископа Өеофила, и онъ, пришедши къ ней, просилъ сказать, что съ нею. О, лучше бы мнъ совсъмъ не пріъзжать сюда! Я просила старца: поминай меня, — онъ же сказалъ мнъ: буду молиться Богу, да изгладитъ Онъ память о тебъ изъ сердца моего. И вотъ я умираю отъ печали. Архіепископъ сказалъ ей: или не знаешь, что ты жена и что чрезъ женъ врагъ воюетъ на святыхъ? Потому такъ и сказалъ тебъ старецъ, а о душъ твоей онъ будетъ молиться всегда. Тъмъ успокоился помыслъ ея, и она съ радостію отправилась на свою родину.

10. Нъкогда авва Арсеній жиль въ нижнихъ предълахъ Егупта и, будучи смущаемъ посещеніями, надумаль оставить келлію свою. Ничего не взявъ изъ нея, пошель онъ къ ученикамъ своимъ Александру и Зоилу — фаранитамъ. Александру старецъ сказалъ: плыви вверхъ по ръкъ, — и онъ сдълалъ такъ; а Зоилу сказалъ: иди со мною до ръки, найди мнъ судно, которое бы шло внизъ къ Александріи, потомъ и ты плыви вверхъ къ брату своему.

Зоилъ, хотя былъ смущенъ симъ словомъ старца, но промолчалъ, и они разлучились. Старецъ, сошедши въ предълы Александріи, занемогъ тамъ тяжкою болъзнію. Ученики же его говорили другъ другу: не оскорбилъ ли кто изъ насъ старца и за то онъ удалился отъ насъ? Но не находили въ себъ ничего. По выздоровленіи, старецъ сказаль: пойду къ отцамъ моимъ, — и, поплывъ вверхъ, прибылъ въ Петру, гдъ были ученики его. Когда онъ былъ близъ ръки, нъкая отроковица, эөіоплянка, подойдя, коснулась его, а когда старецъ укорилъ ее, отвътила: если ты монахъ, ступай въ гору. Старецъ, пораженный симъ словомъ, говорилъ себъ: Арсеній, если ты монахъ, ступай въ гору. При встръчъ Александръ и Зоилъ пали къ ногамъ его, повергся и старецъ, и плакали тъ и онъ. Потомъ старецъ спросилъ ихъ: не слыхали вы, что я быль болень? Они отвъчали: слышали. И на вопросъ его: почему же не пришли повидать меня? — авва Александръ сказалъ: отлученіе твое отъ насъ не было хорошо понято и не на пользу послужило многимъ, ибо говорили, что если бъ мы не ослушались тебя, ты бы не отлучился отъ насъ. Старецъ сказалъ имъ: а теперь люди будутъ говорить: не нашла голубица покоя ногамъ своимъ и возвратилась къ Ною въ ковчегъ. Такъ они примирились, и старецъ пребывалъ съ ними неразлучно до самой кончины своей.

- 11. Одинъ изъ старцевъ пришелъ къ аввъ Арсенію, и, когда постучался въ дверь, старецъ отворилъ, думая, что это прислуживающій ему. Увидъвъ же, что это другой, палъ на лице свое. Пришедшій сказалъ ему: встань, авва! Дай мнъ облобызать тебя. Но старецъ отвътилъ: не встану, если не удалишься, и несмотря на долгія моленія его не всталъ, пока тотъ не удалился.
- 12. Разсказывали о нъкоторомъ братъ, который прибылъ въ Скитъ повидать авву Арсенія. Пришедши въ церковь, онъ просилъ клириковъ доставить ему возможность побесъдовать съ аввою. Они говорили ему: потерпи немного, братъ, и увидишь его. Но пришедшій сказалъ: я не вкушу ничего, пока не увижусь съ нимъ. Тогда клирики послали одно-

го изъ братьевъ проводить его къ старцу, ибо келлія его была далеко. Постучавши въ дверь, они вошли, попривътствовали старца и съли молча. По прошествіи нъкотораго времени братъ-проводникъ сказалъ: я пойду, помолитесь обо мнъ. Братъ-странникъ, не находя въ себъ дерзновенія быть со старцемъ, также сказалъ: пойду и я съ тобою. И они вышли вмъстъ. Тогда странствующій братъ попросиль своего проводника сводить его къ аввъ Мочсею, что изъ разбойниковъ. Когда они пришли къ нему, тотъ принялъ ихъ съ радостію и, угостивъ дружески, отпустилъ. Послъ сего братъ, сопровождавшій странника, спросиль его: вотъ я проводиль тебя къ чужестранцу и къ егуптянину; который изъ сихъ двоихъ болъе понравился тебъ? Тотъ отвътилъ: мнъ болъе понравился егуптянинъ. Услышавъ о семъ, нъкто изъ старцевъ такъ молился Богу: Господи! Открой мнъ дъло сіе, ибо одинъ ради имени Твоего убъгаетъ людей, другой — для Твоего же имени — принимаетъ ихъ съ отверстыми объятіями. И вотъ показаны были ему два большія судна на ръкъ; и зритъ онъ, что авва Арсеній и Духъ Божій плыли въ безмолвіи на одномъ, а авва Мочсей и Ангелы Божіи плыли на другомъ, и сіи питали его сотовымъ медомъ.

- 13. Нѣкогда пришли къ аввѣ Арсенію старцы и усиленно просили его побесѣдовать съ ними. Онъ отворилъ имъ, и они просили его сказать слово о безмолвствующихъ и не имѣющихъ ни съ кѣмъ не видѣться. Старецъ говоритъ имъ: пока дѣвица живетъ въ домѣ отца своего, многіе желаютъ взять ее въ замужество. Когда же выйдетъ она замужъ, то не всѣмъ уже нравится: одни унижаютъ ее, другіе хвалятъ, и она не такую уже имѣетъ честь, какъ прежде, когда жила въ сокровенности. Такъ бываетъ и съ душею: коль скоро она становится открытою для всѣхъ, не можетъ всѣмъ угодить.
- 14. Авва Витимъ разсказывалъ: шелъ я однажды въ Скитъ, и нѣкоторые люди дали мнѣ яблоки, чтобъ раздать старцамъ. Придя, я постучался въ келлію аввы Ахиллы, чтобъ дать ему, но онъ сказалъ: поистинѣ, братъ, я не же-

лалъ бы, чтобъ ты стучался теперь, хотя бы то была манна; не ходи и въ другія келліи. Тогда я пошелъ въ свою келлію, а яблоки отнесъ въ церковь.

- 15. Авва Дула сказаль: если врагъ принуждаетъ насъ оставить безмолвіе, не будемъ слушать его въ борьбъ противъ него, ибо нътъ ничего равносильнаго безмолвію и пощенію они доставляютъ острозръніе внутреннимъ очамъ.
- 16. Онъ же сказалъ: пресъкай сношенія съ другими, чтобъ брань не такъ близко обстояла умъ твой и не возмущала чина безмолвія твоего.
- 17. Авва Evceдрій говориль: отсѣкай мірскія привычки, дабы умъ твой не возмущался и правило твоего безмолвія не было нарушаемо.
- 18. Авва Өеодоръ Фермейскій сказаль: человъкъ, познавшій сладость келліи, убъгаетъ людей, но не потому, чтобъ презиралъ ближняго своего.
- 19. Опять сказаль: если не отсъку отъ себя жалостливости, то она не дастъ мнъ быть монахомъ.
- 20. Заболълъ нъкогда авва Іосифъ и послалъ къ аввъ Өеодору сказать: пріиди, чтобъ мнъ повидать тебя прежде исхода моего изъ тъла. Была тогда середина недъли, и онъ не пошелъ, а послалъ передать: если проживешь до субботы приду; если же отойдешь увидимъ другъ друга на томъ свътъ.
- 21. Одинъ братъ пришелъ къ аввъ Өеодору, чтобъ онъ научилъ его шить рогожи, принесъ и вървь. Старецъ сказалъ ему: ступай и приходи сюда утромъ. Когда тотъ пришелъ, старецъ всталъ, намочилъ вървь и прошилъ ему первый шевъ, говоря: такъ и такъ дълай, и оставилъ его. Вошедши въ свою келлію, старецъ сидълъ, какъ обычно, а въ опредъленный часъ предложилъ ему пищу и отпустилъ. Когда утромъ братъ пришелъ опять, старецъ сказалъ ему: возьми свою вървь отсюда и удались, ибо ты пришелъ ввергнуть меня въ искушеніе и заботу. И не позволилъ ему болъе оставаться у себя.

- 22. Мать Өеодора говорила: хорошо безмолвствовать, ибо муже же мудре безмоль водите (Притч. XI, 12). Поистинъ, великое дъло для дъвы или монаха — безмолвствовать, особенно, если они еще юны. Но слъдуетъ знать, что коль скоро ръшится кто безмолвствовать, тотчасъ приходитъ къ нему лукавый и отягчаетъ душу уныніемъ, малодушіемъ, помыслами; тъло же отягчаетъ болъзнями, изнеможеніемъ, разслабленіемъ коленъ и всъхъ членовъ. Такимъ образомъ, разслабляетъ всъ силы души и тъла и влагаетъ помыслъ — боленъ я и не имъю силъ совершить правило. Но если будемъ трезвиться, то разоримъ всъ его такія козни. Такъ, былъ одинъ монахъ, котораго взялъ ознобъ и жаръ, когда пришло время начать правило, въ головъ же сдълался сильный шумъ. Тогда онъ сказалъ себъ: вотъ я болънъ и можетъ быть умру. Итакъ, встану и прежде, нежели умру, совершу правило. Симъ помысломъ онъ преодолълъ себя и совершилъ правило. Когда кончилось правило, кончился и жаръ. Опять, въ часъ правила, начался жаръ, и опять братъ тъмъ же помысломъ преодолъвалъ себя и совершалъ правило. И такимъ образомъ побъдилъ искушеніе.
- 23. Авва Іоаннъ говорилъ: если человъкъ имъетъ въ душъ своей блага Божіи, то можетъ усидъть въ келліи, хотя бы не имълъ благъ міра сего. И опять, если имъетъ человъкъ блага міра сего и не имъетъ благъ Божіихъ, изъза благъ міра усидитъ и такой въ келліи. Но совершенно не имъющій ни благъ Божіихъ, ни благъ міра сего никакъ не можетъ усидъть въ келліи.
- 24. Въ одной киновіи жилъ братъ, который весьма строго держалъ подвижничество. Услышавъ о немъ, братія изъ Скита пришли повидать его и взошли на то мѣсто, гдѣ онъ работалъ. Давъ имъ цѣлованіе, онъ отвернулся и продолжилъ работу. Пришедшіе, видя это, сказали ему: Іоаннъ, тотъ, кто облекъ тебя въ схиму или кто сдѣлалъ тебя монахомъ, вѣрно, не научилъ тебя принимать отъ братій милость и говорить имъ: помолитесь или сядьте? Онъ отвѣтилъ имъ: грѣшный Іоаннъ не имѣетъ на то времени.

- 25. Разсказывали объ аввъ Исидоръ, что, когда приходиль къ нему какой-либо братъ, онъ убъгалъ во внутреннюю свою келлію. Братія говорили ему: авва! что это ты дълаешь? Онъ отвъчаль: и звъри спасаются, убъгая въ свои логовища. Сіе говориль онъ для пользы братій.
- 26. Авва Іераксъ сказалъ: я никогда не говорилъ и не хотълъ даже слушать мірскихъ ръчей.
- 27. Былъ въ Александріи одинъ схоластикъ по имени Косма — мужъ дивный и добродътельный, смиренномудрый, милостивый, воздержный, дъвственникъ, безмолвникъ, страннолюбецъ, нищелюбецъ. Имъя къ нему великое дерзновеніе, я спросиль его однажды: сдълай милость, скажи мнъ — сколько уже времени ты безмолвствуещь? Такъ какъ онъ молчалъ и не отвъчалъ, то я опять просилъ его: ради Господа скажи мнъ. И послъ краткаго молчанія онъ отвътилъ: тридцать три года. Я опять спросилъ его: окажи мнъ полную свою любовь, зная, что спрашиваю для пользы душевной, — скажи мнъ, въ чемъ успълъ ты въ толикое время безмовствованія? Тогда, сильно воздохнувъ изъ глубины сердца, онъ сказалъ: въ чемъ можетъ успъть человъкъ мірянинъ, особенно живя въ домъ своемъ? Но я опять умоляль его, говоря: ради Господа скажи мнъ и попользуй меня. И вынужденный моею неотступностію, онъ сказаль: прости меня, въ трехъ вещахъ, знаю, что успълъ: въ томъ, чтобъ не смъяться, не божиться и не лгать. Услышавъ то, я прославилъ Бога.
- 28. Авва Макарій Великій однажды въ Скитъ, распуская собраніе церковное, сказалъ: бъгите, братіе. Одинъ изъстарцевъ спросилъ у него: отче! Куда намъ бъжать далъе сей пустыни? Тогда авва Макарій положилъ перстъ свой на уста и сказалъ: сего бъгите. Потомъ вошелъ въ келлію и, затворивъ дверь, сълъ на безмолвіе.
- 29. Авва Моvсей сказаль аввъ Макарію въ Скитъ: хочу безмовствовать, но братія не дають мнъ. Авва Макарій говорить ему: вижу, что ты по природъ мягкосердь и не можешь отклонить отъ себя брата. Потому, если хочешь без-

молвствовать, ступай въ пустыню внутрь Петры — тамъ убезмолвишься. Авва Мочсей такъ поступилъ и нашелъ покой.

- 30. Авва Исаія просиль авву Макарія сказать слово назиданія. Старецъ сказаль ему: бъгай людей. Авва Исаія спросиль: что значить бъгать людей? Старецъ отвътиль: сидъть въ келліи и оплакивать гръхи свои.
- 31. Авва Аіо просилъ авву Макарія: скажи мнѣ слово назиданія. Авва Макарій сказалъ: сиди въ келліи своей, оплакивай грѣхи свои, не люби бесѣдъ людскихъ и спасешься.
- 32. Авва Моvсей говориль: человъкъ, бъгающій людей, подобенъ зрълому винограду, а находящійся среди людей винограду незрълому.
- 33. Авва Маркъ сказалъ: желающій прейти мысленное море долженъ долготерпѣть, смиренномудрствовать, бдѣть, воздерживаться. Кто же безъ сихъ четырехъ добродѣтелей ринется въ сіе море, тотъ будетъ только биться и мучить свое сердце, а прейти не возможетъ.
- 34. Онъ же сказалъ: нельзя безмолвствовать съ пользой уже по тому, что удаляетъ отъ злыхъ дѣлъ, но если къ нему присоединятся еще четыре означенныя добродѣтели съ молитвою, то нѣтъ скорѣйшаго пути къ безмолвію.
- 35. Опять сказаль: нельзя безмолвствовать умомъ безъ безмолвія тъломъ; ни разорить средостенія ихъ безъ безмолвія и молитвы.
- 36. Авва Нилъ говорилъ: недосязаемъ для стрълъ врага монахъ, любящій безмолвіе, а обращающійся въ многолюдствъ частыя пріемлетъ раны. Ибо у того и гнъвъ постепенно становится кратчайшимъ и похоть, не будучи раздражаема, мало-помалу привыкаетъ къ стремленіямъ болъе тихимъ, а всякая вообще страсть, будучи не возбуждаема, день ото дня дълается умереннъйшею и, наконецъ, совсъмъ престаетъ, забывъ съ продолженіемъ времени о свойственномъ ей дъйствіи; остаются однъ простыя воспоминанія о вещахъ, а страстное расположеніе отстаетъ.

- 37. Онъ же сказаль: потому хорошо безмолвіе, что въ немъ не видится то, что можетъ вредить; не видѣнное же не пріемлется въ мысль; не рожденное въ мысли не движетъ мечтаніемъ памяти; не движущее памяти не раздражаетъ страсти; а когда страсть не движется, наше внутреннее имъетъ глубокую тишину и великій миръ.
- 38. Авва Іосифъ спросилъ авву Нестероя: что мнъ дълать съ языкомъ моимъ, ибо не могу удерживать его? Старецъ говоритъ ему: при этомъ имъешь ли покой? Тотъ отвътилъ: нътъ. Тогда старецъ сказалъ: если не имъешь покоя, для чего говоришь? Лучше молчи, а когда случится собесъдованіе, болъе слушай, нежели говори.
- 39. Авва Пименъ сказалъ: начало золъ есть развлеченность ходить туда-сюда и хлопотать.
- 40. Онъ же сказаль: должно убъгать всего плотскаго. Человъкъ, находящійся близъ плотскаго искушенія, походитъ на стоящаго надъ глубочайшею пропастію, и врагъ, въ какой часъ ни разсудится ему, легко сбрасываетъ его внизъ. А кто тъломъ далеко отстоитъ отъ сего искушенія, тотъ походитъ на человъка, стоящаго далеко отъ пропасти, и хотя врагъ повлечетъ его, чтобъ низвергнуть, но, доколъ будетъ влечь и принуждать, Богъ шлетъ ему помощь.
- 41. Сказалъ еще: если будешь молчаливъ, будешь имъть покой вездъ, гдъ ни случится жить.
- 42. Одному брату, живущему въ Өиваидской пустынъ, помыслъ говорилъ: что ты сидишь здъсь безплодно? Встань, ступай въ киновію и тамъ принесешь плодъ. Братъ пошелъ къ аввъ Пафнутію и открылъ ему свой помыслъ. Старецъ сказалъ ему: иди сиди въ келліи своей и твори одну молитву утромъ, одну вечеромъ и одну ночью; когда захочешь ъсть ъшь, когда захочешь пить пей, когда придетъ сонъ ложись спать, но оставайся въ пустынъ и не върь сему помыслу. Пошелъ онъ также къ аввъ Іоанну и пересказалъ ему слова аввы Пафнутія. Авва Іоаннъ говоритъ ему: не твори совсъмъ молитвы, только сиди въ келліи своей. Затъмъ онъ пошелъ къ аввъ Арсенію

и разсказалъ ему обо всемъ. Старецъ сказалъ: держи, какъ говорили тебъ отцы, ибо болъе сего я не имъю, что сказатъ тебъ. И онъ отошелъ.

- 43. Были въ Скитъ мастера художники авва Пачелъ и авва Тимоөей, которые терпъли безпокойства отъ братіи. Однажды авва Тимоөей говоритъ брату своему: что намъ въ этомъ искусствъ? Не даютъ намъ убезмолвиться цълый день. Авва Пачелъ отвътилъ: довольно для насъ и безмолвія ночи, если трезвенно сердце наше.
- 44. Братъ спросилъ авву Руфа: что есть безмолвіе и какая отъ него польза? Старецъ отвѣтилъ: безмолвствовать значитъ сидѣть въ келліи съ разумомъ и со страхомъ Божіимъ, воздерживаясь отъ злопамятства и высокоумія. Такое безмолвіе, будучи родительницею всѣхъ добродѣтелей, сохраняетъ монаха отъ разженныхъ стрѣлъ врага, не попуская ему быть уязвлену ими. Итакъ, братъ, стяжи таковое безмолвіе, помня о своемъ исходѣ смертномъ, ибо не знаешь, въ кій часъ тать пріндетъ (Лк. XII, 39). Бди убо о своей душѣ.
- 45. Ученикъ аввы Сисоя говорилъ ему: отче! Ты состарился; пойдемъ и устроимъ себъ келлію поближе къ селенію. Старецъ сказалъ: пойдемъ туда, гдъ нътъ женщины. Говоритъ ему ученикъ его: гдъ же нътъ жены, кромъ пустыни? Итакъ, сказалъ старецъ, веди меня въ пустыню.
- 46. Авва Амунъ изъ Раиөы пришелъ однажды въ Китему посътить авву Сисоя и, видя, что онъ скорбитъ объ оставленіи пустыни, спросилъ его: почему ты скорбишь, авва? Что могъ бы ты въ такой старости дълать въ пустынъ? Старецъ посмотрълъ на него со строгимъ видомъ и отвътилъ: что говоришь ты мнъ, Амунъ? Не довольно ли было бы для меня одной свободы помысла въ пустынъ?
- 47. Братъ спросилъ авву Сисоя: какъ оставилъ ты Скитъ, гдъ жилъ съ аввою Оромъ, и поселился здъсь? Старецъ отвътилъ ему: когда Скитъ началъ людъть, я, услышавъ, что авва Антоній почилъ, пришелъ сюда на гору и, найдя, что здъсь все было покойно, поселился на недолгое

время. Братъ говоритъ ему: сколько лътъ живешь ты здъсь? Старецъ отвътилъ: семьдесятъ два года.

- 48. Разсказывали объ аввъ Сисоъ Өивейскомъ, что, какъ скоро заканчивалось церковное собраніе, онъ быстро убъгалъ въ свою келлію. О немъ говорили, что въ немъ демоны, а онъ дълалъ дъло Божіе.
- 49. Братъ сказалъ аввъ Сармату: помыслы мои говорятъ мнъ: выйди вонъ и посъти братій. Старецъ отвътилъ ему: не слушай ихъ, но скажи: я слушался тебя прежде, а теперь въ этомъ не могу послушаться тебя.
- 50. Мать Сунклитикія говорила: многіе, поселившіеся на уединенной горъ, живутъ такъ, какъ бы жили въмноголюдствъ, и погибаютъ. Ибо возможно, находясь среди людей, уединяться мыслію и, живя въ уединеніи, мысленно всегда быть какъ бы въ толпъ людской.
- 51. Авва Тиөой во время пребыванія своего въ Клисмъ, утлубясь въ помышленія, сказаль ученику своему: налей воды въ финики, сынъ мой. Тотъ отвъчаль: мы въ Клисмъ, авва. Старецъ сказаль: въ Клисмъ что мнъ дълать? Веди меня опять въ гору.
- 52. Старецъ сказалъ: хорошее сидъніе въ келліи обогащаетъ монаха всякими благами.
- 53. Сказалъ также: монахъ долженъ купить себъ безмолвіе небреженіемъ о всъхъ тълесныхъ неудобствахъ.
- 54. Нѣкто разсказываль: было три трудолюбивыхь друга, и одинъ изъ нихъ избраль себѣ подвигомъ умиротворять ссорящихся, по слову Писанія: блажени миротворцы (Мө. V, 9); другой смотрѣть за больными; а третій пошель безмолвствовать въ пустыню. Первый, трудясь надъ ссорами людей, не могъ примирить всѣхъ и въ уныніи пришель къ служащему больнымъ, но нашель, что и онъ малодушествоваль, не успѣвши въ исполненіи своего обѣта. Согласясь, оба пошли повидать безмолвствующаго и, разсказавъ ему о своей скорби, просили его повѣдать имъ, что пріобрѣль онъ. Помолчавъ немного, онъ налиль воды въ сосудъ и сказаль имъ: посмотрите въ воду. А она была мутна.

Нъсколько спустя, когда вода отстоялась, онъ опять сказаль имъ: посмотрите теперь. Когда они посмотръли, то увидъли лица свои, какъ въ зеркалъ. Тогда онъ говоритъ имъ: такъ и находящійся среди людей отъ заботъ и смущеній не видитъ гръховъ своихъ, когда же убезмолвится, и особенно въ пустынъ, тогда ясно видитъ всъ недостатки свои.

- 55. Братъ пришелъ къ одному вельми опытному старцу и говоритъ ему: отче! Тяжело у меня на душъ; я страдаю. Старецъ сказалъ ему: сиди въ келліи своей, и Богъ подастъ тебъ утъшеніе.
- 56. Старецъ сказалъ: какъ на прохожемъ пути не взойдетъ никакая зелень, хотя бы туда и бросилъ ты съмена, потому что всегда попираютъ то мъсто. Такъ и у насъ. Но убезмолвись отъ всякой вещи, и увидишь растущимъ внутри себя то, что прежде не видълъ, потому что ходилъ въ томъ.
- 57. Братъ спросилъ старца: хорошо ли, авва, жить въ пустынъ? И старецъ отвътилъ: когда сыны Израиля перестали на время скитаться по пустынъ и вселились въ скиніяхъ, тогда дано было имъ знать, какъ должно бояться Бога; и корабли, въ то время какъ влаятся по морю, остаются въ бездъйствіи относительно прибыли, но когда войдутъ въ пристань, тогда начинаютъ свой торгъ. Такъ и человъкъ не получитъ познанія истины, если не пребудетъ терпъливо на одномъ мъстъ. И Самъ Богъ избралъ безмолвіе преимущественно предъ всъми добродътелями, какъ и возвъщено: на кого воззрю, токмо на кроткаго и молчаливаго и трепещущаго словест Моихт (Ис. LXVI, 2). Братъ снова спросилъ: если случится по какой-либо необходимости говоритъ съ женщиною, какъ должно отвъчать ей? Старецъ сказалъ: такая необходимость бываетъ часто отъ діавола: у діавола много предлоговъ какъ будто необходимыхъ. Но если случится истинная нужда говоритъ съ женщиною, не позволяй ей говорить лишнее, когда же ты самъ станешь говорить, совмъсти въ маломъ многое и поскоръе отпусти ее, ибо если долго пробудешь, то знай, что впечатленіе отъ нея разстроитъ твой помыслъ. Братъ спросилъ еще: какимъ образомъ

можно человъку избавиться отъ гръха осужденія? Старецъ отвъчаль: какъ полагающій огнь въ недра свои неизбъжно обжигается, такъ и вступающій въ бесъду съ людьми не будетъ чистъ отъ гръха осужденія. Братъ спросиль: что значатъ ночныя мечтанія діавольскія? Старецъ сказаль: какъ днемъ діаволь занимаеть нась сторонними помыслами для того, чтобъ мы не занимались молитвою, такъ и ночью воскрыляетъ онъ умъ нашъ мечтаніями и, омрачая насъ, отвращаетъ отъ ночной молитвы. Братъ опять спросиль: что должно дълать человъку, чтобъ получить даръ добродътелей? Старецъ отвъчалъ: кто желаетъ научиться какому-нибудь искусству, тотъ, оставя всякую иную заботу, занимается имъ однимъ и пребываетъ при учителъ, смиряя и уничижая себя, и такимъ образомъ научается искусству. Подобно и монахъ, если не оставитъ всякую человъческую заботу и не уничижитъ себя, чтобъ не думать, будто онъ лучше такого-то или равенъ ему, никогда не пріобрътетъ добродътели; если же смиритъ себя и уничижитъ, тогда добродътели и охота къ нимъ, какъ къ дъланію, прибудутъ сами собою.

58. Одинъ старецъ разсказывалъ намъ: авва мой во всю жизнь свою крайне любилъ уходить въ дальнъйшія пустынныя мъста и тамъ безмолвствовать. Однажды я спросилъ его: авва! Для чего ты убъгаешь въ пустыни? Пребывающій близъ міра, видящій его и презирающій его ради Бога большую имъетъ награду. Говоритъ мнъ старецъ: повърь мнъ, сынъ мой, пока не придетъ человъкъ въ мъру Мочсея и не содълается почти сыномъ Божіимъ, до тъхъ поръ не можетъ получать пользы отъ міра. А я сынъ Адама и, подобно отцу своему, коль скоро увижу плодъ гръховный, тотчасъ вожделъваю его — беру, вкушаю и умираю. Для сего-то отцы наши убъгали въ пустыни и тамъ умерщвляли чревоугодіе, не находя яствъ, рождающихъ страсти.

59. Старецъ сказалъ: согрѣшившій предъ Богомъ долженъ устранить себя отъ всякой любви людской, пока не удостовѣрится, что Богъ содѣлался другомъ его, ибо любовь людская отграждаетъ насъ отъ любви Божіей.

- 60. Онъ же сказаль: какъ умершій въ городъ уже не слышить ни говора, ни бесъдъ живущихъ тамъ, ни пъсней, но для всего бываетъ мертвъ и переносится на иное мъсто, гдъ нътъ ни шума ни кличей городскихъ, такъ и монашествующій, коль скоро облечется въ схиму, долженъ выйти изъ города своего, оставить тамъ родителей, сродниковъ и всъхъ знаемыхъ своихъ и не вдаваться болъе въ заботы и горести житейскія, равно какъ и въ смуты, бури и волны суетнаго и душетлъннаго міра. Ибо если онъ, принявъ монашество, не выходитъ изъ города или селенія своего, то уподобляется мертвому, лежащему въ домъ и тлъющему, отъ котораго убъгаютъ всъ, обоняющіе смрадъ его.
- 61. Опять сказаль: когда мясо неосоленое портится, такъ что всъ отвращаются отъ него по причинъ зловонія его, тогда черви поселяются, живутъ и ползаютъ въ немъ, укрываются и точатъ его; однако коль скоро въ мясо положится соль, тотчасъ гибнутъ и исчезаютъ живущіе въ немъ черви и прекращается зловоніе его, ибо природъ соли свойственно сіе; подобнымъ образомъ и монахъ, вдающійся въ земныя дъла и суеты, не безмолвствующій въ келліи своей, не вооружающій себя страхомъ Божіимъ, оставляющій молитву, бдъніе и постъ и не причащающійся силы Божіей, которая есть молитва, батніе и постъ — духовная соль, — портится и наполняется зловоніемъ злыхъ помысловъ, такъ что Богъ и Ангелы отвращаютъ лица свои отъ него по причинъ страшнаго зловонія суетныхъ помысловъ его и тьмы страстей, дъйствующихъ въ душъ и въ непотребнъйшемъ умъ. Смотри, какъ эти черви, то есть духи злобы и силы тьмы, — какъ они ходятъ въ немъ, живутъ въ нечистыхъ помышленіяхъ его, ползаютъ и ныряютъ въ душъ его, снъдаютъ, растлъваютъ и губятъ ее! Коль же скоро монахъ прибъгнетъ къ Богу, отръщится отъ суетъ и увъруетъ, что Богъ можетъ уврачевать его, посылается ему духовная соль — благій и человъколюбивый Духъ, съ пришествіемъ котораго убъгаютъ всъ страсти.

- 62. Онъ же сказалъ: монаху не должно печься о древахъ добровътвистыхъ и тънистыхъ, ни объ источникахъ добротечныхъ, ни о лугахъ разноцвътныхъ, ни объ огородахъ со всякаго рода овощами, ни о домахъ благолъпныхъ; не должно ему жить свътло, ни помышлять о почестяхъ, ни занимать ума своего стадами овецъ и гуртами воловъ, но должно съ благодареніемъ пользоваться тъмъ, что необходимо, и путемъ нъкіимъ страннымъ вести жизнь, чуждую всякаго плотскаго услажденія. Если же монахъ, послабивъ себъ, свяжется такими вещами, то не сможетъ ни содълаться другомъ Божіимъ, ни избъжать осужденія людскаго, ибо при семъ необходимо ему ссориться изъ-за межи и границы, а изъ-за благолъпія домовъ принимать знатныхъ, изъ-за садовъ быть докучаему всъми, изъ-за стадъ овецъ и воловъ возиться съ рабами и наемниками, изъза пашней и луговъ въ ссорахъ доходить даже до побоевъ, изъ-за виноградниковъ ввязываться въ тяжбы, такъ какъ одинъ нарушитъ межу виноградника и присоединитъ чтонибудь къ своему, другой пуститъ скотъ на траву, третій отведетъ воду, текущую въ садъ. Итакъ, не должно доводить себя до необходимости мучиться такимъ образомъ, ссориться, быть хуже бъснующихся и призывать начальствующихъ на помощь. Что пользы монаху, отрекшись житейскаго, опять биться изъ-за тъхъ же вещей, ибо никтоже бо воинъ бывая обязуется куплями житейскими (2 Тим. II, 4). Посему, начнемъ удаляться отъ вещей, презримъ имущество и все, погружающее умъ въ житейскія воды и низводящее его въ глубину ихъ, сбросимъ грузъ, чтобъ всплылъ нъсколько корабль и чтобъ кормчій — умъ — могъ спастись съ плывущими на семъ кораблъ помыслами.
- 63. Старецъ сказалъ: какъ изъ бани, если часто отворять двери, скоро выходитъ вся теплота ея, подобно бываетъ и съ душою: если человъкъ будетъ часто и много говорить, то, хотя бы говорилъ иногда и хорошее, разсъиваетъ теплоту ея черезъ звуковую дверь. Итакъ, хорошо благовременное молчаніе, ибо оно есть матерь мудръйшихъ помышленій.

- 64. Братъ спросилъ старца о томъ, какъ должно безмолвствовать въ келліи. И старецъ отвътилъ: безмолвствующему въ келліи должно повергать себя предъ лицемъ Бога и всъми силами противостоять съемымъ отъ врага злымъ помысламъ, ибо это-то и значитъ бъгать міра.
- 65. Братъ спросилъ: что есть міръ? И старецъ отвътилъ: міръ есть разсъянность гръховная; міръ есть работа чрезъ силу для прибытка и удовлетворенія плотскихъ желаній; міръ есть думать, что пребудешь всегда въ въкъ семъ; міръ есть попеченіе о тълъ паче души и тщеславіе въ томъ, въ чемъ себъ отказываешь. Не отъ себя сказалъ я сіе, но то изрекъ Апостолъ Іоаннъ, говоря: не любите міра, ни яже въ міръ (1 Ін. ІІ, 15).
- 66. Онъ же сказаль: безмолвствующему, еще будучи въ тълъ, должно испытывать себя всякій часъ, миновалъ ли онъ имъющихъ удерживать его на воздухъ и освободился ли отъ нихъ? Ибо пока онъ подлежитъ рабству ихъ, дотолъ онъ еще не свободенъ отъ нихъ.
- 67. Братъ спросилъ того же старца: что нужно дълать безмолвствующему? И онъ сказалъ: ему нужны три слъдующія дъла: непрестанно имъть страхъ Божій, молиться съ терпъніемъ и не отступать сердцемъ отъ памятованія о Богъ.
- 68. Братъ спросилъ старца: что есть безмолвіе и какая отъ него польза? Старецъ сказалъ ему: безмолвствовать значитъ сидѣть въ келліи съ разумомъ и страхомъ Божіимъ, воздерживаясь отъ злопамятства и высокоумія. Таковое безмолвіе, будучи родительницею всѣхъ добродѣтелей, сохраняетъ монаха отъ разженныхъ стрѣлъ врага, не попуская ему быть уязвлену ими. О безмолвіе преспѣяніе монашествующихъ! О безмолвіе лѣствица небесная! О безмолвіе путь къ царствію небесному! О безмолвіе матерь сокрушенія! О безмолвіе источникъ покаяній! О безмолвіе зеркало грѣховъ, открывающее человѣку прегрѣшенія его! О безмолвіе подательница свободы слѣзамъ и воздыханіямъ! О безмолвіе просвѣтительница

безмолвіе — сожительница смиренія! О безмолвіе — руководительница къ мирному состоянію! О безмолвіе — собеседница Ангеловъ! О безмолвіе — свътоводительница ума! О безмолвіе — союзница страха Божія, зрительница помысловъ и сотрудница разсужденія! О безмолвіе — родительница всякаго блага: опора поста, узда очей, слуха и языка, препона чревоугодія! О безмолвіе — школа молитвы и школа чтенія! О безмолвіе — тишина помысловъ и небурное пристанище! О безмолвіе — непрестанная къ Богу молитвенница! О безмолвіе — хранительница нераскаленнаго мудрованія для юныхъ и блюстительница несмущеннаго покоя тъмъ, кои съ охотнымъ терпъніемъ сидятъ въ келліяхъ своихъ! О безмолвіе — иго благое и бремя легкое, упокоевающее и носящее носящихъ тебя! О безмолвіе веселіе души и радованіе сердца! О безмолвіе — попечительница только о своихъ си и не притаенная со Христомъ собесъдница, деннонощно смерть предъ очами своими имъющая! О безмолвіе — всякій день и всякую ночь ожидающее Христа и хранящее свътильникъ свой неугасающимъ, непрестанно призывающее Его, говоря: готово сердце мое Боже, готово сердце мое (Пс. LVI, 8). О безмолвіе — истребительница празднословія и шутокъ и вмъсто смъха подательница плача стяжавшему тебя! О безмолвіе — врагъ безстыдства, ненавистница дерзости и всегдашняя пріемница Христа! О безмолвіе — матерь благоговенія! О безмолвіе узилище страстей! О безмолвіе — поле Христово, изращающее благіе плоды! Стяжи сіе, братъ, памятуя о смерти. 69. Одинъ изъ старцевъ Каламонской лауры спросилъ брата, жившаго въ безмолвіи на горъ: скажи мнъ, братъ, что пріобръль ты въ столь долгое время своего безмолвія и

души! О безмолвіе — родительница кротости! О

69. Одинъ изъ старцевъ Каламонской лауры спросиль брата, жившаго въ безмолвіи на горъ: скажи мнъ, братъ, что пріобръль ты въ столь долгое время своего безмолвія и подвижничества? Братъ отвътилъ ему: приди чрезъ десять дней, и я скажу тебъ. Старецъ пришелъ чрезъ десять дней, но нашелъ брата уже скончавшимся и увидълъ черепицу, на коей было начертано: прости меня, отче! Совершая правило свое, никогда не оставлялъ я ума своего на землъ.

- 70. Два брата жили вмѣстѣ въ пустынѣ. Одинъ изъ нихъ всякій разъ, какъ вспоминалъ о судѣ Божіемъ, убѣгалъ въ глубочайшую пустыню и ходилъ тамъ одинъ. Другой шелъ въ слѣдъ за нимъ искать его и однажды, когда послѣ немалыхъ трудовъ нашелъ его, спросилъ: для чего ты уходишь? Одинъ ли ты нагрѣшилъ въ мірѣ? Братъ отвѣтилъ ему: думаешъ, я не знаю, что оставлены грѣхи мои? Знаю, что Богъ простилъ мнѣ грѣхи мои, но подъемлю трудъ сей, чтобъ въ день суда быть зрителемъ осуждаемыхъ.
- 71. Одинъ братъ пришелъ къ нѣкоторому старцу въ Октодекатскую лауру въ Александріи вмѣстѣ съ міряниномъ и сказалъ ему: дай намъ, отче, наставленіе, какъ жить вмѣстѣ, ибо и сей братъ имѣетъ намѣреніе отречься отъ міра. Старецъ отвѣтилъ: хорошо дѣлаешь ты, сынъ мой, что отрекаешься отъ міра, ища спасенія душѣ своей. Итакъ, сидите трезвенно въ келліи тамъ, гдѣ разсудите, только храните безмолвіе, молитесь непрестанно и уповайте на Бога, дѣти, что Онъ пошлетъ вамъ мудрость Свою къ просвѣщенію ума вашего.
- 72. Онъ же сказаль: дъти, если желаете спастись, бъгайте людей, ибо мы нынъ безъ отдыха стучимъ во всякую дверь и обходимъ города и веси, не придется ли гдъ купить пищи сребролюбію и тщеславію и насытить души свои суетностію.
- 73. Опять сказаль: итакъ, бъжимъ, дъти, ибо Господь близъ!
- 74. Говорили объ одномъ старцъ-безмолвникъ, что тридцать пять лътъ прожилъ онъ въ безмолвіи, постился по два дня, всегда молчалъ и совершенно ни съ къмъ не говорилъ, когда же бывала нужда сказать что-нибудь, онъ показывалъ то знаками. Его и я видълъ въ странъ эліотовъ, ибо жилъ въ ней десять лътъ.
- 75. Старецъ сказаль: если желаешь безмолвствовать, то поселись или въ отдаленной пустынъ, или въ лауръ среди многолюднаго братства. Если ты поселишься особо, но на мъстъ, не такъ отдаленномъ, то встрътишь большое

безпокойство, ибо когда кто-либо придетъ туда, тебъ нужно будетъ принять его, потому что, кромъ какъ у тебя, ему нъгдъ успокоиться и отдохнуть. Если же ты будешь жить въ такомъ мъстъ, гдъ много другихъ братій, то, хотя и не примешь пришедшаго, помыслъ твой не будетъ смущать тебя, ибо онъ сможетъ найти себъ пріютъ у другаго; множество братій будетъ для тебя покровомъ и дастъ тебъ возможность быть покойну.

- 76. Старецъ говорилъ, что темница есть сидъть въ келліи и всегда памятовать о Богъ. Сіе-то и означаетъ: въ темницъ бъхъ, и пріидосте ко Мнъ (Мө. XXV, 36).
- 77. Старецъ сказалъ: иной сто лътъ проводитъ въ келліи и не научается, какъ должно сидъть въ келліи.



Видъ монастыря св. Антонія великаго съ съверо-запада

## Глава III

## О СОКРУШЕНІИ СЕРДЦА

- 1. Авва Антоній сказаль: имъйте всегда предъ очами страхъ Божій, помните Того, Кто мертвить и живить, низводить во адъ и возводить (1 Цар. II, 6). Возненавидьте міръ и все, что въ немъ; возненавидьте всякій плотской покой, отрекитесь отъ жизни сей, дабы жить для Бога; помните, что объщали Богу, ибо Онъ взыщетъ то отъ насъ въ день суда; алкайте, жаждайте, наготуйте, бодрствуйте, плачьте, рыдайте, воздыхайте въ сердцъ своемъ; испытывайте себя, достойны ли вы Бога; презирайте плоть, чтобъ спасти души свои.
- 2. Говорили объ аввъ Арсеніи, что во все время жизни своей, сидя за рукодъліемъ, онъ имълъ платокъ на груди по причинъ слезъ, падавшихъ изъ очей его.
- 3. Братъ попросилъ авву Аммона сказать ему слово, и старецъ отвътилъ: пойди настрой свой помыслъ такъ, какъ онъ бываетъ настроенъ у преступниковъ, находящихся въ темницъ, которые съ тревогой спрашиваютъ у людей: гдъ судья? Когда онъ придетъ? и плачутъ въ ожиданіи. Подобно и монахъ долженъ непрестанно внимать душъ своей и говорить: увы мнъ! Какъ предстану я престолу Христову и какъ оправдаюсь предъ Нимъ? Если всегда будешь такъ помышлять, то можешь спастись.
- 4. Онъ же сказаль: когда сидишь въ келліи, собери умъ свой и помяни день смерти, вообрази тогдашнюю мертвость тъла, пойми бъду ту и воспріими трудъ, презри суетность мірскую и возгръй ревность, чтобъ твое намъреніе безмолвствовать пребывало всегда одинаковымъ и не ослабъвало. Вспомни также и о состояніи во адъ и помысли, каково тамъ душамъ, въ какомъ они горькомъ молчаніи и ужасномъ стенаніи, въ какомъ страхъ, томленіи, ожиданіи, въ какой мукъ душевной, въ какихъ слезахъ и терзаніяхъ.

Помяни и о днъ воскресенія и предстаніи предъ Бога и помысли о страшномъ и ужасномъ ономъ судъ. Вообрази себъ то, что опредълено гръшникамъ — стыдъ предъ лицемъ Бога и Христа Его, предъ лицемъ Ангеловъ, Архангеловъ, Властей и всъхъ людей; вообрази всякаго рода муки — огнь въчный, червь неумирающій, тартаръ, тьму, которая надъ всъмъ симъ, скрежетъ зубовъ, страхи и терзанія. Вообрази также опредъленныя праведнымъ блага — дерзновеніе предъ Богомъ Отцемъ и Христомъ Его, предъ Ангелами, Архангелами, Властями и всъмъ множествомъ людей, царство и дары его — радость и утъшеніе. О томъ и другомъ непрестанно содержи память въ умъ своемъ и при воспоминаніи объ осужденіи гръшниковъ стенай, плачь, обливайся слезами, устрашась мыслію — не будешь ли и самъ ты въ числъ ихъ, а при воспоминаніи о благахъ, опредъленныхъ праведнымъ, радуйся, утъшайся и веселись и возревнуй сихъ сподобиться, а тъхъ избъжать. Смотри, никогда не забывай памятовать о семъ, внутри ли келліи находишься или гдѣ внѣ, никогда не отлучай отъ сего ума своего, чтобъ хотя чрезъ это охраниться тебъ отъ вредныхъ помысловъ.

5. Авва Аіо повъдаль объ одномъ братъ по имени Аполлонъ, бывшемъ прежде деревенскимъ пастухомъ и нынъ жившемъ въ Скитъ, слъдующее: увидълъ онъ на полъ женщину, имъвшую во чревъ младенца, и по внушенію діавола сказаль въ себъ: хочу видъть, какъ младенецъ лежитъ во чревъ ея, и, распоровъ чрево, увидълъ младенца. Но тотчасъ сильно содрогнулось сердце его, и он, пришедши въ сильное сокрушеніе, пошель въ Скить и разсказаль отцамъ о томъ, что сдълалъ. Тамъ услышалъ онъ, какъ они пъли:  $\partial nie$ льть нашихь, въ нихъже седмьдесять льть, аще же въ силахь, осмьдесять льть, и множае ихь трудь и бользнь (Пс. LXXXIX, 10), и сказалъ имъ: мнъ сорокъ лътъ и я ни разу не молился; теперь, если проживу другія сорокъ лътъ, не перестану умолять Бога, да проститъ Онъ мнъ гръхи мои. Съ тъхъ поръ, не занимаясь рукодъліемъ, онъ непрестанно молился, говоря: азъ яко человъкъ согръшихъ, Ты же яко Богъ помилуй

мя. И была ему молитва сія въ поученіе день и ночь. Жиль съ нимъ другой братъ, который часто слышалъ, какъ онъ говорилъ: огорчилъ я Тебя, Господи; ослаби ми, да почію хотя мало. И было ему удостовъреніе, что Богъ простилъ ему всъ гръхи его и гръхъ убіенія жены, а относительно младенца онъ не получилъ никакого удостовъренія. Но одинъ изъ старцевъ сказалъ ему: Богъ простилъ тебъ и гръхъ убіенія младенца, но оставилъ тебя въ томленіи потому, что это полезно для души твоей.

- 6. Братъ спросилъ авву Пимена: меня смущаютъ помыслы и заставляютъ, оставивъ гръхи свои, замъчать недостатки брата моего. На это старецъ разсказалъ ему объ аввъ Діоскоръ слъдующее: сидълъ онъ въ келліи и плакалъ о себъ. Ученикъ его, жившій въ другой келліи, приходя къ нему и заставая его плачущимъ, наконецъ спросилъ его: отче, о чемъ ты плачешь? Старецъ отвътилъ: о гръхахъ моихъ плачу. Сказалъ ему ученикъ его: ты не имъешь гръховъ, отче. Старецъ же произнесъ: повърь, сынъ мой, если бъ было попущено увидъть мнъ гръхи мои, то недостаточно было бы другихъ трехъ или четырехъ братьевъ, чтобъ оплакать ихъ.
- 7. Авва Evarрій сказаль: помни всегда о судъ въчномъ, не забывай объ исходъ своемъ и не будетъ гръха въ душъ твоей.
- 8. Авва Илія говорилъ: трехъ боюсь я событій: когда душа моя будетъ выходить из тъла, когда предстану предъ Бога и когда изыдетъ послъднее обо мнъ опредъленіе.
- 9. Авва Илія изъ діаконовъ сказаль: какую силу имъетъ гръхъ тамъ, гдъ есть покаяніе; и что пользы отъ дълъ любви тамъ, гдъ есть надменность.
- 10. Блаженный архіепископъ Өеофилъ говорилъ: какой страхъ и трепетъ и какую нужду увидимъ мы, когда душа будетъ разлучаться съ тъломъ! Ибо пріидутъ тогда къ намъ полчища противныхъ силъ, князья тьмы, злобные міродержители, начала и власти сіи духи злобы и нъкоторымъ образомъ по праву овладъютъ душею, пред-

ставляя все гръхи ея, въ въдъніи и не въ въдъніи содъланные, отъ юности и до возраста, въ коемъ она застигнута смертію; будутъ стоять и обличать все содъянное ею. Какой же, подумай, трепетъ будетъ имъть душа въ часъ оный, — пока не изыдеть опредъленіе и не совершится ея освобожденіе! Это-то и есть часъ нужды ея — доколъ не узнаетъ она, что будетъ опредълено ей. Съ другой стороны и божественныя силы будутъ стоять лицемъ къ лицу съ силами противными и выставлять добрыя ея дъла. Представь же себъ, въ какомъ страхъ и трепетъ будетъ пребывать душа, стоя посреди, пока судъ надъ нею не получитъ ръшенія отъ Праведнаго Судіи. Если она окажется достойною, то бъсы будутъ посрамлены, и она, исхищенная отъ нихъ, начнетъ жизнь безпечальную, какъ написано: яко веселящихся всъхъ жилище въ Тебъ (Пс. LXXXVI, 7). Тогда исполнятся слова Писанія: отбъже болъзнь и печаль и воздыханіе (Ис. XXXV, 10); и, освобожденная, душа потечетъ къ неизглаголанной радости и славъ, каковой будетъ удостоена. Если же окажется, что душа жила нерадиво, то услышитъ ужаснъйшій гласъ оный: да возмется нечестивый, да не видить славы Господни (Ис. XXVI, 10). Тогда постигнетъ ее день гнъва, день скорби и нужды, день тьмы и мрака. Преданная во тьму кромъшную и осужденная на въчный огнь, душа будетъ мучиться тамъ въ безконечные въки. Гдъ тогда слава мірская? Гдъ тщеславіе? Гдъ утъхи? Гдъ наслажденія? Гдъ пышность? Гдъ покой? Гдъ величаніе? Гдъ богатство? Гдъ благородство? Гдъ отецъ? Гдъ мать? Гдъ братья? Кто изъ нихъ воможетъ избавить ее, жегомую огнемъ и объемлемую горькими муками? Если же такъ, то каковыми надлежитъ намъ быть въ образъ жизни и дълахъ благочестія? Какую должны имъть мы любовь? Какіе нравы? Какую жизнь? Какой путь? Какую върность? Какую молитву? Какую твердость? Тъмже, возлюбленніи, какъ учитъ Апостоль: сихъ чающе, потщимся нескверни и непорочни Тому обръстися въ миръ (2 Петр. III, 14), да сподобимся услышать сіе слово Его: пріидите благословенніи Отца Моего, наслъдуйте уготованное вамъ царствіе отъ сложенія міра (Мө. XXV, 34).

- 11. Тотъ же авва Өеофилъ, архіепископъ, кончаясь, сказалъ: блаженъ ты, авва Арсеній, что всегда помнилъ о часъ семъ.
- 12. Отцы разсказывали: что однажды, когда братія вкушали на вечери любви, одинъ братъ разсмъялся за трапезою. Увидъвъ это, авва Іоаннъ заплакалъ и сказалъ: что это у брата на сердцъ, если онъ разсмъялся, тогда какъ ему надлежало бы лучше плакать, ибо ъстъ милостыню.
- 13. Жили вмъстъ авва Исаакъ и авва Авраамъ. Однажды, вошедши въ келлію, авва Авраамъ засталъ авву Исаака плачущимъ и спросилъ его: почему ты плачешь? Старецъ отвътилъ: какъ намъ не плакать, ибо почили отцы наши? И къ кому мы пойдемъ? Прежде, когда мы отправлялись къ старцамъ, для уплаты за судно достаточно было средствъ отъ рукодълія. Но нынъ мы осиротъли, и о семъ-то я плачу.
- 14. Авва Іаковъ сказалъ: какъ свътильникъ, поставленный въ темной ложницъ, освъщаетъ ее, такъ и страхъ Божій, когда придетъ въ сердце, просвъщаетъ его и научаетъ всъмъ добродътелямъ и заповъдямъ Божіимъ.
- 15. Авва Іоаннъ изъ келлій разсказывалъ: жила въ Егуптъ одна блудница, прекрасная собою и весьма богатая, которую посещали даже люди знатные. Однажды подошла она къ церкви и хотъла войти, но иподіаконъ, стоявшій при дверяхъ, преградиль ей путь и сказаль: ты недостойна войти въ храмъ Божій, потому что нечиста. Когда онъ сталъ спорить съ нею, на шумъ вышелъ епископъ, и женщина пожаловалась ему, что иподіаконъ не допускаетъ ее войти въ церковъ. И епископъ сказалъ ей: нельзя тебъ войти, потому что нечиста. Отъ этихъ словъ женщина пришла въ сокрушение и объщала оставить свое ремесло, на что епископъ сказалъ: повърю, что не будешь болъе блудодъйствовать, если принесешь сюда всъ свои драгоцънныя вещи. Она принесла, и они были тотчасъ сожжены. Послъ сего женщина вошла въ церковь и со слезами говорила: если такъ было со мною здъсь, то какъ имъю

я пострадать тамъ? Покаявшись, она содълалась сосудомъ избраннымъ.

- 16. Авва Лонгинъ сказалъ: постъ смиряетъ тѣло, бдъніе очищаетъ умъ, безмолвіе приноситъ плачъ, плачъ омываетъ человъка какъ въ крещеніи и дълаетъ его безгръшнымъ.
- 17. Авва Лонгинъ имълъ великое сокрушеніе во время своей молитвы и своего псалмопънія. Однажды ученикъ спросилъ его: авва! Таковъ законъ духовный, чтобъ плакать монаху о правилъ своемъ? Старецъ сказалъ: такъ, сынъ мой, таковъ законъ, котораго требуетъ Богъ. Богъ не сотворилъ человъка на плачъ, но на радость и веселіе, дабы славили Его чисто и безгръшно, какъ Ангелы. Плачъ содълался необходимымъ для человъка послъ того, какъ онъ палъ въ гръхъ. Гдъ нътъ гръха, тамъ нътъ нужды въ плачъ.
- 18. Нѣкоторые изъ отцевъ спросили авву Макарія Егупетскаго: отчего это, ѣшъ ли ты или постишься, тѣло твое всегда сухо? Старецъ отвѣчалъ имъ: палка, которою ворочаютъ горящій хворостъ, непремѣнно снѣдается огнемъ; такимъ же образомъ и человѣкъ, если очиститъ умъ свой въ страхѣ Божіемъ, самъ страхъ Божій снѣдаетъ его тѣло.
- 19. Нъкогда старцы, жившіе на горъ, послали къ аввъ Макарію въ Скитъ просить его къ себъ, говоря: отче! Чтобъ не докучало тебъ все братство, просимъ тебя приди къ намъ, дабы увидъть тебя прежде отшествія твоего къ Богу. Когда пришелъ онъ на гору, собралось къ нему все братство. Старцы просили его сказать слово братіямъ. Услышавъ то, онъ сказалъ: восплачемъ, братіе, и да изведутъ очи наши слезы прежде, нежели отойдемъ туда, гдъ слезы наши будутъ жечь тъла наши. И всъ заплакали, пали на лица свои и сказали: отче! Помолись о насъ.
- 20. Авва Пафнутій, ученикъ аввы Макарія, пересказывалъ слъдующія слова старца: когда былъ я отрокомъ, то вмъстъ съ другими отроками пасъ молодыхъ бычатъ. Тъ пошли красть смоквы, и, когда бъжали назадъ, одна изъ

нихъ упала; я же взялъ ее и съълъ. Какъ только вспомню о семъ, сажусь и плачу.

- 21. Авва Макарій сказываль: ходя пустынъ, я напалъ на черепъ мертвеца, валявшійся на землъ. Я покачнулъ его пальмовою палкою, и черепъ заговорилъ со мною. Говорю ему: кто ты? Черепъ отвъчалъ мнъ: я быль жрецомъ идоловъ у жившихъ на семъ мъстъ еллиновъ, а ты — Макарій, духоносецъ. Въ то время какъ ты, сжалясь надъ находящимися въ мукахъ, молишься о нихъ, они чувствуютъ нъкую отраду. Старецъ спросилъ его: какая это отрада и что за мученія? Черепъ сказаль: сколько небо отстоитъ отъ земли, столько огня подъ нами, и мы всъ стоимъ въ огнъ — отъ ногъ до головы. Нельзя намъ видъть кого-либо въ лицо, ибо лицо каждаго обращено къ спинъ другаго. Но когда ты молишься о насъ, то отчасти иной видитъ лицо другаго. Такова отрада. Старецъ заплакалъ и сказаль: горе дню, въ который родился человъкъ. Потомъ снова спросиль его: есть ли другое мученіе — болъе тяжкое? Тотъ отвътилъ: мученіе подъ нами ужаснъе. Старецъ спросилъ его: кто же тамъ находится? Черепъ сказалъ: мы, не знавшіе Бога, хотя нъсколько помилованы; но познавшіе Бога и отвергшіеся Его находятся подъ нами. Тогда старецъ взяль и зарыль черепь въ землю.
- 22. Братъ спросилъ авву Моусея: что должно дълать человъку, когда находитъ на него искушеніе или какой-либо вражій помыслъ? Старецъ отвътилъ ему: долженъ онъ плакать предъ лицемъ благости Божіей, да поможетъ ему, и вскоръ получитъ успокоеніе, если только будетъ просить съ разумомъ, какъ написано: Господъ мнъ помощникъ, и не убоюся, что сотворитъ мнъ человъкъ (Пс. CXVII, 6).
- 23. Авва Мочсей сказалъ: когда бываемъ побъждены какою-нибудь плотскою страстію, да не нерадимъ каяться и плакать о себъ, прежде нежели постигнетъ насъплачъ суда.
- 24. Онъ же сказаль: слезами стяжеваетъ человъкъ добродътели, и ради слезъ бываетъ ему отпущеніе гръховъ.

Когда плачешь, не возвышай гласа стенанія твоего, да не увъсть шуйца твоя, что творить десница твоя (Мө. VI, 3). Шуйца есть тщеславіе.

- 25. Братъ просилъ авву Матоя: скажи мнъ слово. И онъ сказалъ ему: всякій споръ, о какомъ бы то ни было дълъ, отсъки отъ себя; но плачь и рыдай, ибо время близко.
- 26. Когда авва Маркъ со своимъ аввою Силуаномъ, выйдя изъ Скита, пришли на гору Синай и жили тамъ, посътила ихъ мать Марка и заклинала старца со слезами послать къ ней сына, чтобъ повидать его. Маркъ надълъ милоть, чтобъ выйти, и пришелъ дать цълованіе старцу, но вдругъ началъ плакать и не вышелъ.
- 27. Однажды авва Пименъ, проходя Егуптомъ, увидълъ женщину, которая, сидя у могилы, горько плакала, и сказалъ: если придутъ всъ утъхи міра сего, и тогда не отклонится душа ея отъ плача. Такой плачъ долженъ всегда имъть въ себъ и монахъ.
- 28. Нъкогда авва Пименъ шелъ съ аввою Анувомъ предълами Діокла и, проходя мимо кладбища, они увидъли женщину, которая сильно терзалась и горько плакала. Остановясь и посмотревъ на нее, они пошли далъе и отъ повстръчавшагося имъ вскоръ человъка узнали, что у нея умерли мужъ, сынъ и братъ. Тогда авва Пименъ, обратясь къ аввъ Ануву, сказалъ: увъряю тебя, если человъкъ не умертвитъ всъхъ плотскихъ пожеланій и не стяжетъ такого плача, не можетъ быть монахомъ. Вся жизнь сей женщины и весь умъ ея въ плачъ.
- 29. Онъ же сказалъ: плачъ двойственъ, то есть имъетъ два дъйствія: дълаетъ и хранитъ.
- 30. Братъ спросилъ авву Пимена: что мнѣ дѣлать? Старецъ отвѣтилъ ему: Авраамъ, пришедши въ землю обѣтованія, купилъ себѣ мѣсто для погребенія и черезъ гробъ наслѣдовалъ землю. Братъ спросилъ: что значитъ гробъ? Старецъ сказалъ: мѣсто плача и рыданія.
- 31. Братъ спросилъ авву Пимена: что мнѣ дѣлатъ съ грѣхами моими? Старецъ отвѣтилъ ему: желающій ис-

- купить гръхи плачемъ искупаетъ ихъ; а желающій стяжать добродътели плачемъ стяжеваетъ ихъ. Плачъ есть путь, который предали намъ Писаніе и отцы наши, говоря: плачьте, ибо кромъ сего нътъ другаго пути.
- 32. Братъ спросилъ авву Пимена: что мнѣ дѣлать съ помыслами, кои такъ сильно волнуютъ меня? Старецъ отвѣтилъ ему: будемъ плакать предъ лицемъ благости Божіей во всякой тяготъ своей, пока не сотворитъ Онъ съ нами милость свою.
- 33. Авва Іосифъ разсказывалъ, что авва Исаакъ говорилъ: сидя однажды у аввы Пимена, онъ замѣтилъ, что авва былъ въ восхищеніи. Имѣя къ нему большое дерзновеніе, онъ поклонился и просилъ: скажи мнѣ, отче, гдѣ ты былъ? Будучи вынужденъ, авва Пименъ сказалъ: мой помыслъ былъ тамъ, гдѣ Пресвятая Богородица Марія стояла и плакала при крестѣ Спасителя. И я желалъ бы всегда такъ плакать.
- 34. Братъ спросилъ авву Пимена: что мнъ дълать? На то старецъ говорить ему: когда Богъ посътитъ насъ, о чемъ мы будемъ тогда заботиться? Братъ отвътилъ: о гръхахъ нашихъ. Говоритъ ему старецъ: итакъ, войдемъ въ келлію свою и, сидя въ ней, будемъ помнить о гръхахъ своихъ, и Господь будетъ сшествовать намъ во всемъ.
- 35. Блаженный Аванасій, архіепископъ Александрійскій, просиль авву Памво прійти изъ пустыни въ Александрію. Придя въ городъ, авва увидъль женщину изъ театра и заплакаль. Бывшіе съ нимъ убъждали его сказать, отчего онъ заплакаль, и авва Памво отвътиль: двъ вещи тронули меня: первая — погибель сей женщины, и вторая — что я не имъю такой ревности угодить Богу, какую она — угождать непотребнымъ людямъ.
- 36. Авва Паvелъ сказалъ: я по выю погруженъ въ тину и плачу предъ Іисусомъ, вопія: помилуй мя!
- 37. Авва Силуанъ, сидя однажды съ братіями, пришель въ восхищеніе и палъ на лицо свое. Спустя довольно времени, онъ всталъ и заплакалъ. Братія спросили его:

что съ тобою, отче? Но онъ молчалъ и плакалъ. Когда, наконецъ, они вынудили его, онъ сказалъ: я былъ восхищенъ на судъ и видѣлъ, что многіе изъ нашего рода отходятъ въ муку и многіе изъ мірянъ идутъ въ царствіе. Такъ плакалъ старецъ и не хотѣлъ выходить изъ келліи своей. Если же какаялибо нужда заставляла его выйти, онъ закрывалъ лице свое кукулемъ и говорилъ: что мнѣ смотрѣть на свѣтъ сей привременный, отъ котораго нѣтъ никакой пользы.

38. Братъ спросилъ авву Силуана: что мнъ дълать, авва, и какъ стяжать сокрушеніе, ибо сильно одолъваютъ меня уныніе и сонъ? Вставъ отъ сна, я много борюсь съ собою и несмотря на то, что читаю псалмы нараспъвъ, никакъ не могу одолъть сна. Старецъ отвъчаль: то, что ты читаешь псалмы нараспъвъ, есть гордость и возношеніе, то есть я де пою, а братъ не поетъ. Пъніе жесточитъ и охлаждаетъ сердце и не попускаетъ душъ прійти въ сокрушеніе. Потому, если желаешь стяжать сокрушеніе, оставь пъніе и, когда стоишь на молитвъ, вникай умомъ въ силу каждаго стиха, помышляя при этомъ, что ты стоишь предъ лицемъ Бога, испытующаго сердца и утробы. Когда встанешь отъ сна, первъе всего да славятъ Бога уста твои, но не начинай правила своего тотчасъ, а выйди прежде изъ келліи своей, стихословя: Върую... и Отче нашъ, иже еси на не небесъхъ..., потомъ войди и начни правило свое тихо-тихо, воздыхая и поминая гръхи свои и муку, въ коей имъешь мучиться. Братъ сказалъ: я, авва, съ тъхъ поръ, какъ сталъ монахомъ, послъдованіе, правило и часы пою по гласамъ. Потомуто бъгутъ отъ тебя сокрушение и плачъ, — отвътилъ старецъ. — Вспомни о великихъ отцахъ! Какъ были они просты и не знали ничего, кромъ нъсколькихъ псалмовъ, не знали ни гласовъ, ни тропарей и, однакожъ, просіяли подобно свътиламъ въ міръ. Свидътели слову моему авва Пачелъ Препростый, авва Памво, авва Аполлонъ и другіе, кои и мертвыхъ воскрешали и показали власть надъ демонами не пъніемъ, ни тропарями и гласами, но молитвою и постомъ; ибо не доброгласіе пънія спасаетъ человъка, но

страхъ Божій и исполненіе заповъдей Христовыхъ. Пъніе многихъ низвело въ преисподняя земли и не только мірянъ, но и іереевъ низвергло въ ровъ блуда и другихъ страстей. Притомъ пъніе, сынъ мой, есть дѣло мірянъ, ибо для того и собирается народъ въ церковь. Помысли, сколько чиновъ на небъ, и не написано о нихъ, что поютъ они по гласамъ, но одинъ чинъ непрестанно поетъ: аллилуія; другой чинъ: святъ Господъ Саваовъ; иной чинъ: благословенна слава Господа нашего. Итакъ, сынъ мой, возлюби смиреніе Христово и внимай себъ, храня умъ свой въ часъ молитвы; также, куда ни придешь, не выставляй себя многознающимъ или руководителемъ, но будь смиренномудръ, и Богъ подастъ тебъ сокрушеніе.

- 39. Говорили объ аввъ Серапіонъ, что жизнь его была подобна жизни птицы пернатой. Не имъль онъ совершенно ничего изъ вещей въка сего и не жиль въ келліи, но въ одной рубашкъ съ малымъ Еvангеліемъ въ рукахъ ходиль онъ повсюду, словно безтълесный. Часто находили его внъ селенія, сидящимъ при пути и горько плачущимъ, и когда спрашивали его, отчего онъ такъ плачетъ, старецъ отвъчаль имъ: Господинъ мой ввърилъ мнъ богатство Свое, я же потерялъ его, и Онъ хочетъ мучить меня. Слыша то, тъ думали, что онъ говоритъ имъ о золотъ, и часто, подавая ему немного хлъба, говорили: возьми, братъ, и поъшь, а богатство, которое ты потерялъ, воленъ послать тебъ Богъ. Старецъ отвъчалъ имъ: аминь.
- 40. Мать Сунклитикія сказала: тѣмъ, кои приступаютъ работать Богу, вначалѣ бываетъ много трудовъ и подвиговъ, но потомъ приходитъ радость неизглаголанная. Какъ желающіе выжечь огнь сначала задымляются и слезятъ и такимъ образомъ достигаютъ желаемаго, такъ и мы должны возгрѣвать въ себѣ божественный огнь со слезами и трудами, ибо Писаніе говоритъ: Богъ нашъ огнъ поядаяй есть (Евр. XII, 29).
- 41. Авва Иперехій говориль: ночь днемъ содълываетъ монахъ бодренный, присъдя молитвамъ. Уязвляя серд-

це свое, онъ проливаетъ слезы и съ неба привлекаетъ милость.

- 42. Одинъ братъ пришелъ къ аввъ Феликсу съ нъсколькими мірянами и просилъ его сказать слово въ назиданіе. Старецъ молчаль. Но какъ тотъ сильно умоляль его, то онъ сказаль имъ: слово желаете услышать? Тъ отвъчали ему: такъ, авва. И старецъ сказалъ имъ: нътъ болъе слова. Когда братія спрашивали старцевъ и исполняли то, что тъ говорили имъ, Богъ давалъ старцамъ слово что и какъ сказать. Нынъ же, поелику спрашиваютъ и не исполняютъ услышаннаго, Богъ взялъ благодать свою отъ старцевъ, и они не находятъ, что говорить, потому что нътъ дълающаго. Выслушавъ сіе, они воздохнули и сказали: помолись о насъ, авва!
- 43. Разсказывали объ аввъ Оръ и аввъ Өеодоръ, что однажды, бросая глину на келлію, они сказали другъ другу: если сейчасъ посътитъ насъ Богъ, что мы будемъ дълать? Заплакавъ, и, оставя глину, удалились каждый въ келлію свою.
- 44. Близъ однаго старца жилъ братъ, нъсколько нерадивый въ монашескомъ дълъ. Когда онъ умиралъ, при немъ сидъли нъкоторые изъ отцевъ, и старецъ, видя, что онъ отходитъ съ веселіемъ и радостію, и желая доставить назиданіе братіямъ, сказалъ ему: всъ мы знаемъ, братъ, что ты былъ не совсъмъ ревностенъ въ подвижничествъ. Отчего же ты отходишь съ такимъ веселіемъ? Братъ отвъчалъ: правду ты говоришь, отче. Но повърь мнъ, что съ тъхъ поръ, какъ я сдълался монахомъ, не знаю, чтобъ я осудилъ когда-либо человъка, а если случалось имъть съ къмъ неудовольствіе, я немедленно въ тотъ же день примирялся съ нимъ. И теперь хочу сказать Богу: Ты сказалъ, Владыко: не осуждайте, да не осуждени будете: отпущайте, и отпустять вамъ (Лк. VI, 37). Тогда старецъ сказалъ: миръ тебъ, сынъ мой, ты спасся и безъ трудовъ.
- 45. Старецъ разсказывалъ: одинъ братъ, жившій въ Келліяхъ, провелъ двадцать лътъ, упражняясь въ чтеніи день и ночь. Однажды онъ всталъ, продалъ книги, какія имълъ

и, взявъ милоть свою, пошелъ во внутреннъйшую пустыню. Встрътясь съ нимъ, авва Исаакъ спросилъ его: куда ты идешь, сынъ мой? Братъ отвъчалъ ему: двадцать лътъ провелъ я, отче, изучая наставленія въ книгахъ, теперь же хочу, наконецъ, приступить къ исполненію того, чему научился изъ книгъ. Старецъ сотворилъ надъ нимъ молитву и отпустилъ его.

46. Однажды, пришедши въ Канопъ Александрійскій, отстоящій отъ города на десять миль, мы посътили авву Өеодора, человъка подвижнаго и имъющаго даръ терпънія. Онъ разсказалъ намъ: въ Келліяхъ жилъ одинъ братъ, стяжавшій даръ сокрушенія. Случилось однажды, что отъ болъзнованія сердечнаго слезы обильно потекли из очей его. Замътивъ то, братъ сказалъ себъ: върно это значитъ, что близокъ день смерти моей. Но лишь только онъ помыслилъ сіе, слезы потекли еще обильнъе. Видя, что они умножаются, онъ подумаль: истинно, приблизилось время, и каждый день плакаль болъе и болъе. Получивъ великое назиданіе отъ сего повъствованія старца, мы спросили его о слезахъ: отчего они иногда сами собою приходятъ, иногда же и съ трудомъ не обрътаются? Старецъ отвътилъ: слезы подобны снъгу и дождю, монахъ же есть земледълецъ. Когда они придутъ, онъ долженъ подвизаться, чтобъ не пропало что-нибудь даромъ, но все вошло въ садъ и напоило его. Увъряю васъ, дъти, — часто одинъ день дождя бываетъ полезнъе всего года и спасаетъ всъ плоды. Потому, когда замътимъ, что сей день пришелъ, будемъ подвизаться хранить себя и, упразднясь отъ всего, прилъжно молиться Богу, ибо не знаемъ, будетъ ли и въ другой день такой же дождь. Мы опять спросили его: какъ, отче, можетъ человъкъ сохранять сокрушеніе, когда оно приходитъ? Старецъ отвъчалъ: пусть онъ ни къ кому не ходитъ въ тотъ день или годъ; пусть хранитъ чрево свое и сердце, чтобъ оно не мечтало, что плачетъ какъ  $[...]^1$ , пусть упражняется въ молитв и

<sup>1</sup> Слъдующее слово въ рукописи пропущено.

чтеніи. Впрочемъ, когда пріидетъ къ намъ плачъ, самъ онъ научитъ тому, что благопріятствуетъ ему и что препятствуетъ. При семъ онъ разсказалъ намъ слѣдующее: зналъ я объ одномъ братѣ, который жилъ въ уединенной келліи и работалъ кошницы. Въ случаѣ, когда находили на него слезы и онъ вставалъ на молитву, слезы тотчасъ останавливались; когда же опять садился и, взявъ плетеницу, собиралъ умъ свой, они тотчасъ возвращались. Равнымъ образомъ, если и при чтеніи, приходя въ сокрушеніе, онъ вставалъ на молитву, сокрушеніе тотчасъ отступало, но лишь брался опять за книгу — снова приходило. Тогда сказалъ братъ сей: хорошо говорили отцы, что плачъ есть учитель, ибо онъ самъ научаетъ человъка тому, что ему благопріятствуетъ.

47. Старецъ разсказывалъ, что нъкоему брату, желавшему оставить міръ, препятствовала въ томъ собственная его мать; но онъ не кидалъ своего намъренія и не переставаль докучать ей, говоря: хочу спасти душу мою. Такъ какъ при всемъ стараніи своемъ она не могла воспрепятствовать ему, то наконецъ дала позволеніе. Но отшедши отъ нея и сдълавшись монахомъ, онъ иждивалъ жизнь свою въ нерадъніи. Случилось, что мать его умерла, а черезъ годъ заболълъ и онъ тяжкою болъзнію безъ всякой надежды на выздоровленіе и, придя въ изступленіе, былъ восхищенъ на судъ, гдъ среди осужденныхъ замътилъ и мать свою. Увидъвъ сына здъсь, въ изумленіи она спросила его: сынъ мой, что это? И ты осужденъ въ сіе мъсто? А гдъ же твои слова: хочу спасти душу свою? Пристыженный ея словами, въ скорби стоялъ онъ, не имъя, что отвътить. И тутъ онъ услышалъ голосъ: возмите его отсюда; я послалъ за другимъ монахомъ, одноименнымъ этому, изъ такой-то обители. Когда видъніе кончилось и братъ пришель въ себя, онъ разсказаль обо всемь предстоящимь, въ подтверждение же истинности видъннаго просилъ однаго изъ братій сходить въ упомянутую киновію и узнать, почилъ ли одноименный ему братъ, что посланнымъ и было удостовърено. Послъ сего, оправившись отъ болъзни и укръпясь, братъ сей заперся въ келліи и, заботясь единственно о спасеніи своемъ, каялся и плакалъ о томъ, что прежде дѣлалъ въ нерадѣніи. И такое было у него сокрушеніе, что многіе умоляли его послабить нѣсколько, опасаясь, не приключилось бы ему какого вреда отъ безмѣрнаго плача. Но онъ не хотѣлъ утѣшиться и говорилъ: если я не снесъ укора матери своей, то какъ снесу стыдъ въ день суда предъ Христомъ и святыми Ангелами Его?

- 48. Старецъ сказалъ: если бы возможно было душамъ человъческимъ выходить изъ тъла по воскресеніи во второе пришествіе Христово, то весь міръ умеръ бы отъ ужаса и изступленія, ибо что возможно было бы тогда узръть: небеса развързающіяся и Бога, открывающагося съ гнъвомъ и негодованіемъ, неисчетныя воинства Ангеловъ и все человъчество. Потому мы должны жить такъ, чтобъ каждую минуту быть готовыми дать отчетъ Богу о своемъ житіи.
- 49. Братъ спросилъ старца: какъ приходитъ страхъ Божій въ душу? И старецъ сказалъ: если человъкъ возымъетъ смиреніе, нестяжательность и неосужденіе, то пріидетъ къ нему страхъ Божій.
- 50. Братъ пришелъ къ старцу и спросилъ его: отчего сердце мое жестко и я не боюсь Бога? Старецъ отвътилъ ему: думаю, если человъкъ будетъ всегда устрашать себя въ сердцъ своемъ, то скоро можетъ стяжать страхъ Божій. Братъ снова спросилъ: въ чемъ состоитъ сіе устрашеніе? И старецъ сказалъ: въ томъ, чтобъ во всякомъ дълъ внушать душъ своей помнить, что она должна предстать предъ Бога, и говорить ей сіе: какую помощь можетъ подать мнъ человъкъ? Думаю, если человъкъ будетъ постоянно упражняться въ этомъ, то скоро придетъ къ нему страхъ Божій.
- 51. Одинъ старецъ, увидъвъ кого-то смъющимся, сказалъ ему: предъ лицемъ неба и земли имъемъ мы дать отчетъ во всъмъ житіи нашемъ, а ты смъешься!
- 52. Старецъ сказалъ: какъ гръхи свои мы повсюду носимъ съ собою, такъ и плачь и сокрушеніе мы должны имъть съ собою вездъ, гдъ бы ни были.

- 53. Братъ спросилъ старца: что мнѣ дѣлать? И тотъ отвѣтилъ ему: должны мы всегда плакать, ибо вотъ что случилось съ однимъ изъ отцевъ: онъ умеръ, а послѣ нѣсколькихъ часовъ опять возвратился къ жизни. Мы спросили его: что видѣлъ ты тамъ, авва? Онъ съ плачемъ сказалъ намъ: слышалъ я тамъ гласъ рыданія и непрестанные вопли: увы мнѣ! увы мнѣ! Такъ всегда должны рыдать и мы.
- 54. Братъ еще спросилъ: отче, почему душа моя желаетъ слезъ, но они не приходятъ? Скорбитъ о томъ душа моя. Старецъ отвътилъ ему: сыны Израиля вошли въ землю обътованія уже послъ сорокалътняго странствованія. Если и ты войдешь въ нее, то не будешь болъе бояться брани. Потому Богу угодно держать душу въ скорби, чтобъ она всегда возгръвала въ себъ желаніе войти въ землю оную.
- Одинъ ревностный братъ, придя на Синайскую гору изъ чужой страны, поселился въ небольшой келліи. Когда онъ вошелъ въ нее впервые, нашелъ небольшую дщицу, на коей было написано такъ: Моссей Өеодору — я здъсь и свидътельствую. Полагая сію дщицу предъ глазами своими, братъ вопрошалъ писавшаго, какъ бы онъ присутствоваль: гдъ же ты теперь, человъкъ, хотя говоришь: я здъсь и свидътельствую? Въ какомъ міръ ты въ часъ сей? И гдъ рука, написавшая сіе? Такъ дълалъ онъ всякій день и, непрестанно помня о смерти, пребываль въ плачъ. Рукодъліемъ его было — переписывать книги. Онъ взяль у братій бумаги и означилъ, какую кому написать, но умеръ, никому ничего не написавъ, лишь на небольшихъ столбцахъ въ тетради каждаго оставилъ слъдующія слова: простите мнъ, отцы мои и братія! имълъ я небольшое дъло съ однимъ человъкомъ и по сей причинъ не нашелъ времени написать вамъ.
- 56. Близъ сего брата жилъ другой братъ, родомъ изъ Елиссы. Однажды, собравшись идти въ кръпостъ<sup>1</sup>, онъ по-

Послъ избіенія раиоскихъ и синайскихъ отцевъ для безопасности отъ набъговъ главный синайскій монастырь и церковь обвели стъною, отчего онъ получилъ видъ и названіе — кръпость. Въ случаъ опасности туда укрывались всъ отцы, подвизавшіеся по разнымъ ущельямъ Синайскихъ горъ.

просиль брата-писца: сдълай милость, посмотри за садомъ, пока я возвращусь. Тотъ отвътилъ: хорошо, сколько смогу, постараюсь. Когда братъ ушелъ, оставшійся сказалъ себъ: смиренне! Пекись о садъ, пока есть время. И ставъ съ вечера на молитву, до самого утра не переставалъ со слезами пъть и молиться, равно какъ и весь слъдующій день, который быль Святое Воскресенье. Братъ, сосъдъ его, пришедши къ вечеру, нашелъ садъ свой, истребленный дикими свиньями, и сказаль ему: Богь да простить тебъ, братъ, что не постерегъ ты сада. Онъ отвъчалъ: видитъ Богъ, авва, — я стерегъ, сколько могъ; и да подастъ намъ Богъ, какъ знаетъ, плодъ въ нашемъ маломъ саду. Сосъдъ сказалъ: повърь, братъ, — все опустошено. Знаю, — снова отвътилъ тотъ, но върую Богу, что опять все расцвътетъ. Въ другое время братъ-садовникъ попросилъ брата-писца: пойдемъ польемъ садъ. Тотъ отвъчалъ ему: пойди полей теперь ты, а я буду поливать ночью. Такъ, когда случилось бездождіе, братъ садовникъ опечалился и сказалъ сосъду своему писцу: ах братъ! Если не поможетъ Богъ, то въ нынъшній годъ мы не будемъ имъть воды. Тотъ сказалъ ему в отвътъ: горе намъ, братъ! Если изсякнутъ источники сада, истинно не будетъ намъ болъе спасенія. Это говориль онъ о слезахъ. Приближаясь къ смерти, сей добрый подвижникъ просилъ елисскаго сосъда своего: сдълай милость не говори никому, что я болънъ, и пробудь здъсь нынъшній день, а когда умру, возьми тъло мое и брось въ пустыню на съъденіе звърямъ и птицамъ, ибо оно много нагръщило предъ Богомъ и не достойно погребенія. Садовникъ сказалъ ему: повърь, авва, душа моя колеблется сдълать такое дъло. Но подвижникъ отвъчалъ: гръхъ сей да будетъ на мнъ; и даю тебъ слово, что если послушаешь меня и сдълаешь такъ, то и я помогу тебъ. Когда въ тотъ же день онъ умеръ, братъ исполнилъ заповъданное имъ: бросилъ его обнаженное тъло въ пустыни, а жили они въ двадцати миляхъ отъ кръпости на мъстъ, называемомъ Метемеръ. На третій день отшедшій ко Господу явился сосъду своему во снъ и сказалъ: Богъ да

помилуетъ тебя, братъ, какъ ты помиловалъ меня. Повърь мнъ, великую милость сотворилъ со мною Богъ за то, что тъло мое осталось непогребеннымъ, ибо Онъ сказалъ мнъ: смотри, за великое смиреніе твоя Я опредълилъ тебъ быть съ Антоніемъ. Я просилъ и о тебъ. Поди же оставь садъ свой и пекись о другомъ садъ. Знай, что, когда вышла душа моя изъ тъла, видълъ я, какъ слезы мои угасили огнь, въ который имълъ я быть вверженъ.

57. Два брата по плоти, отръкшись отъ міра, пришли въ Нитрійскую гору и отдались подъ руководство одному отцу. Богъ далъ имъ обоимъ даръ сокрушенія и слезъ. Однажды старецъ увидълъ такое видъніе: оба брата, стоя на молитвъ, держали исписанныя хартіи и омывали ихъ слезами своими. Письмена однаго изъ нихъ смывались легко, а другаго съ трудомъ, ибо казалось, будто написаны они были какъ бы жгучими чернилами. Старецъ молилъ Бога изъяснить ему сіе видъніе, и Ангелъ, представъ ему, сказалъ: письмена на хартіяхъ суть гръхи ихъ. Одинъ изъ нихъ гръшилъ по естеству, потому удобно разръшаются паденія его; другой же осквернился нечистыми и мерзкими паденіями, потому для покаянія имъетъ нужду въ большемъ трудъ и въ большемъ смиреніи. Съ сего времени старецъ говорилъ тому брату: трудись, братъ, ибо нажжены и съ трудомъ смываются. Говоря такъ, старецъ не открывалъ ему всего дъла до самой кончины его, чтобъ тъмъ не пресъчь его усердія, а только повторялъ: трудись, братъ, ибо съ трудомъ смываются.

58. Нъкто изъ отцевъ жилъ въ Раиоъ на мъстъ, называемомъ Халканъ. Къ нему пришелъ одинъ старецъ и сказалъ: авва! Скорблю я, когда отпускаю отъ себя за чъмънибудъ брата. Тотъ сказалъ ему въ отвътъ: я, когда посылаю куда-либо прислуживающаго мнъ брата, сажусь близъ двери и смотрю. Если помыслъ начнетъ говорить во мнъ: когда же придетъ братъ? — я отвъчаю ему: а если скоръе придетъ другой братъ, имъющій взять тебя ко Господу, что тогда будетъ? И такимъ образомъ, смотря на дверь, каждый день сокрушаюсь и плачу о гръхахъ своихъ, говоря: какой братъ придетъ

прежде — нижній или вышній? Старецъ отошелъ съ великою пользою и послъ самъ поступалъ такимъ же образомъ.

- 59. Однаго ревностнаго брата во время правила, которое совершаль онъ вмъстъ съ другимъ братомъ, одолъвали слезы, и онъ оставлялъ стихословіе псалма. Однажды братъ спросиль его, о чемъ помышляетъ онъ во время правила, что такъ горько плачетъ? И тотъ отвътилъ ему: всегда во время правила я зрю Судію, который какъ бы на судъ словно преступника истязуетъ меня, предстоящаго Ему, и вопрошаетъ, почему я согръшилъ. Такъ какъ я не знаю, что сказать въ оправданіе, то уста мои заграждаются, и я оставляю стихословіе псалма. Но прости мнъ, братъ, что огорчаю тебя, и если угодно, будемъ совершать правило свое каждый особо. Братъ возразилъ ему: нътъ, отче, хотя я не плачу, но глядя на тебя, укоряю себя. И Богъ, видя смиреніе его, даровалъ и ему плачъ, какъ даровалъ брату его.
- 60. Одинъ братъ пришелъ къ старцу, жившему на Синайской горъ, и просилъ его: отче! Скажи мнъ слово, какъ надобно молиться, ибо сильно прогнъвалъ я Бога. Старецъ отвътилъ: я, сынъ мой, когда молюсь, говорю такъ: Господи! Сподоби меня поработатъ Тебъ такъ, какъ я работалъ сатанъ, и возлюбитъ Тебя такъ, какъ я любилъ гръхъ.
- 61. Тотъ же старецъ сказалъ: хорошо во время молитвы воздъвать руки свои къ небу и просить Бога, чтобъ душа, по исходъ своемъ, безбъдно миновала всъхъ, кои будутъ покушаться положить ей преграды на пути къ небу.
- 62. На Синат одинъ новоначальный монахъ былъ посланъ своимъ аввою къ брату, имтвиему садъ, попросить немного зртлыхъ плодовъ. Пришедши къ брату, новоначальный спросилъ: авва, есть ли у тебя зртлые плоды? Мой авва просилъ ихъ немного. Тотъ отвтчалъ: сынъ мой, пойди и возьми на здоровье то, что есть здтсь и что ты хочешь. Новоначальный спросилъ потомъ: а есть здтсь, авва, милость Божія? Услышавъ это, братъ задумался и стоялъ, глядя въ землю. Потомъ спросилъ: что ты сказалъ, сынъ мой? Тотъ отвтчалъ: я сказалъ, авва: есть ли здтсь милость Божія?

И повториль свой вопрось въ третій разъ. Авва молчаль добрый часъ и, не найдя, что отвътить, со вздохомъ сказаль: милостивъ Богъ, сынъ мой, — и отпустилъ его. Послъ сего онъ взялъ милоть свою и тотчасъ, оставивъ садъ, вышелъ въ пустыню, говоря себъ: пойдемъ искать милость Божію. Если сей новоначальный спросилъ меня, а я не нашелъ, какой дать отвътъ, то что мнъ дълать, когда Самъ Богъ будетъ вопрошать меня.

- 63. Одинъ братъ, жившій на Емонской горъ, пришелъ во святый градъ и, приступивъ къ градоначальнику, исповъдалъ ему гръхи свои, послъ чего просилъ наказать его по законамъ. Удивленный симъ градоначальникъ, разсудивъ о томъ въ себъ, сказалъ ему: послушай, человъкъ Божій, такъ какъ ты самъ добровольно раскаялся, — я не дерзаю судить тебя, оставляя все на судъ Божій, ибо можетъ быть Богъ уже простиль тебя. Но братъ, возвратившись отъ него, наложилъ себъ на ноги и на шею цъпи и заперся въ келліи. Если какой-либо человъкъ спрашивалъ его, кто наложилъ на него эти тяжелыя цъпи, то братъ отвъчалъ: градоначальникъ. За день до кончины его сіи цъпи расторглись сами собою и спали съ него. Когда пришелъ прислуживающій ему, то, изумясь увидъннымъ, спросилъ: кто расторгъ твои цъпи? Онъ отвъчаль ему: Тотъ, Кто разръшиль гръхи мои, ибо Онъ явился мнъ вчера и сказаль: ради тепънія твоего Я разръшилъ всъ гръхи твои. Потомъ коснулся перстомъ Своимъ цъпей, и они тотчасъ спали съ меня. Повъдавъ о семъ, братъ отошелъ ко Господу.
- 64. Былъ въ Скибополъ чиновникъ, совершавшій страшныя дъла и всячески осквернявшій тъло свое. Придя въ раскаяніе дъйствіемъ благодати Божіей, онъ отрекся міра и, построивъ себъ келлію въ пустынномъ мъстъ въ глубинъ оврага, началъ подвизаться во спасеніе души своей. Узнали о семъ нъкоторые его знакомые и стали присылать ему хлъбъ и финики и все потребное; однако онъ, увидъвъ себя въ покоъ ни въ чемъ не имъющимъ недостатка, сказалъ себъ: поистинъ такая покойная жизнь ли-

шаетъ насъ тамошняго покоя, притомъ я и недостоинъ сего. Потому, оставя келлію свою, онъ удалился оттуда, говоря: пойдемъ, душа, на скорбь, ибо трава — какъ пища животныхъ — есть пища, приличная мнъ, осквернившагося дълами скотскими.

- Когда мы прибыли въ Раиоу, нъкоторые изъ братій разсказали намъ слъдующее: былъ здъсь одинъ старецъ — трудолюбивый и жившій выше мъста, называемаго Израиль. Имълъ онъ также попеченіе о трезвеніи ума своего и почти на каждомъ шагу останавливался, разсматриваль помысль свой и спрашиваль его: что въ тебъ, брать? Гдъ мы? И если находилъ умъ свой стихословящимъ и молящимся, говорилъ: хорошо. Если же находилъ помыслъ о чемъ-нибудь другомъ, укорялъ себя и говорилъ: ступай оттуда назадъ на дъло свое. Самому же себъ старецъ всегда говорилъ такъ: братъ! близокъ часъ исхода, а я еще ничего не вижу внутри себя. Однажды явился ему сатана и сказалъ: что ты трудишься? Повърь — все равно не спасешься. Старецъ отвътилъ ему: тебъ какое дъло? Пусть и не спасусь, но все же буду стоять надъ главою твоею, хотя ниже всъхъ, осужденныхъ на муку.
- 66. Одинъ старецъ, жившій въ Раиоѣ, имѣлъ такое дѣланіе: сидя въ келліи своей, задумчиво смотрѣлъ въ землю и, непрестанно качая головою, со вздохомъ говорилъ: что будетъ, что будетъ? Потомъ, помолчавъ немного и работая плетеницу, опять говорилъ, не переставая качатъ головою: что будетъ, что будетъ? Проводилъ онъ такъ всѣ дни свои, непрестанно помышляя объ исходѣ своемъ.
- 67. Сказалъ старецъ: прилично кающемуся уединяться, хранить теплоту усердія, скорбъть сердцемъ, плакать, не заботиться о міръ, никому не быть въ тягость, себя озлоблять, себя только обличать и осуждать, жить съ тъснотою, всегда бодрствовать и съ болъзнію сердечною непрестанно просить у Бога милости себъ.
- 68. Старецъ сказалъ: всякъ бо гръхъ, егоже аще сотворитъ человъкъ, кромъ тъла есть: а блудяй, во свое тъло согръшаетъ

- (1 Кор. VI, 18), потому что изъ него исходитъ оскверненіе; такъ и всякій подвигъ, какой совершаетъ человъкъ, кромъ тъла есть, а проливающій слезы очищаетъ и душу и тъло, ибо, сходя сверху, все тъло омываетъ и освъщаетъ.
- Братъ спросилъ старца: какъ, отче, приходитъ къ человъку плачъ? Старецъ отвътилъ: плачъ есть дъло навыка, и ищущій его долженъ долгое время трудиться, занимая умъ свой помышленіями или о гръхахъ, какіе содълалъ, или о мученіи, или о смерти, или объ отцахъ — какъ они отходили и гдъ теперь находятся, — словомъ, о всякаго рода предметахъ, могущихъ приводить въ сокрушеніе. Братъ спросиль: а можно, отче, вспоминать о родителяхъ? Старецъ сказалъ: какое помышленіе располагаетъ душу твою къ плачу, тъмъ и занимай умъ свой, а когда придутъ слезы, тогда, на чемъ хочешь, на томъ и сосредотачивай ихъ: на воспоминаніяхъ ли о гръхахъ своихъ или на другихъ благихъ помышленіяхъ. Такъ я зналъ однаго братаподвижника, который, когда сердце его бывало жестко, билъ себя и отъ боли начиналъ плакать, а послъ сего переходилъ къ воспоминанію и о гръхахъ своихъ.
- 70. Опять сказаль: бесъда о въръ и чтеніе догматических разсужденій изсушають слезы и прогоняють сокрушеніе, а житія и изреченія старцевъ просвъщають душу.
- 71. Еще сказаль: нътъ ничего гибельнъе привычки ко гръху много труда и времени потребно для того, чтобъ отсъчь ее, и безъ долговременнаго труда невозможно успъть въ томъ. Между тъмъ, какъ трудиться многіе могли, время же не всъмъ дано было, ибо оные вскоръ были посъщены смертію, и одинъ Богъ въдаетъ, что будетъ съ ними въ день суда.
- 72. Одинъ братъ, жившій уединенно въ келліи, часто приходилъ въ уныніе, ибо падалъ въ тяжкій грѣхъ. Напослѣдокъ въ слезахъ, не зная, что дѣлать, онъ сказалъ себѣ: что сдѣлано, то сдѣлано. Но совѣсть укорила его, говоря: но сдѣлано-то худо. Отъ этого онъ началъ плакать и плакалъ до самой смерти своей.

- 73. Старецъ сказалъ: сидящій въ келліи и поющій псалмы подобенъ человѣку, домогающемуся видѣть царя; а молящійся со слезами подобенъ тому, кто уже объемлетъ ноги царя и проситъ у него милости, какъ блудница.
- 74. Старецъ сказалъ: пріобучай мало-помалу сердце свое о каждомъ братъ истинно говорить: сей выше меня предъ Богомъ; или: сей ревностнъе меня. Такимъ образомъ достигнешь, наконецъ, того, что будешь ставить себя ниже всъхъ, и Духъ Божій вселится въ тебя. Если же будешь уничижать брата, отступитъ благодать Божія отъ тебя и предастъ тебя сквернамъ плотскимъ; ожестъ сердце твое и никакое сокрушеніе не посътитъ тебя.
- 75. Старецъ сказалъ: отъ подвижника Богъ требуетъ, чтобъ онъ совершенно не имълъ пристрастія ни къ чему вещественному, даже къ малой иглъ, ибо и это можетъ препятствовать его помыслу присъдъть Іисусу и плачу.
- 76. Еще сказаль: горе тебъ, душа, что привыкла только вопрошать о словъ Божіемъ и слушать, а ничего не исполняешь изъ того, что слышишь! Горе тебъ, тъло, что и зная, чъмъ можешь быть доведено до оскверненія, не перестаешь желать того, то есть сытости и утъхъ! Горе новоначальному, если онъ насыщаетъ чрево свое и въритъ винъ своей. Для такого тщетно и отреченіе отъ міра.
- 77. Одинъ братъ, жившій въ Монидіяхъ по діавольскому навожденію часто падалъ въ блудъ, однакожъ никогда не попускалъ онъ себѣ ниспасть до того, чтобъ оставить монашество, но всегда, совершая малое свое правило, умолялъ Бога съ воздыханіемъ, говоря: Господи! Хочу я или не хочу, спаси меня. Я, какъ земля, люблю гръхи; Ты же, какъ Богъ сильный, удержи меня. Ибо если праведника помилуешь, ничто же веліе; и если чистаго спасешь, ничто же дивно; достойно бо суть милости Твоея. Но на мнъ, Владыко, удиви милости Твоя; о семъ яви человъколюбіе твое, яко Тебъ оставленъ есть нищій. Такъ молился онъ каждый день падалъ ли въ гръхъ или не падалъ. Въ одну ночь, падши въ привычный гръхъ, онъ тотчасъ всталъ и началъ свое

правило. Демонъ, пораженный его дерзостью и благимъ безстудіемъ предъ Богомъ, предсталъ ему видимо и сказалъ: какъ не стыдишься становиться предъ лицемъ Бога или даже имъновать имя Его? Братъ отвъчалъ ему: келлія сія есть наковальня — одинъ ударъ даешь и одинъ получаешь. Такъ буду я до самой смерти въ терпъніи бороться съ тобою, а на то, въ какомъ состояніи застигнетъ меня послъдній часъ, воля Божія да будетъ. Только увъряю тебя съ клятвою: ей, пришедшему спасти гръшниковъ покаяніемъ, не престану молиться противъ тебя Богу, пока не престанешь и ты воевать противъ меня. И посмотримъ, кто побъдитъ — ты или Богъ? Услышавъ сіе, демонъ сказалъ ему: повърь, впредь не буду бороть тебя, чтобъ ради терпънія твоего не доставить тебъ вънца. И отступиль отъ него демонъ блуда со дня того. Вотъ какъ спасительно терпъніе и не отчаяніе себя, хотя бы случилось намъ часто падать въ брани, гръхи и искушенія! Послъ сего, пришедши въ сокрушеніе, братъ сидълъ и оплакивалъ гръхи свои. Если помыслъ говорилъ ему: какъ хорошо ты плачешь! Онъ отвъчаль ему: анавема сему — «хорошо». Неужели благоволитъ Богъ, чтобъ губилъ кто душу свою? Потомъ сидълъ и оплакивалъ ее, еще не зная — спасетъ ли ее или нътъ.

78. Одинъ братъ жилъ уединенно въ сторонъ Монидійской, и такая была у него всегда молитва: Господи! Я не боюсь Тебя, но пошли мнъ горячку, какое-либо бъдствіе, или болъзнь, или демона, чтобъ хотя симъ образомъ пришла въ страхъ ожестъвшая душа моя! Сказавъ сіе, онъ съ умиленіемъ присовокупилъ: знаю, что нельзя простить меня, ибо много согръшилъ я предъ Тобою, Владыко, но ради щедротъ Твоихъ — прости меня. Если это невозможно, накажи меня здъсь, Владыко, а тамъ избавь отъ наказанія. Если и сіе невозможно, воздай мнъ часть здъсь, а тамъ облегчи мнъ хотя малую тяжесть мученія моего, только начни отнынъ наказывать меня, но не во гнъвъ Твоемъ, Владыко. Такъ цълый годъ, въ слезахъ и постъ непрестанно стужаль онъ Богу и, наконецъ, въ великомъ смиреніи

помысловъ сказалъ себъ: но что же значитъ слово, сказанное Христомъ: блажени плачущіи: яко тіи уттьшатся (Мө. V, 4)? Однажды, сидя на землъ и плача по обычаю, воздремалъ онъ отъ печали и видитъ, что предсталъ ему Христосъ и съ веселымъ лицемъ привътливо спросилъ: что съ тобою, человъкъ, и о чемъ ты такъ плачешь? Братъ отвътилъ: я палъ, Господи. Явившійся сказалъ ему: такъ востань. Братъ отвътилъ: не могу востать, если Ты не подашь мнъ руки. Господь простеръ руку Свою и, поднявъ его, радушно сказалъ: чего же все плачешь, человъкъ, и о чемъ печалишься? Братъ отвътилъ: какъ мнъ не плакать, Господи, и не скорбъть, когда я столько оскорбилъ Тебя? Явившійся возложиль руку Свою на главу его и сказалъ: не скорби — милостивъ Богъ. Такъ какъ ты самъ мучаешь себя такою скорбію, то отнынъ Я уже болъе не скорблю на тебя: если Я далъ кровь Мою за тебя, то не явлю ли тъмъ паче человъколюбія Моего всякой кающейся душъ?! Придя въ себя послъ сего видънія, братъ нашелъ сердце свое исполненнымъ великой радости и, удостовърясь чрезъ то, что Богъ сотворилъ съ нимъ милость, въ великомъ смиреніи непрестанно благодарилъ Бога.

79. Одинъ братъ, отрекшись міра, поселился на Нитрійской горъ. Близъ него была келлія другаго брата, который слышалъ, какъ поселившійся братъ каждый день горько плакалъ о гръхахъ своихъ, а если слезы не приходили къ нему, онъ говорилъ душъ своей: не плачешь, жалкая, и не рыдаешь? Повърь, коль не хочешь плакать сама, то я насильно заставлю тебя плакать. Потомъ вставалъ, бралъ бичь изъ жесткой верви и билъ себя дотолъ, пока не начиналъ плакать отъ боли. Удивляясь тому, братъ, сосъдъ его, просилъ Бога открыть ему, хорошо ли тотъ дълаетъ, мучая себя такъ? И вотъ однажды ночью въ сновидъніи онъ увидъль сего брата въ вънцъ, стоящимъ въ хоръ мучениковъ, и, когда смотрълъ на него, услышалъ гласъ: видишь — сей добрый подвижникъ, мучающій себя ради Христа, увънчанъ какъ мученикъ!

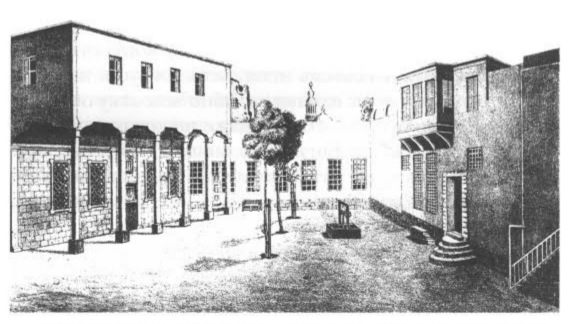
80. Одинъ старецъ, жившій по ту сторону Клисмы, пошель однажды въ Егупетъ по своимъ нуждамъ и взяль съ собою ученика своего. Придя въ городъ, называемый Кинно, они пробыли тамъ цълую недълю и видъли, какъ съ самого утра мужи и жены города сего выходили на кладбище и плакали каждый надъ усопшимъ своимъ до третьяго часа. Видя то, старецъ сказалъ ученику своему: видишь, братъ, чъмъ заняты они? Върь мнъ, если и мы не будемъ дълать также, то пойдемъ въ муку въчную. Возвратясь на свое мъсто, они немедленно устроили себъ гробы на довольномъ растояніи одинъ отъ другаго и каждый день, садясь съ утра, плакали о душахъ своихъ, какъ о мертвецахъ. Если когда-либо подъ утро ученикъ засыпалъ, старецъ кричалъ ему: встань, братъ, встань! Впрочемъ, они имъли опредъленный часъ и для плача на гробахъ и для рукодълія своего. Однажды братъ сказалъ старцу: авва! Жестка душа моя, и я не могу плакать. Старецъ отвъчалъ: поборись, сынъ мой, немного и потрудись, и Богъ, видя трудъ твой, подастъ тебъ плачъ, который уже безъ труда будетъ приходить къ тебъ. Ибо, увъряю тебя, какъ для пронзеннаго стрълою сердца нътъ уже врачеванія, такъ, и когда Богъ уязвитъ сердце плачемъ, оно остается уязвленнымъ до самой смерти, и болъзненное сокрушеніе никогда не отходитъ отъ него; такъ что, куда ни пойдетъ таковый, съ нимъ пойдетъ и плачь въ сердцъ его. Однажды старецъ замътилъ, что ученикъ его обременимъ пищею, ибо въ тотъ вечеръ были у нихъ посътители, и сказалъ ему наединъ: или не знаешь, братъ, что плачъ есть возженный свътильникъ? Если не будешь надежно покрывать его, онъ тотчасъ погаснетъ; такъ и многоядъніе погашаетъ его; и долгій сонъ препятствуетъ ему; и осужденіе гаситъ его; и многословіе истребляетъ его, и всякій покой плоти уничтожаетъ его. Любящій Бога отъ всего долженъ удълять часть Христу. Братъ спросиль: что значитъ сіе, отче? И старецъ отвътилъ: когда случится у тебя хлъбъ чистый, оставь его для другаго, а самъ ъшь нечистый — Христа ради; если случится вино хорошее, подлей въ него немного оцта и пей — ради Христа, пившаго оцетъ; также не ѣшь досыта, но оставь немного, говоря: это часть Христова; если найдешь мягкое возглавіе, оставь его и положи камень — Христа ради; если лежа озябнешь, — потерпи, говоря себѣ, что другіе совсѣмъ не спятъ; если будешь поносимъ, — смолчи, говоря: Христа ради, ибо и Онъ былъ поруганъ насъ ради; если готовишь себѣ кашицу, — испорть ее немного, говоря, что другіе — достойные — и хлѣба не ѣдятъ, а я — недостойный — ѣмъ кашицу, тогда какъ мнѣ надлежало бы ѣстъ пепелъ и прахъ, — и просто ко всему примѣшивай немного горечи — и къ пищѣ, и ко сну, и къ работѣ; живи всегда смиренно, помня, какъ жили святые, дабы, когда пріидетъ послѣдній часъ, онъ засталь насъ въ скорби и тѣснотѣ; и мы тамъ обрѣли бы успокоеніе.

- 81. Старецъ сказалъ: если помыслъ будетъ внушать тебъ приготовить въ праздникъ разныя яства, не слушай его, иначе ты будешь праздновать по-іудейски, ибо они такъ празднуютъ. А для монаха же самая хорошая пища плачъ и слезы.
- 82. Опять сказаль: если выйдешь куда-либо изъ келліи своей и замътишь, что сколько-нибудь ослабъло сокрушеніе твое, возвратись скоръе и поспъши возстановить въ себъ прежній чинъ твой, то есть плачъ.
- 83. Еще сказаль: если желаешь стяжать плачъ, сдълай такъ, чтобъ всъ сосуды и всъ вещи твои были бъдны, какъ у сидящихъ на торжищъ собратій (то есть нищихъ).
- 84. Сказалъ также: если не имъешь сокрушенія, то знай, что у тебя есть тщеславіе, ибо эта страсть болъе всего не допускаетъ душъ прійти въ сокрушеніе.
- 85. Опять сказаль: когда Богъ даруетъ тебъ плачъ, не думай, будто дълаешь великое дъло, ибо блаженъ не имъющій нужды въ плачъ. Если Богъ увидитъ, что сердце человъка тщеславится слезами, то беретъ ихъ отъ него; послъ сего сердце такого человъка опять дълается жесткимъ, и онъ погибаетъ.

- 86. Сказаль еще: когда Богъ даруетъ тебъ сокрушеніе, оставь тогда рукодъліе свое, если видишь, что это полезно, и предайся плачу. Не близокъ ли день исхода твоего, и Богъ даровалъ тебъ плачъ, дабы чрезъ него обрълъ ты хотя малую милость? Ибо какъ сатана при кончинъ человъка старается погубить его, такъ Богъ часто при кончинъ человъка спасаетъ его, влагая въ сердце благія расположенія.
- 87. Онъ же сказалъ: если есть кладбище въ томъ мъстъ, гдъ ты живешь, чаще ходи туда и помышляй о покоящихся тамъ, особенно во время плотской брани. Также, когда узнаешь, что какой-нибудь братъ отходитъ ко Господу, пойди и побудь съ нимъ, чтобъ видъть, какъ душа разлучается съ тъломъ.
- 88. Еще сказалъ: если по паденіи во гръхъ обратишься и начнешь скорбъть и каяться, смотри не переставай сокрушаться и воздыхать ко Господу до самого дня смерти твоей, чтобъ иначе опять скоро не впасть въ тотъ же ровъ, ибо одна печаль по Богъ есть узда для души, не попускающая ей падать.
- 89. Опять сказаль: коль скоро видитъ сатана, что Богъ являетъ къ тебъ милость Свою, подавая сокрушеніе душъ твоей, тотчасъ начинаетъ напоминать тебъ о разныхъ дълахъ, будто необходимо нужныхъ, говоря: сдълай теперь то-то и то-то, потому что въ этомъ есть нужда; или: поди, посъти такого-то, потому что онъ болънъ. Все это дълаетъ онъ для того, чтобъ не попуститъ тебъ упраздниться отъ всего и не попустить тебъ вкусить сладости плача. Ежели, понявъ хитрость сатаны, ты попечешься сохранить плачъ, прилежа молитвъ сокрушенной и смиренной, то ожидай скорбнаго искушенія или отъ людей или отъ демоновъ, ибо сатана обычно сильнъе воюетъ на человъка тогда, когда онъ мужественнъе противостоитъ ему; гнъвъ же болъе всего истребляетъ сокрушеніе и смиреніе души. Если окружатъ тебя помыслы и демоны, когда сидишь безмолвно въ келліи своей, тотчасъ встань и помолись, а потомъ походи внъ, и они отбъгутъ отъ тебя и разсъятся.

- 90. Старецъ сказалъ: сидя въ келліи своей, храни непрестанно память о Богъ, и объемлетъ тебя страхъ Божій, и изгонитъ изъ души твоей всякій гръхъ, всякое зло и всякое беззаконіе.
- 91. И еще сказалъ: страхъ Божій спасаетъ человъка отъ гръха; стяжавшій его имъетъ въ немъ сокровищницу, исполненную благъ.
- 92. Одинъ старецъ, жившій уединенно въ келліи въ продолженіи шестидесяти лътъ отшельничества своего, никогда не переставалъ плакать и всегда говорилъ: время сіе Богъ далъ намъ на покаяніе, и потому только покаянія и должны мы искать.
- Объ одномъ старцъ разсказывали, что прежде монашества онъ былъ пастухомъ и пасъ воловъ. Однажды сошель онъ съ ними въ Іерихонъ, гдъ въ гостинницъ одинъ изъ воловъ наступилъ на малое дитя и умертвилъ его. Пораженный тъмъ, онъ оставилъ все и удалился на Арнонъ, гдъ и сталъ отшельничествовать и оплакивать гръхъ свой, говоря: я содълаль убійство и какъ убійца имъю быть осужденъ на судъ. Близъ того мъста при ръкъ жилъ левъ, и старецъ каждый день началъ ходить въ логовище льва, бить его и сердить, чтобъ онъ съълъ его; левъ же нисколько не вредилъ ему. Старецъ, видя свою безуспъшность сказалъ себъ: лягу на дорогъ, по которой ходитъ левъ, и когда онъ пойдетъ на ръку пить, то съъстъ меня.  $\Lambda$ егъ, а спустя немного времени, появился левъ; однако подобно человъку онъ спокойно перескочилъ чрезъ старца, даже не коснувшись его. Удостовърясь симъ, что Богъ не вмъняетъ ему гръха, старецъ пришелъ въ одну изъ обителей и провелъ тамъ все оставшееся время жизни своей, спасительно назидая всъхъ до самой кончины.
- 94. Братъ спросилъ старца: что мнъ дълать, авва, ибо, когда вижу кого согръшающаго, осуждаю его; если же слышу о братъ нерадивомъ, ненавижу его и тъмъ гублю душу свою. Старецъ отвътилъ: когда услышишь что подобное, скоръе отскочи отъ помысла сего и бъги къ помышленію

о днъ ономъ страшномъ и представь себъ страшный престолъ и Судію неподкупнаго; огненныя ръки, текущія предъ престоломъ тъмъ и кипящія пламенемъ; не престающія мученія и казнь, не имъющую конца; мракъ непроницаемый, тьму кромъшную, червя неусыпающаго, узилища неръшимыя, скрежетъ зубовъ и плачъ неутъшный. Вотъ о чемъ должно помышлять, вотъ какія неизбъжныя бъды должно содержать въ мысли! Судія тотъ не будеть имъть нужды въ обвинителяхъ и въ свидътеляхъ, въ доказательствахъ и обличеніяхъ, но какъ что было содълано, такъ и изыдетъ на среду предъ очи согръшившихъ. Тогда никто не придетъ исхитить отъ мученія — ни отецъ, ни сынъ, ни дщерь, ни другой какой родственникъ, ни сосъдъ, ни другъ, ни покровитель; не помогутъ тогда ни деньги, ни богатство, ни власть, ибо все это развъется какъ прахъ изъ подъ ногъ. Одинъ судимый получитъ отъ того, что содъяно имъ, или оправдывающій или осуждающій его приговоръ; тогда никто не будетъ судимъ за другаго, а только за то, въ чемъ согръшилъ самъ. Зная сіе, не суди никого, — и будешь покоенъ.



Видъ патріаршаго дома и церкви святителя и чудотворца Николая въ Каиръ

О ВОЗДЕРЖАНІИ, ПОДЪ КОТОРЫМЪ ДОЛЖНО РАЗУМѢТЬ НЕ ТОЛЬКО ВОЗДЕРЖАНІЕ ВЪ ПИЩѢ, НО ВООБЩЕ УКРОЩЕНІЕ ВСѢХЪ НЕПРАВЫХЪ ДВИЖЕНІЙ ДУШИ

- 1. Однажды братія пошли изъ Скита къ аввѣ Антонію и возшедши на корабль, отправлявшійся къ нему, нашли въ немъ другаго старца, который ѣхалъ туда же. Братія не знали его и, сидя на кораблѣ, бесѣдовали между собой объ изреченіяхъ отцевъ, о словахъ Писанія и о своихъ рукодѣліяхъ; старецъ же молчалъ. Когда прибыли они на пристань, оказалось, что и старецъ сей также направлялся къ аввѣ Антонію, который, когда они пришли къ нему, сказалъ: хорошаго сопутника нашли вы въ семъ старцѣ. Потомъ и старцу сказалъ: хорошихъ братій нашелъ и ты себѣ, авва. Старецъ отвѣтилъ: они хороши, да дворъ у нихъ безъ воротъ: кто хочетъ, входитъ въ стойло и отрѣшаетъ осла. Это сказалъ онъ потому, что они говорили обо всемъ, что ни приходило на уста ихъ.
- 2. Авва Даніилъ говорилъ объ аввъ Арсеніи, что онъ всю жизнь проводилъ въ бдъніи и, когда около утра приходилъ соснуть естества ради, говорилъ сну: иди, злой рабъ. Потомъ, сидя, немного забывался и тотчасъ пробуждался опять.
- 3. Авва Арсеній говориль: что монаху, достаточно соснуть одинъ часъ, если онъ подвижникъ.
- 4. Авва Даніилъ также говорилъ объ аввъ Арсеніи: во все время, какъ онъ жилъ съ нами, мы приготавливали ему на годъ только одинъ коробъ пшеницы, отъ которой и сами ъли, когда приходили къ нему.
- 5. Онъ же сказывалъ, что авва Арсеній перемънялъ воду, въ коей размачивалъ пальмовыя вътви, не болъе однаго раза въ годъ и только подливалъ новой воды (ибо онъ

обыкновенно плелъ верви и сшиваль ихъ до шестаго часа). Старцы спросили его: почему, авва, не перемънишь ты воды для вътвей, ибо она источаетъ зловоніе? И онъ отвътилъ имъ: за өиміамъ и муро, коими я наслаждался въ міръ, надобно мнъ потерпъть сіе зловоніе.

- 6. Онъ же говориль еще: когда авва Арсеній узнаваль, что уже созрѣли фрукты и овощи разнаго рода, то просиль принести и ему, но вкушаль отъ каждаго только единожды, благодаря Бога.
- 7. Говорили объ аввъ Агаоонъ, что онъ на три года влагалъ камень въ уста свои, пока не навыкъ молчанію.
- 8. Онъ же шель однажды съ учениками своими, и одинъ изъ нихъ, нашедши на пути небольшой зеленый чечевичный стручокъ, спросилъ старца: отче! Если велишь, я возьму его? Старецъ посмотрълъ на него съ удовольствіемъ и сказалъ: ты положилъ его тамъ? Братъ отвъчалъ: нътъ. Тогда старецъ сказалъ ему: какъ ты хочешь взять то, чего не положилъ?
- 9. Разсказывали объ аввъ Агаоонъ и объ аввъ Аммунъ: когда они продавали какую-либо вещь, лишь однажды сказывали цъну, а потомъ, что давали, то и брали молча, съ видомъ довольнымъ. И опять, когда хотъли купить что-нибудь, запрошенную цъну давали молча и брали купленное, ничего не говоря.
- 10. У аввы Агаөона нѣкогда было два ученика, кои отшельнически жили каждый особо. Однажды онъ спросиль однаго изъ нихъ: какъ живешь ты, братъ, въ келліи своей? Тотъ отвѣтилъ: пощусь до вечера и потомъ съѣдаю два сухихъ хлѣбца. Старецъ сказалъ ему: ты подвизаешься соразмѣрно. Потомъ спросилъ онъ и другаго: ты какъ живешь? Онъ отвѣтилъ: пощусь по два дня и потомъ съѣдаю два сухихъ хлѣбца. Старецъ сказалъ на это: твой подвигъ труднѣе, и ты несешь двойную тяготу. Ибо и то подвигъ, если кто вкушаетъ каждый день, но не досыта; иной хотя и постится по два дня, да естъ досыта; ты же, постясь по два дня, не ѣшь досыта.

- 11. Однажды авва Ахилла въ Скитъ пришелъ въ келлію аввы Исаіи и засталъ его ядущимъ. Въ блюдо свое онъ положилъ соли и воды. Старецъ, видя, какъ онъ спряталъ блюдо за корзинку, спросилъ: скажи мнъ, что ты ълъ? Тотъ отвътилъ: прости мнъ, авва! Я ръзалъ вътви на жаръ и вложилъ въ уста мои кусокъ хлъба съ солью; но отъ жары пересохла гортань моя, и хлъбъ никакъ не проходилъ, посему, чтобъ проглотитъ, принужденъ я былъ добавить воды. Но прости мнъ! Тогда старецъ сказалъ: пойдите посмотрите. Исаія похлебку ъстъ въ Скитъ. Если хочешь ъсть похлебку, иди въ Егупетъ.
- 12. Пришелъ нѣкто изъ старцевъ къ аввѣ Ахиллѣ и, видя, что онъ извергаетъ кровь изъ устъ своихъ, спросилъ: что это такое, отче? И старецъ отвѣтилъ: это слово брата, оскорбившаго меня! Я подвизался не обнаруживать его и просилъ Бога, чтобъ оно было взято отъ меня, и стало слово то кровію въ устахъ моихъ. Я выплюнулъ его и успокоился, забывъ оскорбленіе.
- 13. Говорили объ аввъ Аммонъ: будучи болънъ, онъ много лътъ пролежалъ въ постелъ и никогда не попускалъ помыслу своему посмотръть во внутреннюю келлію свою, дабы не видъть, что въ ней есть, ибо по причинъ болъзни его было много приношеній. Когда ученикъ его Іоаннъ входилъ или выходилъ, авва смежалъ очи, дабы не видъть, что тотъ дълаетъ, ибо зналъ его какъ върнаго монаха.
- 14. Авва Анувъ говорилъ: съ тъхъ поръ, какъ наречено имя Христово на мнъ (Іак. II, 7), не исходила ложь изъ устъ моихъ.
- 15. Братъ спросилъ авву Авраама: если случится мнѣ много поѣсть, что это? Старецъ сказалъ въ отвѣтъ: что ты говоришь, братъ? Столько ѣшь?! Или думаешь, что ты пришелъ на гумно?
- 16. Авва Веніаминъ говорилъ: когда возвратились мы съ жатвы въ Скитъ, принесли намъ изъ Александріи подаяніе по одному сосуду чистаго масла, укупореннаго гипсомъ. Когда опять приходило время жатвы, братія при-

носили то, что у кого оставалось, въ церковь. Я не открывалъ сосуда своего, но, просвърливъ его иглою, отлилъ немного масла; и было у меня на сердцъ, что я сдълалъ великое дъло. Когда на этотъ разъ пришло время отдать оставшееся въ церковь, то братія принесли свои сосуды загипсованными, а я — просвърленный, то было мнъ стыдно такъ, какъ я соблудилъ.

- 17. Авва Веніаминъ, пресвитеръ Келлій, сказывалъ: пришли мы въ скитъ къ одному старцу и хотѣли дать ему немного елея, но онъ сказалъ намъ: тотъ малый сосудъ съ елеемъ, который вы принесли три года тому назадъ, лежитъ такимъ, какимъ вы его тогда и положили. Услышавъ сіе, мы подивились житію старца.
- 18. Онъ же разсказывалъ: пришли мы одажды къ другому старцу, и онъ удержалъ насъ, дабы вкусить пищи. Старецъ положилъ намъ ръдечнаго масла, но мы попросили его: принеси намъ лучше немного хорошаго масла. Услышавъ это, онъ перекрестился и сказалъ: есть ли другое масло, кромъ сего, я не знаю.
- 19. Разсказывали объ аввъ Діоскоръ Нахіатскомъ, что хлъбъ у него былъ только ячменный и чечевичный и каждый годъ назначалъ онъ себъ какое-нибудь особое правило житія, говоря: въ сей годъ я не буду видъться ни съ къмъ, или не буду говорить, или не буду есть варенаго, или не буду ъсть фруктовъ, или овощей. Такъ поступалъ онъ во всякомъ дъланіи и, когда кончалъ одно правило, начиналъ другое, исполняя его цълый годъ.
- 20. Святой Епифаній, послаль однажды къ аввъ Иларіону попросить его къ себъ, говоря: приди повидаемся прежде исхода нашего изъ тъла. Когда тотъ пришелъ, они радовались другъ другу, а потомъ съли кушать и принесена была пища. Епископъ взялъ себъ часть, другую подалъ аввъ Иларіону. Старецъ сказалъ: прости меня, но съ тъхъ поръ, какъ принялъ схиму, я не ълъ ничего заколотаго. Епископъ отвътилъ: а я съ тъхъ поръ, какъ принялъ схиму, не допускалъ, чтобъ кто-то уснулъ,

имъя нъчто на меня, и самъ не засыпалъ, имъя на кого что-либо. Старецъ сказалъ: прости меня! Твое дъло больше моего.

- 21. Одинъ братъ спросилъ авву Еупрепія: какъ мнѣ жить? Старецъ отвѣтилъ: ѣшь траву, носи траву и спи на травѣ, то есть все презирай и содѣлай сердце свое твердымъ какъ желѣзо.
- 22. Авва Еvагрій говориль, что одинь изъ отцевъ сказаль: постническая строгая жизнь, соединенная съ любовію, скоро вводить монаха въ пристань безстрастія.
- 23. Объ аввъ Елладіи разсказывали, что онъ провель двадцать лътъ въ Келліяхъ и ни единожды не подняль очей своихъ, чтобъ посмотръть на кровлю церкви.
- 24. Говорили о томъ же аввъ Елладіи, что онъ ъль лишь хлъбъ и соль. Когда пришла Пасха, авва сказалъ: братія нынъ ядятъ хлъбъ и соль, и я ради Пасхи долженъ подъять небольшой трудъ: такъ какъ во всъ дни я ъмъ сидя, то нынъ ради Пасхи буду ъсть стоя.
- 25. Разсказывали объ аввъ Зинонъ, что однажды, проходя Палестиною и утрудившись, сълъ онъ поъсть близъ смоквеннаго сада. Помыслъ говорилъ ему: возьми себъ одну смоквочку и съъшь; ну что въ этомъ? Онъ отвътилъ помыслу: воры пойдутъ въ муку. Итакъ, испытай себя здъсь можешь ли понести мученіе? Поднявшись, стоялъ онъ на жару пять дней и, изжаривъ себя, какъ на сковородъ, сказалъ себъ: нътъ, ты не можешь понести муки. А потомъ помыслу: если не можешь, не кради и не ъшь.
- 26. Авва Исаія сказаль: люби молчаніе паче глаголанія, ибо молчаніе сокровиществуеть, а глаголаніе расточаеть.
- 27. Говорили, что тотъ же авва Исаія, позвавъ однаго изъ братій, умыль ему ноги, потомъ положилъ горсть чечевицы въ горшокъ и, когда она начала кипѣть, принесъ ее. Братъ сказалъ ему: отче! Она еще не уварилась. Авва Исаія отвѣтилъ: не довольно ли тебѣ и того, что видѣлъ огонь? И это великое утѣшеніе.

- 28. Авва Исаія сказалъ: когда кто хочетъ воздать зломъ за зло, то и однимъ мановеніемъ можетъ оскорбить совъсть брата.
- 29. Спросили авву Исаію: что есть злословіе? И онъ отвътиль: злословіе есть невъденіе славы Божіей и ненависть къ ближнему.
- 30. Спросили также: что есть гнъвъ? Авва отвътиль: гнъвъ есть ссора, ложь и невъжество.
- 31. Авва Өеодоръ сказалъ: не можешь спать тамъ, гдъ есть женщины.
- 32. Авва Өеодотъ сказалъ: скудость хлъба измождаетъ тъло монаха. Другой же старецъ говорилъ, что бдъніе болъе измождаетъ тъло.
- 33. Авва Іоаннъ Коловъ сказалъ: если царь захочетъ взять непріятельскій городъ, то прежде всего удерживаетъ воду и съъстные припасы; тогда непріятели, погибая отъ голода, покоряются ему. Такъ бываетъ и съ плотскими страстями: если человъкъ будетъ жить въ постъ и гладъ, то сіи враги души его сами собою изнемогутъ.
- 34. Онъ же разсказываль: однажды, идя по скитской дорогъ со своимъ плетеніемъ, встрътилъ я погонщика верблюдовъ, который своими словами подвизалъ меня на гнъвъ, тогда я, бросивъ корзины, убъжалъ.
- 35. Опять сказаль: кто такъ силенъ, какъ левъ? Однако изъ-за чрева своего попадаетъ и онъ въ съти, и вся сила его смиряется.
- 36. Опять сказаль: скитскіе отцы, вкушая хлѣбъ и соль, говорили: не будемъ слишкомъ налегать на хлѣбъ и соль. Оттого они и были сильны въ дѣлѣ Божіемъ.
- 37. Братъ спросилъ авву Исидора: почему демоны такъ сильно боятся тебя? Старецъ отвътилъ ему: потому что съ тъхъ поръ, какъ я сталъ монахомъ, подвизаюсь не попускать гнъву взойти до гортани моей.
- 38. О себъ авва Исидоръ говорилъ, что уже сорокъ лътъ, какъ чувствуетъ онъ мысленный гръхъ, однако никогда не сослагался ни съ похотію, ни съ гнъвомъ.

- 39. Однажды авва Исидоръ ходилъ къ аввъ Өеофилу, архіепископу Александрійскому. Когда онъ возвратился въ Скитъ, братія спросили его: какъ городъ? Онъ отвътилъ: повърьте, братія, кромъ однаго архіепископа не видалъ я лица человъческаго. Услышавъ это, братія смутились и снова спросили: что же, авва, въ хаосъ превратились они? Онъ сказалъ: нътъ, не то, но что помыслъ посмотръть на кого-нибудь, не побъдилъ меня. Услышавъ сіе, братія удивились и утвердились въ помыслъ хранить очи свои отъ разсъянія.
- 40. Авва Исаакъ разсказывалъ: я зналъ брата, который, когда жалъ въ полъ и захотълъ съъсть колосъ пшеницы, спросилъ хозяина: позволишь ли ты мнъ съъсть одинъ колосъ пшеницы? Услышавъ сіе, хозяинъ удивился и сказалъ: твое поле, отче, и ты спрашиваешь меня?! Вотъ до чего былъ остороженъ братъ сей.
- 41. Говорили объ аввъ Исаакъ, что пепелъ изъ кадильницы, употреблявшейся во время приношенія, съъдалъ онъ съ хлъбомъ своимъ.
- 42. Авва Исаакъ заболълъ тяжкою болъзнію и лежаль въ ней долго. Братъ приготовилъ немного кашицы и положилъ въ нее сливъ, но старецъ не хотълъ вкусить. Братъ просилъ его ради болъзни покушать немного, на что старецъ сказалъ: повърь, братъ, желалъ бы я тридцать лътъ пролежать въ сей болъзни.
- 43. Нъкто изъ старцевъ пришелъ къ другу своему, чтобъ вмъстъ съ нимъ посътить авву Іосифа, и попросилъ его: скажи ученику своему, чтобъ онъ осъдлалъ намъ осла. Тотъ отвътилъ: кликни его и онъ сдълаетъ, что тебъ угодно. А на вопросъ: какъ его зовутъ, сказалъ: не знаю. Старецъ спросилъ: сколько времени онъ съ тобою, что ты не знаешь имени его? Тотъ отвътилъ: два года. Тогда пришедшій сказалъ: если въ два года ты не узналъ имени ученика своего, какая мнъ нужда узнавать его на одинъ день?
- 44. Однажды братія посътили авву Іосифа. Они сидъли и спрашивали его. Старецъ былъ радъ и съ любо-

вію сказалъ имъ: сегодня я — царь, ибо воцарился надъ страстями.

- 45. Разсказывали объ аввъ Исидоръ, пресвитеръ, что однажды пришелъ братъ звать его на объдъ, но старецъ не согласился пойти, говоря: Адамъ прельстился снъдію, и былъ изгнанъ изъ рая. Братъ сказалъ ему: отче, ты боишься даже выйти изъ келліи. Онъ отвъчалъ ему: боюсь, сынъ мой, зане діаволъ, яко левъ рыкая, ходитъ, искій кого поглотити (1 Петр. V, 8). Онъ также часто говорилъ: кто вдается въ винопитіе, тотъ не избъжитъ навъта помысловъ. Лотъ, упрошенный дочерьми своими выпить вина, опьянълъ, а чрезъ опьяненіе діаволъ легко вовлекъ его въ беззаконіе.
- 46. Авва Іоаннъ Киликійскій, игуменъ Раиөскій, говориль братіямъ: дъти мои! Какъ бъжали мы отъ міра, такъ будемъ бъжать и отъ вождъленій плоти.
- 47. Онъ же говорилъ: будемъ подражать отцамъ нашимъ — въ какой строгости и въ какомъ безмолвіи жили они здѣсь.
- 48. Еще говорилъ: дъти мои! Не осквернимъ мъста сего, которое отцы наши очистили отъ демоновъ.
- 49. Онъ же сказалъ: здъсь мъсто подвижниковъ, а не барышниковъ.
- 50. Авва Кассіанъ разсказываль, что авва Іоаннъ, игуменъ Великой Киновіи пришель однажды къ аввъ Паисію, жившему уже сорокъ лътъ въ дальнъйшей пустынъ, и, имъя къ нему великую любовь и по любви дерзновеніе, спросиль его: что особеннаго содълаль ты, живя столько времени отшельникомъ, не безпокоимый ни однимъ человъкомъ? Онъ ответилъ: съ тъхъ поръ, какъ я уединился, солнце никогда не видало меня ядущимъ. А меня гнъвающимся, сказалъ авва Іоаннъ.
- 51. Онъ же повъдалъ намъ со словъ аввы Моусея, что авва Серапіонъ разсказываль о себъ: когда я былъ молодъ и жилъ съ аввою Өеоною, то, вставая изъ-за стола, по внушенію діавола кралъ сухой хлъбецъ и съъдалъ его скрытно отъ своего аввы. Поскольку дълалъ я такъ до-

вольно времени, привычка возобладала надо мною, и я не могъ преодолъть себя. Совъсть мучила меня, но я стыдился сказать о томъ старцу. Случилось, по устроенію челов вколюбиваго Бога, что н вкоторые отцы пришли къ аввъ за совътами и спрашивали его о своихъ помыслахъ. Старецъ говорилъ имъ о воздержаніи, а также о томъ, что ничто столько не вредитъ монаху и не радуетъ діавола, какъ сокрытіе помысловъ отъ духовныхъ отцевъ. Когда я о томъ услышалъ, то подумалъ, что Богъ открылъ старцу обо мнъ, и, пришедши въ сокрушеніе, началь плакать; потомъ вынуль изъ-за пазухи хлъбецъ, который по злому обычаю укралъ, и, бросясь на полъ, просилъ прощенія въ прошедшихъ гръхахъ и молитвы объ удержаніи меня отъ нихъ въ будущемъ. Тогда старецъ сказалъ: сынъ мой! исповъдь твоя уже избавила тебя отъ сего плъна гръховнаго: открывъ гръхъ свой, ты заклалъ демона, который губилъ тебя молчаніемъ и которому ты даже донынъ попускалъ обладать тобою, не противоръча ему и не обличая его. Отнынъ онъ уже не будетъ имъть мъста въ тебъ, ибо, открывшись, ты извергъ его изъ сердца своего. Еще не закончилъ старецъ ръчи своей, какъ сила бъсовская подобно пламени вышла изъ нъдра моего и наполнила домъ зловоніемъ, какъ бы отъ множества горъвшей съры. Тогда старецъ сказалъ: смотри — чудомъ твоего освобожденія, совершившагося передъ нами, Господь показаль намъ истину моихъ словъ.

- 52. Въ киновіи святаго отца нашего архимандрита Өеодосія жилъ одинъ старецъ по имени Кононъ, который тридцать пять лѣтъ держалъ такое правило: вкушалъ однажды въ недѣлю — и при томъ только хлѣбъ и воду, непрестанно работалъ и почти не выходилъ изъ церкви.
- 53. Авва Лонгинъ, изнемогши, однажды сказалъ самому себъ: хоть умри отъ изнеможенія, но если будешь требовать у меня пищи прежде времени, я не дамъ тебъ и каждодневной части.
- 54. Авва Лонгинъ сказалъ аввъ Акакію: женщина тогда узнаетъ, что она имъетъ во чревъ, когда остановит-

ся ея кровь. Такъ и душа тогда узнаетъ, что получила Духа Святаго, когда остановятся въ ней токи страстныхъ помысловъ. Доколъ душа бываетъ одержима страстями, какъ можетъ хвалиться своимъ безстрастіемъ? Отдай кровь и пріими Духа.

- 55. Авва Макарій говориль: если для тебя поношеніе какъ похвала, а нищета какъ изобиліе, то ты не умрешь, ибо не можетъ быть, чтобъ правовърующій и подвизающійся въ благочестіи впаль въ нечистоту и демонское обольщеніе.
- 56. Говорили объ аввъ Макаріи: когда случалось ему быть съ братіями, то онъ полагаль себъ такое правило: если будетъ вино, пей для братіи, но за одну чашу вина одинъ день не пей и воды. Посему, когда братія для подкръпленія давали старцу вина, онъ съ радостію принималь его, чтобы послъ мучить себя. Ученикъ его, знавшій дъло, сказаль братіямъ: ради Господа не давайте аввъ вина, ибо онъ будетъ мучить себя въ келліи. Узнавъ объ этомъ, братія болъе не подавали ему вина.
- 57. Авва Макарій сказаль: если, дълая кому-либо выговорь, ты приходишь въ гнъвь, то питаешь свою страсть; не должно, спасая другихь, губить себя.
- 58. Аввъ Макарію быль принесень виноградь, и онъ желаль вкусить его, но ради воздержанія отослаль больному брату, который также желаль винограда. Сей, принявь его, крайне обрадовался, но, желая скрыть свое воздержаніе, отослаль его другому брату, какъ бы не имъя позыва на пищу. Принявъ его, и тотъ поступиль также, хотя очень хотъль вкусить его. Такимъ образомъ, виноградъ прошель по братіямъ и никто не отвъдаль его. Наконецъ, братъ, получившій виноградъ послъднимъ, принесъ его какъ какой особый даръ аввъ Макарію, который, узнавъ и вывъдавъ все тщательно, удивился и возблагодарилъ Бога за такое воздержаніе братій.
- 59. Однажды авва Макарій городской пошель ръзать вътви. Когда въ первый день братія позвали его къ трапезъ,

онъ пошелъ и поълъ, но когда на другой день опять звали его, онъ не пошелъ, сказавъ имъ: вамъ надобно поъсть, дъти, ибо вы еще плоть, а я нынъ не хочу ъсть.

- 60. Авва Мина разсказываль: однажды пришель ко мнѣ братъ-чужестранецъ и просилъ проводить его къ аввѣ Макарію. Когда мы пришли къ нему, старецъ сотворилъ намъ молитву, и мы сѣли. Братъ сказалъ ему: отче! Вотъ уже тридцать лѣтъ я не вкушаю мяса и все еще боримъ бываю желаніемъ его. Старецъ отвѣтилъ: не говори, сынъ мой, что уже тридцать лѣтъ не ѣшь мяса, но о томъ скажи мнѣ по истинной правдѣ, сколько дней какъ не осуждалъ ты брата своего и слово праздное не исходило изъ устъ твоихъ? Тогда братъ, поклонясь старцу, сказалъ: помолись обо мнѣ, отче, чтобъ я положилъ начало.
- 61. Говорили объ аввъ Маркъ подвижникъ, что шестьдесятъ три года онъ имълъ такой образъ жизни: постился по недълъ, такъ что иные почитали его безтълеснымъ, и, работая день и ночь, раздавалъ добываемое бъднымъ; самъ же никогда ни отъ кого ничего не бралъ. Слыша о немъ, христолюбцы принесли ему милостыню, но старецъ сказалъ: я не принимаю, ибо рукодъліе питаетъ и меня и приходящихъ ко мнъ ради Бога.
- 62. Братъ спросилъ авву Кеөа: если мнѣ случится быть гдѣ-нибудь и я съѣмъ три хлѣбца, не много ли? Старецъ сказалъ: на гумно пришелъ ты, братъ? Тотъ опять спросилъ: если выпью три чаши вина, не много ли? Старецъ отвѣтилъ: если нѣтъ демона, не много, а если есть, много; притомъ монахамъ, живущимъ по Богу, не свойственно питъ вино.
- 63. Авва Пименъ сказалъ: если бъ не пришелъ Навузарданъ-архимагиръ<sup>1</sup>, то не былъ бы сожженъ храмъ Господень (Ср. 4 Цар. XXV, 8–11). Это значитъ: если бъ не приходило въ душу послабленіе чревоугодію, то умъ не падалъ бы въ борьбъ со врагомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Архимагиръ - начальникъ поваровъ.

- 64. Разсказывали объ аввъ Пименъ, что однажды онъ былъ позванъ на объдъ, когда ему сего не хотълось; авва съ плачемъ, но пошелъ, чтобъ только не ослушаться брата своего и не опечалить его.
- 65. Нъкоторые говорили аввъ Пимену объ одномъ монахъ, что онъ не пьетъ вина. Авва сказалъ на это: вино есть вещь вовсе не монашеская.
- 66. Онъ же сказаль: мерзокъ предъ Господомъ всякій тълесный покой.
- 67. Опять сказаль: если человъкъ будетъ помнить слово Писанія: от словест бо своих оправдишися, и от словест своих осудишися (Мө. XII, 37), то изберетъ для себя лучше молчаніе.
- 68. Старецъ разсказываль: одинъ братъ спросилъ авву Памво, хорошо ли хвалить ближняго. Онъ отвътилъ ему: лучше молчать.
- 69. Авва Пименъ говорилъ: какъ дымъ изгоняетъ пчелъ, и тогда берутъ отъ нихъ сладкій плодъ трудовъ ихъ, такъ и тълесный покой изгоняетъ изъ души страхъ Божій и погубляетъ все ея дъланіе.
- Одинъ изъ отцевъ разсказывалъ объ аввъ Пименъ и братіяхъ его: когда они жили въ Егуптъ, мать ихъ желала увидъть ихъ и никакъ не могла. Замътивъ, что они идутъ въ церковь, она встрътила ихъ, но они, увидъвъ ее, возвратились и затворили дверь предъ лицемъ ея. Она же, плача и рыдая, кричала предъ дверью: дайте посмотръть на васъ, дъти мои возлюбленныя! Авва Анувъ вошелъ къ аввъ Пимену и сказалъ: что намъ дълать съ сею плачущею старицей. И тотъ, стоя внутри и слыша ея вопли и плачъ, спросилъ ее: что ты такъ кричишь, старица? Услышавъ голосъ его, она стала еще сильнъе кричать и съ плачемъ говорила: хочу видъть васъ, дъти! Что изъ того, если увижу васъ? Я уже съда. Слыша голосъ твой, я пришла въ смятеніе! Авва спросиль ее: здъсь хочешь видъть насъ или въ томъ міръ? Она въ свою очередь спросила его: если не увижу васъ здѣсь, въ ономъ міръ увижу ли? Онъ отвътиль ей: понудивъ себя

не видъть насъ здъсь, увидишь — тамъ. И она отошла, съ радостію говоря: если подлинно увижу васъ тамъ, то не хочу видъть васъ здъсь.

- 71. Авва Іосифъ разсказываль, что авва Пименъ говориль: вотъ какое слово изречено въ Еvангеліи: имъющій ризу, да продастъ ее и купитъ ножъ (Лк. XXII, 36). То есть: имъющій покой, да оставитъ его и да держитъ тъсный путь.
- 72. Братъ спросилъ авву Пимена: какъ должны жить находящіеся въ общежитіи? Старецъ отвъчалъ: живущій въ киновіи долженъ смотръть на всъхъ какъ на одного, блюсти уста свои, и тогда, беззаботясь, онъ найдетъ покой.
- 73. Авва Пименъ говорилъ: царепророкъ Давидъ, когда боролся со львомъ, бралъ его за горло и тотчасъ убивалъ его (1 Цар. XVII, 35); такъ и мы, если сожмемъ гортань и чрево свои, при помощи Божіей легко побъдимъ невидимаго льва.
- 74. Онъ же сказалъ: три вещи не могу я отсъчь совершенно пищи, одежды и сна, но могу отсъчь лишь отчасти.
- 75. Братъ говорилъ аввъ Пимену: я ъмъ много овощей! Старецъ сказалъ: это не полезно тебъ; но ъшь хлъбъ свой и немного овощей и не ходи ради нуждъ своихъ въ домъ отца своего.
- 76. Авва Пименъ сказалъ: душа ничемъ не смирится, если не умалишь ее хлъбомъ.
- 77. Разсказывали объ аввъ Памво, аввъ Виссаріонъ, аввъ Исаіи, аввъ Паисіи и аввъ Аөре, что, когда они бесъдовали вмъстъ, пресвитеръ (горы Нитрійской) гордо спросилъ ихъ: какъ должны жить братія? Старцы отвътили: въ великомъ подвижничествъ и опасномъ блюденіи совъсти относительно ближняго.
- 78. Авва Піоръ тоть на ходу. Когда нтито спросиль его: для чего ты такъ тоть? Авва отвтиль: не хочу употреблять пищу какъ дто, но какъ придто. Другому, вопрошавшему о томъ же, сказаль: это для того, чтобъ да-

же въ принятіи пищи душа моя не чувствовала тълеснаго услажденія.

- 79. Говорили объ аввъ Петръ Піонитъ, жившемъ въ Келліяхъ, что онъ не пилъ вина. Когда же онъ состарился, братія приготовили немного вина, смъшаннаго съ водою, и упрашивали его принять. Но старецъ сказалъ: повърьте мнъ, сіе я считаю приправою. И осуждалъ себя даже за такой растворъ.
- 80. Разсказывали объ аввъ Паvлъ, что онъ проводилъ четыредесятницу на небольшой мъръ чечевицы и кувшинъ воды и за одною корзиною, которую сплеталъ и расплеталъ, будучи въ затворъ до праздника.
- Братъ спросилъ авву Палладія: отче! Скажи, что мнъ дълать? Уже три года я пощусь по два дня и все не могу избавиться отъ демона блуда. Старецъ сказалъ: чадо! когда Господь послалъ пророка Исаію къ израильтянамъ, такъ сказаль ему: возопій кръпостію и не пощади: яко трубу возвыси глась твой и возвъсти людемь Моимь гръхи ихь и дому Іаковлю беззаконія ихъ. Мене день отъ дне ищутъ... и приближитися ко  $\Gamma$ оспо $\partial \gamma$  желають, глаголюще: что яко постихомся, и не уви $\partial$ ъль еси? Смирихомъ душы нашя, и не увъдълъ еси? И Онъ отвъчалъ имъ, говоря такъ: во дни бо пощеній вашихъ обрътаете воли вашя, и вся подручныя вашя томите: аще въ судъхъ и сваръхъ поститеся и біете пястьми смиреннаго, вскую Мню поститеся якоже днесь, еже услышану быти съ воплемъ гласу вашему? Не сицеваго поста Азъ избрахъ, и дне, — глаголетъ Господь, — но еже смирити человъку душу свою: ниже аще слячеши яко серпъ выю твою, и вретище и пепелъ постелеши, ниже тако наречете постъ пріятент (Ис. LVIII, 1-5). Ты же, чадо, какъ поступаешь, постясь? Братъ отвъчалъ: я съ утра намачиваю вътви и работаю, углубляясь въ псалмы; когда закончу корзину, — молюсь; въ полдень немного отдыхаю; вставъ, — выхожу изъ келліи; потомъ опять работаю, пока не сдълаю три корзины; когда придетъ вечеръ, — молюсь и, сотворивъ сто поклоновъ, ложусь; послъ опять встаю на правило; на слъдующій день — въ девятый чась — готовлю варево и ъмъ досыта.

Старецъ сказалъ: это, чадо, не есть постъ. Ибо если ты воздерживаешься отъ яствъ, а между тѣмъ злословишь коголибо, или осуждаешь, или злопамятствуешь, или пріемлешь злые помыслы, или въ мысли желаешь чего нечистаго, — то ни къ чему постъ твой. Лучше тебъ вкушать пять разъ на день и воздерживаться отъ такихъ помысловъ, нежели, ничего не вкушая, быть исполнену ими. Какая польза воздерживаться отъ яствъ и насыщать всякое другое похотвніе? Или не знаешь, что всякій, исполняющій похотъніе свое въ мысли, и безъ внешнихъ яствъ уже сытъ и пьянъ? Но ежели хочешь воздерживаться и поститься такъ, чтобъ постъ твой быль пріятень Богу, то паче всего при постѣ блюдись отъ всякаго слова лукаваго, отъ всякаго оглаголанія и осужденія и отъ слышанія чего худого; очисть сердце свое отъ всякой скверны плоти и духа, отъ всякаго злопомненія и скверноприбытчества; въ тотъ день, въ который постишься, довольствуйся хлъбомъ, водой и овощами, благодаря Бога. Также исчисливъ, сколько бы ты истратилъ на полный объдъ, если бъ имълъ его въ тотъ день, отдай цъну ту брату бъдному, или страннику, или вдовъ, или сиротъ, чтобъ они, принявъ то и утъшивъ душу свою, помолились за тебя ко Господу; утоми тъло свое множествомъ поклоновъ и бдъніемъ, и сокровеннымъ поученіемъ; спи сидя; оставь плътеніе мягкихъ корзинъ и возмись за грубыя рогожи, ибо, если юность не будетъ дътоводить себя трудомъ и потомъ, постомъ и бдъніемъ, долулеганіемъ и сухояденіемъ, не можетъ охраниться отъ демона блуда. Потому и отцы наши не установили юнымъ сидъть въ келліи или въ мъстахъ безмолвныхъ, но положили жить имъ въ киновіи, одъяніе носить не мягкое, но рубищное и грубое, и быть держимыми настоятелями во всякой строгости, ибо праздность и покой, вкушеніе дважды въ день и сонъ обыкли наводить на насъ не только демона блуда, но и унынія, и тщеславія, и гордости.

82. Братъ спросилъ авву Сисоя: что мнѣ дѣлать? Хожу я въ церковь, но тамъ часто бываетъ вечеря любви, и меня удерживаютъ. Старецъ отвѣтилъ ему: трудно дѣло

сіе. Авраамъ, ученикъ его, спросилъ при семъ: если собраніе случится въ субботу или въ воскресенье и братъ выпьетъ три чаши вина, не много ли? Старецъ сказалъ: если нътъ сатаны, то не много.

- 83. Ученикъ аввы Сисоя часто говорилъ: авва, встань, поъдимъ. Старецъ спрашивалъ его: не вкушали мы еще, чадо? Тотъ отвъчалъ: нътъ, отче! И старецъ говорилъ: если не ъли, принеси, поъдимъ.
- 84. Однажды авва Сисой сказаль съ дерзновеніемъ: повърь, вотъ уже тридцать лътъ я не молюсь Богу о гръхъ, но молюсь такъ: Господи Іисусе! Покрой меня отъ языка моего. Но даже доселъ каждый день я падаю имъ и согръшаю.
- 85. Было приношеніе на гору аввы Антонія. Между прочимъ былъ тамъ и небольшой бочонокъ вина. Одинъ изъ старцевъ, отливъ вина въ небольшой сосудецъ, наполнилъ чашу и подалъ аввъ Сисою, онъ выпилъ; подалъ вторую, онъ и ее принялъ; но когда подалъ третью, то авва не принялъ ее, говоря: перестань, братъ, или не знаешь, что есть сатана?
- 86. Братъ спросилъ авву Сисоя Петрейскаго объ образъ житія, и старецъ отвътилъ ему: Даніилъ сказалъ: хлъба вожделъннаго не ядохъ (Дан. X, 3).
- 87. Братъ спросилъ авву Сисоя: если во время путешествія заблудится путеводитель нашъ, нужно ли сказать ему? Старецъ сказалъ: нътъ. Братъ снова спросилъ: такъ оставить его водить насъ туда и сюда? Старецъ сказалъ: что же? Ужель взять палку и бить его? Я знаю братій, которые путешествовали и ихъ путеводитель сбился съ дороги ночью. Было ихъ двенадцать человъкъ, и всъ знали, что заблудились, но каждый подвизался не говорить о томъ. Когда настало утро, путеводитель понялъ, что они сбились съ дороги, и сказалъ имъ: простите меня, я заблудился. Они отвътили: и мы знали, но молчали. Услышавъ объ этомъ, онъ съ удивленіемъ сказалъ: даже до смерти братія воздерживаются, чтобъ не говорить, и прославилъ Бога. Долгота же пути, которымъ они блуждали, была двенадцать миль.

- 88. Говорили объ аввъ Сисоъ Өивейскомъ: когда пребываль онъ въ Каламонъ Арсеноитскомъ, въ другой лауръ заболъль одинъ старецъ. Услышавъ о семъ, онъ возскорбълъ, ибо постился по два дня и то былъ день, въ который онъ не вкушалъ. Тогда онъ сказалъ своему помыслу: что же мнъ дълать? Если пойду, то не принудили бы меня братія вкусить; если же пережду до завтра, не умеръ бы старецъ. Но сдълаю такъ: пойду и не буду ъсть. И сходилъ, съ пощеніемъ, исполнивъ заповъдь Божію и не нарушивъ правила житія своего, которое держалъ ради Бога.
- 89. Нъкто изъ старцевъ разсказывалъ объ аввъ Сисоъ Каламонскомъ, что однажды, желая побъдить сонъ, онъ привъсилъ себя надъ стремниною горы Петрейской. Но Ангелъ пришелъ и отръшилъ его, заповъдавъ болъе не дълать сего и другимъ не передавать такого дъланія.
- 90. Говорили объ аввъ Сисоъ Өивейскомъ, что онъ не ълъ хлъба. Въ праздникъ Пасхи братія, сотворивъ метаніе, просили его вкусить съ ними. Авва сказалъ имъ: я сдълаю что-нибудь одно: или хлъбъ буду ъсть или приготовленныя вами какія-либо другія яства. Братія отвътили ему: вкушай только хлъбъ. И онъ такъ сдълалъ.
- 91. Нъкогда авва Силуанъ и ученикъ его Захарія приходили въ монастырь, и ихъ упросили вкусить немного пищи на дорогу. Когда они возвращались, ученикъ увидъль воду по пути и хотълъ напиться, но старецъ сказалъ ему: Захарія! Нынъ постъ. Тотъ спросилъ: но не ъли ли мы, отче? Старецъ отвътилъ: то, что мы ъли, было дъло любви; теперь же мы должны держать свой постъ, чадо.
- 92. Говорили объ аввъ Серинъ, что онъ много работалъ, а вкушалъ всегда только по два сухихъ хлъбца. Авва Іовъ, единодушный съ нимъ и самъ великій подвижникъ, однажды пришелъ къ нему и сказалъ: въ келліи своей я храню свое дъланіе, а когда выхожу, снисхожу братіямъ. Авва Серинъ отвътилъ: не велика добродътель, если ты хранишь дъланіе свое въ келліи своей, но паче, когда выходишь изъ нея.

- 93. Пришли нъкогда братія изъ Скита къ матери Сарръ, и она предложила имъ корзину плодовъ. Вкушая, братія оставляли хорошіе плоды и выбирали попорченные. Тогда она сказала имъ: поистинъ вы скитяне (подвижники).
- 94. Мать Сунклитикія говорила: мы, принявшіе на себя объть сей, должны хранить цъломудріе совершеннъйшее. Ибо и у мірянъ по видимому соблюдается цъломудріе, но при немъ есть всегда и нецъломудріе, потому что они согръшаютъ всъми другими чувствами: и когда смотрятъ нескромно и смъются нечинно.
- 95. Она же сказала: какъ ядовитыхъ животныхъ отвращаютъ остръйшіе изъ ядовъ, такъ и злой помыслъ отгоняютъ постъ съ молитвою.
- 96. Опять сказала: да не прельщаетъ тебя роскошный столъ богатыхъ мірянъ, какъ будто онъ имѣетъ какое преимущество въ суетной сласти своей. Они употребляютъ поварское искусство, но чрезъ постъ и простую пищу ты дълаешь пріятнъйшею болѣе ихъ богатой. Какъ и говорится: душа въ сытости сущи сотамъ ругается (Притч. XXVII, 7). Не насыщайся хлъбомъ и не пожелаешь вина.
- 97. Авва Тиөой сказаль: странничество состоить въ томъ, чтобъ человъкъ имълъ власть удерживать уста свои.
- 98. Братъ спросилъ авву Тиооя: какъ мнъ сохранить сердце свое? Старецъ сказалъ: какъ намъ сохранить сердце свое, когда языкъ и чрево у насъ отверзты!
- 99. Авва Иперехій говориль: какъ левъ страшенъ для дикихъ ословъ, такъ искусный монахъ для похотливыхъ помысловъ.
- 100. Онъ же сказалъ: постъ для монаха узда противъ гръха. Оставляющій постъ бываетъ конемъ неистовымъ.
- 101. Еще говорилъ: кто не удерживаетъ языка своего во время гнъва, тотъ не удержитъ и страстей.
- 102. Опять говориль: хорошо всть мясо и пить вино и не снвдать оглаголаніемъ плоти братій.

- 103. Онъ же говорилъ: змій, нашептавъ Еуъ, извергъ ее изъ рая. Сему подобенъ и оглаголывающій ближняго, ибо онъ душу слышащаго губитъ и своей не спасаетъ.
- 104. Тотъ же старецъ сказалъ: сухое отъ поста тъло монаха какъ вервію извлекаетъ душу изъ глубины; постъ монаха изсушаетъ каналы похотей.
- 105. Еще сказаль: цъломудренный монахъ на землъ почтенъ будетъ и на небъ увънчается предъ Всевышнимъ.
- 106. Опять сказаль: злаго слова да не произносять уста твои, ибо виноградъ не приноситъ терній.
- 107. Нъкто по имени Филоромъ былъ весьма искусный монахъ. Отрекшись міра во дни злоименнаго царя Юліана, онъ говориль съ нимъ съ дерзновеніемъ, укоряя его и обличая его безуміе. Юліанъ предаль его на жестокія мученія, онъ же все претерпъль съ благодареніемъ. На сего мужественнаго борца демонъ навелъ брань блуда и чревоугодія, но онъ бодренно вступилъ съ нимъ въ борьбу: наложиль на себя вериги, заперся въ затворъ, воздерживался отъ разнообразныхъ яствъ, даже и отъ пшеничнаго хлъба и вообще ничего варенаго на огнъ. Восемнадцать лътъ пробыль онь въ семъ подвигъ воздержанія и побъдиль діавола. Сей блаженный разсказываль: тридцать два года я не касался никакого плода. Однажды напала на меня сильная боязливость, такъ что я всего боялся, даже дълая. Тогда я заключилъ себя во гробъ на шесть лътъ и избавился отъ нея, преодолъвъ сіе наважденіе и побъдивъ духа, наводившаго на меня боязливость.
- 108. Два брата жили пососъдству другъ съ другомъ. Одинъ изъ нихъ принималъ все, что случалось имъть, деньги ли то или хлъбы, и скрытно подкладывалъ къ вещамъ сосъда своего. Тотъ, не зная сего, дивился умноженію своей собственности, но однажды онъ нечаянно засталъ сосъда за симъ дъломъ и сказалъ ему въ неудовольствіи: своимъ плотскимъ ты окралъ мое духовное, и не иначе простилъ его, какъ взявъ съ него слово не дълать сего болъе никогда.

- 109. Въ Келліяхъ говорили объ одномъ старцѣ, который жилъ въ затворѣ и не выходилъ даже въ церковь. Однажды братъ его по плоти, сидѣвшій въ другой келліи, заболѣлъ и послалъ за нимъ, дабы видѣть его прежде исхода своего. Но старецъ сказалъ: не могу прійти, ибо онъ мнѣ братъ по плоти. Тотъ снова послалъ къ нему съ такимъ словомъ: хотя ночью приди, чтобъ мнѣ увидѣть тебя. Но старецъ опять сказалъ: не могу, иначе сердце мое не будетъ чисто предъ Богомъ. Такъ братъ умеръ, и они не видѣли другъ друга.
- 110. Нъкто изъ епископовъ каждый годъ ходилъ въ Скитъ къ отцамъ. Одинъ братъ, встрътивъ его, пригласилъ въ свою келлію и, предложивъ хлъбъ и соль, сказалъ: прости мнъ, владыко, что не имъю ничего другаго предложить тебъ. Епископъ отвътилъ ему: желаю, чтобъ, пришедши въ слъдующее лъто, я не нашелъ даже соли.
- 111. Одинъ братъ разсказывалъ, что однажды въ лауръ Егупетской разбирали какое-то дъло и говорили всъ старшіе и младшіе молчалъ только одинъ. Когда всъ вышли, одинъ изъ братьевъ спросилъ его: почему ты ничего не говорилъ? Вынужденный братомъ, онъ отвътилъ: простите мнъ; я сказалъ своему помыслу: если не заговоритъ страшилище, что надо мною, не говори. Потому я пребывалъ въ молчаніи и ничего не говорилъ.
- 112. Нъкогда въ праздникъ Пасхи братія объдали вмъстъ при церкви келлійской и, подавая одному брату чашу вина, принуждали его выпить. Но братъ сказалъ имъ: простите мнъ, отцы; въ прошломъ году вы принудили меня выпить вина, и я потомъ долгое время скорбълъ.
- 113. Нѣкогда одинъ старецъ отправился въ Скитъ; съ нимъ шелъ другой братъ. Когда надлежало имъ разойтись другъ съ другомъ, старецъ сказалъ ему: вкусимъ вмѣстѣ, братъ. Они вкусили; тогда было утро начала седмицы. Въ субботу же старецъ, совершивъ утреню, пришелъ къ брату тому и спросилъ его: взалкалъ ли ты, братъ, съ тѣхъ поръ, какъмы поѣли вмѣстѣ? Онъ отвъчалъ: нътъ, ибо, принимая пи-

щу каждый день, я не алчу. Старецъ сказалъ ему: и я, повърь мнъ, сынъ мой, еще не ълъ съ тъхъ поръ. Услышавъ сіе, братъ пришелъ въ сокрушеніе и много симъ пользовался.

- 114. Старецъ сказалъ: двадцать лътъ боролся я съ помысломъ, мъшающимъ мнъ навыкнуть видъть всъхъ людей какъ одного.
- 115. Нъкогда въ Скитъ былъ праздникъ. Одному старцу подали чашу вина, но онъ возвратилъ ее, сказавъ: возьмите отъ меня смерть сію. Видя это, и прочіе, вкушавшіе вмъстъ съ нимъ, не приняли вина.
- 116. Одинъ братъ взалкалъ съ утра, но боролся съ помысломъ своимъ, чтобъ не ѣсть, по крайней мѣрѣ, до третьяго часа. Когда же наступилъ третій часъ, онъ понудилъ себя не ѣсть до шестаго. Потомъ, намочивъ хлѣбъ, онъ сѣлъ было уже ѣсть, но опять всталъ и сказалъ помыслу: потерпимъ до девятаго часа. Когда же пришелъ девятый часъ, онъ сотворилъ молитву и увидѣлъ, что наважденіе бѣсовское какъ дымъ восходило къ небу отъ рукодѣлія его, — вмѣстѣ съ тѣмъ утихла и алчба его.
- 117. Одинъ ученикъ разсказывалъ о своемъ аввѣ, что во всѣ двадцать лѣтъ онъ не спалъ на боку, а спалъ, сидя на стульцѣ своемъ, на коемъ и работалъ; вкушалъ онъ чрезъ два дня, или черезъ четыре, или черезъ пять, а когда сей старецъ ѣлъ, то одна рука его была простерта на молитву. Когда я спросилъ его: для чего ты такъ дѣлаешъ, авва? Онъ отвѣтилъ: судъ Божій полагаю предъ очи мои и не могу стерпѣть. Однажды случилось, что, когда мы начали правило, я забылся и сбился въ словахъ псалма. По окончаніи его старецъ сказалъ мнѣ: я, когда начинаю правило, мню, что какъ бы огонь возженъ подо мною, и отъ того помыслъ мой не можетъ уклониться ни одесную, ни ошуюю. Гдѣ былъ твой помыслъ, когда мы начали правило, что ушло отъ тебя слово псалма? Или не знаешь, что ты стоялъ предъ лицемъ Божіимъ и бесъдовалъ къ Богу?
- 118. Однажды ночью старецъ вышелъ и нашелъ меня спящимъ на дворъ келліи. Ставши надо мною, онъ зары-

далъ и сквозь слезы сказалъ: гдѣ помыслъ его, что онъ спитъ съ такою безпечностію?

- 119. Однажды въ Келліи принесены были начатки вина, чтобъ дать братіямъ по чашѣ. Одинъ братъ, желая убѣжать, вышелъ на террасу, затѣмъ на сводъ, и сводъ палъ. Собравшіеся на шумъ начали корить упавшаго брата, говоря: по дѣломъ это тебѣ, суетливый! Но авва заступился и сказалъ: оставьте сына моего, онъ сдѣлалъ доброе дѣло. Человѣкъ живъ, и не будетъ поправленъ сводъ сей во все время жизни моей, дабы міръ узналъ, что въ Келліяхъ палъ сводъ изъ-за одной чаши вина.
- 120. Одинъ старецъ пришелъ посетить другаго. Тотъ сказалъ ученику своему: приготовь намъ немного чечевицы, и онъ приготовилъ. Намочи намъ хлѣбовъ, и онъ намочилъ, но старцы до шестаго часа слѣдующаго дня бесѣдовали о духовныхъ предметахъ, забывъ о пищѣ. Старецъ опять сказалъ ученику своему: чадо, приготовь намъ немного чечевицы. Тотъ отвѣтилъ ему: отче, я приготовилъ ее еще вчера. Тогда они вкусили.
- 121. Еще разсказывали о старцъ, который пришелъ къ одному изъ отцевъ. Сей сварилъ немного чечевицы и сказалъ брату: сотворимъ небольшое правило. И одинъ кончилъ всю Псалтирь, а братъ прочиталъ на память двухъ большихъ пророковъ. Когда настало утро, пришедшій старецъ ушелъ домой, не вспомнивъ о пищъ.
- 122. Нѣкогда заболѣлъ одинъ старецъ, и такъ какъ онъ много дней не принималъ никакой пищи, то ученикъ старца упросилъ его позволить приготовить ему немного хорошаго кушанья. Тамъ, гдѣ готовилъ ученикъ, находились два сосуда: одинъ съ небольшимъ количествомъ меда, другой съ льнянымъ масломъ, которое попортилось и было пригодно лишь для свѣтильника. Братъ ошибся и вмѣсто меда положилъ въ кушанье старца этого масла. Старецъ отвѣдалъ, ничего не сказалъ и продолжалъ ѣсть молча. Ученикъ принудилъ его съѣсть и другую чашу; старецъ сдѣлалъ себѣ насиліе съѣлъ и другую. Тотъ подалъ

ему и третью, но старецъ не хотълъ принять, говоря: не могу болъе, сынъ мой. Ученикъ, чтобъ лучше расположить его, сказалъ: оно хорошо, авва! Вотъ и я буду ъсть съ тобою. Но отвъдавъ того кушанья и понявъ свою ошибку, палъ на лице свое, говоря: увы мнъ, авва! Я убилъ тебя! И ты оставилъ гръхъ на мнъ, ибо не открылъ ничего. Но старецъ сказалъ ему: не скорби, сынъ мой! Если бъ Богъ хотълъ, чтобъ я вкусилъ меда, то ты положилъ бы мнъ меда.

- 123. Разсказывали объ одномъ старцъ, что, пожелавъ однажды смоквы, онъ взялъ ее и повъсилъ предъ очами своими; и хотя не былъ побъжденъ желаніемъ, но томилъ себя, каясь, тъмъ, что похотълъ ея.
- 124. Одинъ братъ пришелъ въ женскій монастырь посътить сестру свою, когда она заболъла. Сестра его была весьма благочестива и не хотъла видъть лица мужчины, не хотъла и того, чтобъ братъ ея вошелъ въ среду женъ изъза нея. Посему велъла передать ему: поди, братъ, молись обо мнъ; и благодатію Христовою я узрю тебя въ царствіи небесномъ.
- 125. Одинъ монахъ, встрътивъ на дорогъ монахинь, уклонился отъ пути своего. Игуменія сказала ему при семъ: если бъ ты былъ совершеннымъ монахомъ, то не смотрълъ бы на насъ, какъ на женъ.
- 126. Братъ принесъ въ келлію свѣжихъ хлѣбовъ и созваль старцевъ на трапезу. Вкусивши по два хлѣбца, они перестали ѣсть. Братъ, зная трудъ подвижничества ихъ, поклонился имъ и сказалъ: ради Господа покушайте нынѣ пока насытитесь. И они съѣли еще по десяти другихъ хлѣбцевъ. Вотъ сколько сверхъ нужды вкусили истинные подвижники.
- 127. Одинъ старецъ страдалъ тяжкою болѣзнію: изъ внутренностей его сильно шла кровь. У нѣкоего брата были сухія сливы; приготовивъ кашицу и положивъ ихъ внизъ, братъ принесъ это старцу, дабы онъ отвѣдалъ, и попросилъ: сдѣлай милость, вкуси сіе, можетъ быть это будетъ тебѣ полезно. Старецъ долго смотрѣлъ на него со вниманіемъ, а потомъ сказалъ: воистину, я желалъ бы, чтобъ Богъ оставилъ

меня въ сей болъзни другихъ тридцать лътъ, — и не согласился старецъ даже въ такой болъзни вкусить хотя бы немного кашицы. Братъ взялъ ее и ушелъ въ келлію свою.

- 128. Другой старецъ жилъ далеко въ пустынъ. Пришелъ къ нему одинъ братъ и, нашедши его въ болъзни, умылъ его, приготовилъ варево изъ того, что принесъ, и предложилъ старцу вкуситъ. Старецъ сказалъ ему при семъ: поистинъ, братъ, я уже забылъ, что люди имъютъ такое утъшеніе. Потомъ братъ подалъ ему чашу вина. Увидъвъ вино, старецъ заплакалъ и произнесъ: никакъ не надъялся я даже до смерти пить вина.
- 129. Нъкій старецъ возложилъ на себя подвигъ вовсе ничего не пить въ продолженіи сорока дней, а если случался сильный жаръ, то, ополоснувъ кувшинчикъ и наполнивъ его водою, въшалъ передъ собой. Когда одинъ братъ спросилъ его, для чего онъ такъ дълаеть, старецъ отвътилъ: чтобъ жаждою болъе утрудить себя и большую получить награду отъ Бога.
- 130. Одинъ братъ былъ въ пути вмъстъ со своею матерью, уже старицею. Когда они подошли къ ръкъ, которую старица не могла перейти, сынъ, взявъ мантію свою и обвивъ ею руки, чтобъ не коснуться тъла матери, поднялъ ее и перенесъ на другую сторону. Послъ мать спросила его, почему онъ обернулъ руки свои, и сынъ отвътилъ: потому что тъло жены огонь; и отъ сего прикосновенія приходитъ память о другихъ женахъ. Вотъ почему я такъ сдълалъ.
- 131. Нъкто изъ отцевъ разсказываль: зналь я брата въ Келліяхъ, который не разръшаль поста и въ недълю Пасхи; потому, когда вечеромъ кончалось церковное собраніе, онъ убъгалъ, дабы не ъсть въ церкви, и, приготовивъ немного вареной свеклы, съъдалъ безъ хдъба.
- 132. Однажды отцы пришли въ Александрію, будучи приглашены блаженнымъ архіепископомъ Өеофиломъ сотворить молитву и помочь ему разорить идоловъ. Когда они съ нимъ вкушали, было подано и мясо, и старцы ъли, ничтоже разсуждающе. Архіепископъ, выбравъ одинъ ку-

сокъ и подавая сидъвшему близъ него старцу, сказалъ: вотъ этотъ кусокъ хорошъ — вкуси, авва. На что старцы отвътили: доселъ мы ъли все какъ овощи; если же это мясо, то мы его не ъдимъ.

- 133. Одинъ братъ говорилъ, что онъ зналъ старца, который жилъ на высокой горѣ и ни отъ кого ничего не принималъ. Имѣя небольшую воду, онъ выращивалъ свои овощи и въ продолженіи пятидесяти лѣтъ держалъ правило никогда не выходить за ограду. Старецъ прославился многими исцѣленіями, кои онъ творилъ надъ приходящими къ нему повседневно, и почилъ въ мирѣ, оставивъ на томъ мѣстѣ пять учениковъ.
- 134. Съ однимъ великимъ старцемъ жилъ весьма нерадивый братъ, который, видя, что старецъ вкушаетъ однажды въ недѣлю, сказалъ ему: авва! Нѣкоторые говорятъ, будто великое подвижничество иного приводитъ въ гордость. Старецъ отвѣтилъ на это: что же, сынъ мой, если чрезъ нерадѣніе приходитъ смиреніе, не пойти ли намъ взять женъ и не начать ли намъ ѣсть мясо и пить вино? Увы намъ, сынъ мой, какъ мы поругаемы и не видимъ того! Не слышимъ, что говоритъ Давидъ: виждъ смиреніе мое, и трудъмой, и остави вся гръхи моя (Пс. XXIV, 18). Согрѣшившій предъ Богомъ долженъ устранить себя отъ всякой любви человѣческой, пока не удостовѣрится, что Богъ содѣлался другомъ его, ибо любовь человѣческая часто удаляетъ насъ отъ любви Божіей.
- 135. Старецъ говорилъ: если придешь къ кому и по молитвъ онъ пригласитъ тебя състь, попроси его: отче! Скажи мнъ слово жизни какъ обръсти намъ Бога, и молись обо мнъ, ибо я имъю множество гръховъ. И только, другаго же слова не говори, если не будешь спрошенъ.
- 136. Опять сказаль: привыкай очами своими не смотръть на тъло чужое; если можно, даже и на свое.
- 137. Еще сказалъ: если будетъ бороть тебя душа твоя на разныя яства, стъсни ее и въ хлъбъ, чтобъ она просила насытиться хотя бы имъ.

- 138. Опять говориль: если ты еще юнь, бъгай отъ вина, какъ отъ змія. Хотя чашу любви будешь пить, выпей немного и оставь; пусть заклинаютъ тебя позвавшіе тебя и пусть будутъ клясться, не внимай клятвамъ ихъ. Сатана часто внушаетъ монахамъ принуждать юнъйшихъ испить вина, ибо знаеть, что вино и жены удаляютъ насъ отъ Бога.
- 139. Старецъ говорилъ: написано о Соломонъ, что онъ былъ женолюбивъ, и мужескій полъ естественно любитъ женскій. Но мы понуждаемъ свои помыслы къ чистотъ и понуждаемъ свое естество, дабы не впасть въ таковую похоть.
- 140. Слышали мы о нъкоторомъ братъ бъдномъ и нуждающемся слъдующее: если приносима была ему къмъ-либо потребная пища, онъ не принималъ ее, коль случалось другому принести прежде, и говорилъ такъ: уже напиталъ меня Господъ мой, и довольно съ меня.
- 141. Ученикъ однаго великаго старца разсказываль объ аввъ своемъ, что нъкогда въ девятомъ часу онъ взалкалъ и захотълъ поъсть. Поставивъ трапезу, они стали на молитву и пропъли два псалма, потомъ старецъ началъ говорить псалмы напамять, насталъ вечеръ, настало утро, насталъ девятый часъ другаго дня, и только тогда старецъ престалъ, ибо умъ его горъ созерцалъ таинство.
- 142. Старецъ сказалъ: преодолъвай демона чревоугодія, говоря ему: потерпи, не будешь голоденъ. Вкушай пищу какъ можно болъе скромную, и сколько бы демонъ ни подстрекалъ тебя, ъшь не спъша, ибо многихъ онъ такъ мучитъ, что тъ хотъли бы съъсть все за одинъ разъ.
- 143. Старецъ говорилъ: я засталъ еще старцевъ, которые прожили въ сей пустынъ до семидесяти лътъ, питаясь только травами и финиками.
- 144. Старецъ сказалъ: ничто такъ не приближаетъ монаха къ Богу, какъ добрая честная и боголюбезная чистота, подающая благообразію и благоприступанію Господеви безмольну (1 Кор. VII, 35), какъ и засвидътельствовалъ о ней Духъ Святый черезъ свътильника Своего Паvла.

- 145. Старецъ сказалъ: чревоугодіе есть матерь блуда.
- 146. Еще сказаль: обуздывающій чрево можеть обуздать и языкъ.
- 147. Однажды созывали братій очищать плетеницы. Между ними быль одинь больной отъ подвижничества, который, кашляя, извергаль мокроту, часть коей безь его намъренія попадала на однаго изъ братьевъ. Помысль сталь томить того брата и понуждаль сказать, чтобы онъ не плевался. Но брать тотчась обуздаль свой помысль, хотъль взять и съъсть извергаемое, но потомъ сказаль себъ: и не ъщь, и не говори.
- 148. Старецъ сказалъ: богатство души есть воздержаніе. Его да стяжемъ со смиренномудріемъ, бъгая тщеславія матери золъ.
- 149. Опять сказаль: пощеніе лучше скуднаго питанія.
- 150. Еще сказаль: насладимся въ словесахъ Божественныхъ и возпразднуемъ въ повъстяхъ святыхъ отцевъ, не чревомъ услаждаясь, но духовно веселясь.
- 151. Говорили о нъкоторомъ великомъ старцъ, жившемъ въ лауръ аввы Петра, что онъ пятьдесятъ лътъ провелъ, сидя въ пещеръ своей, ни вина не пилъ, ни хлъба чистаго не вкушалъ, кромъ отрубнаго; причащался же три раза въ недълю.
- 152. Отцы разсказывали, что одинъ цъломудреникъ былъ взятъ на мученіе, и ему уготовили тягчайшую муку, опредъливъ насиловать его цъломудріе, такова была ихъ злокозненность! Въ нъкоторомъ добротенистомъ саду поставили ложе и привязали къ нему святаго, оставивъ съ нимъ распутную жену, такъ что и пріятностію мъста и тъмъ, что не могъ избъжать покушеній безчестной жены, онъ отовсюду, не хотя того и противъ воли, былъ возбуждаемъ на беззаконное дъяніе. Но сей върный борецъ, почувствовавъ возбужденіе похоти, откусилъ себъ языкъ и плюнуль на насильницу свою, чъмъ себъ причинилъ ужасную

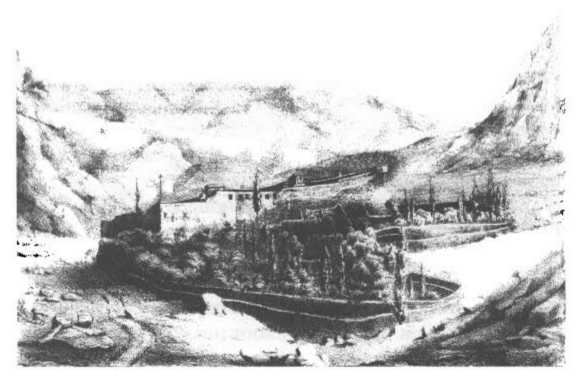
боль и мученіе, а ее устрашиль, обдавь потокомь крови. Такь святой въ Господъ одержаль побъду.

153. Одинъ отшельникъ жилъ во внутреннъйшей пустынъ тридцать лътъ, имъя пропитаніемъ одну малою. И вотъ началъ онъ говорить себъ: напрасно погибаю я здъсь столько времени. Столько лътъ ничего другаго не вкушаю, кромъ малои сей, и ни откровенія не видълъ, ни знаменія не сотворилъ, какія творили бывшіе прежде меня монахи; итакъ, оставлю здъшнія мъста и пойду въ міръ. Лишь только онъ сіе помыслилъ, предсталъ ему Ангелъ Господень и спросилъ: о чемъ ты помышлялъ? И онъ разсказалъ о своемъ помыслъ. Тогда Ангелъ сказалъ: какого знаменія хочешь болъе сего? Кто далъ тебъ силу претерпъть столько лътъ на мъстъ семъ, питаясь одною малоею? Терпи же и проси Бога даровать тебъ смиреніе. Утвержденный Ангеломъ и уже не ищущій другаго, пребылъ онъ на мъстъ томъ все остальное время жизни своей.

154. Старецъ говорилъ: не полезно монаху спрашивать: какъ такой-то или какъ кто-либо другой, ибо, удаленный отъ молитвы такимъ вопросомъ, онъ впадаетъ въ пустословіе и осужденіе. И нътъ ничего лучше молчанія.

155. Нъкоторые отцы разсказывали: былъ здъсь одинъ старецъ, родомъ понтіецъ по имени Петръ, сотворившій много великихъ дълъ. О семъ старцъ братъ Өеодоръ, поставленный потомъ епископомъ Россы, говорилъ намъ слъдующее: однажды пришелъ онъ ко мнъ на святой Іорданъ въ лауру Пиргій, гдъ я жилъ въ то время, и говоритъ: сдълай милость, братъ Өеодоръ, пойди со мною на гору Синай, ибо мнъ хочется тамъ помолиться. Не могши преслушаться старца, я согласился. Когда перешли мы Іорданъ, старецъ предложилъ мнъ: братъ Өеодоръ! Давай положимъ себъ обътъ — ничего не ъсть до самой святой горы Синай. Я отвъчалъ ему: истинно, отче, я не могу сего сдълать. Тогда старецъ одинъ положилъ себъ такой обътъ и до самого Синая не бралъ въ ротъ ничего. Тамъ же, причастившись Святыхъ Таинъ, принялъ онъ пищи. Съ Синая

пошли мы къ святому Минѣ въ Александрію; старецъ опять ничего не ѣлъ и только въ Александріи, тоже по причащеніи Святыхъ Таинъ, вкусилъ пищи. Отъ святаго Мины пошли мы обратно во Святой Градъ, и онъ также ничего не ѣлъ. Здѣсь же, причастившись въ храмѣ Воскресенія Христа Бога нашего, принялъ пищи. Итакъ, во весь такой долгій и трудный путь старецъ вкушалъ только однажды на горѣ Синай, однажды — у святаго Мины и однажды — во Святомъ Градѣ.



Видъ Синайскаго монастыря съ съверо-восточной стороны, или изъ Рахійской долины, откуда къ нему подъъзжають

РАЗНЫЯ ПОВЪСТВОВАНІЯ КЪ УКРЪПЛЕНІЮ ПРОТИВЪ ВОЗСТАЮЩИХЪ НА НАСЪ БЛУД-НЫХЪ БРАНЕЙ. О БЛУДЪ — ЧТО ОТЪ НЕГО ДОЛЖНО БЛЮСТИСЬ СО ВСЯКИМЪ ТЩАНІЕМЪ И СТРАХОМЪ

- 1. Авва Каріенъ сказалъ: человъкъ, пребывающій съ отрокомъ, если не силенъ, то идетъ внизъ; если же силенъ и нейдетъ внизъ, то не преуспъваетъ.
- 2. Авва Антоній говориль: думаю, что въ тълъ есть естественное движеніе, прирожденное ему, но оно не дъйствуетъ безъ пожеланія души и означаетъ только страстное движеніе. Есть и другое движеніе, происходящее отъ питанія и разгоряченія тъла пищею и питіемъ, коими разгоряченная кровь возбуждаетъ плоть къ дъйствованію. Потому-то и говоритъ Апостоль: не упивайтеся виномъ, въ немже есть блудъ (Еф. V, 18), также и Господь въ Еvангеліи заповъдаль ученикамъ своимъ: внемлите же себъ, да не когда отягчають сердца ваша объяденіемъ и піянствомъ (Лк. ХХІ, 34). Въ подвизающихся же бываетъ и иное движеніе, происходящее отъ навъта и зависти демоновъ. Итакъ, надобно знать, что существуютъ три рода тълесныхъ движеній: одно естественное, другое отъ неразборчиваго употребленія пищи и третье отъ демоновъ.
- 3. Братъ спросилъ авву Агаеона о блудъ, и старецъ сказалъ ему: поди, повергни предъ Богомъ немощь свою и найдешь покой.
- 4. Авва Геронтій Петрскій говориль: многіе, будучи искушаемы плотскими похотями и не совершая гръха тълесно, пали въ блудъ мысленно и такимъ образомъ, сохранивъ дъвство тъла, стали блудниками по душъ. Итакъ, возлюбленные, хорошо исполнять слово Писанія: всяцъмъ храненіемъ блюди твое сердце (Притч. IV, 23).

- 5. Братъ спросилъ авву Даніила: дай мнѣ наставленіе, и я буду сохранять его. Авва сказалъ: никогда не простирай руки своей въ одну чашу съ женою и не вкушай съ нею. Этимъ ты немного убѣжишь отъ демона блуда.
- 6. Авва Еvустонъ разсказывалъ объ аввъ Пафнутіи, отцъ скитскомъ: пришелъ я туда, будучи еще юнъ, и авва не позволилъ мнъ остаться, говоря: при себъ въ Скитъ я не попущу быть лицу женскому изъ опасенія вражеской брани.
- 7. Авва Іоаннъ Коловъ говорилъ: кто, наъвшись досыта, говоритъ съ отрокомъ, тотъ уже любодъйствовалъ съ нимъ въ помыслъ своемъ.
- Авва Кассіанъ разсказывалъ: говорилъ намъ авва Моvсей: хорошо не скрывать помысловъ, но открывать ихъ старцамъ духовнымъ, впрочемъ, и разсудительнымъ, а не поседъвшимъ лишь отъ времени. Ибо многіе, смотря на возрастъ и открывъ свои помыслы, вмъсто врачевства пали въ отчаяніе по неискусству выслушившаго ихъ. Такъ одинъ братъ изъ весьма ревностныхъ, сильно боримый демономъ блуда, пришелъ къ нъкоторому старцу и открылъ ему свои помыслы. Выслушавъ его, сей старецъ, будучи неискусенъ, вознегодовалъ на бъднаго и назвалъ его даже недостойнымъ монашескаго образа за то, что принималъ такіе помыслы. Услышавъ сіе, братъ въ отчаяніи оставилъ свою келлію и пошель въ міръ. По устроенію Божію встрътиль его авва Аполлосъ и, видя, что онъ крайне скорбенъ и мраченъ, спросилъ его, какова причина такой мрачности. Сначала, отъ малодушія, братъ не отвъчаль ему ничего, но послъ, убъжденный аввою, разсказалъ ему все случившееся съ нимъ: томятъ меня помыслы блуда и я открылъ ихъ старцу; по словамъ его мнъ нътъ надъжды спасенія, потому съ отчаянія я иду въ міръ. Услышавъ это, авва Аполлосъ, какъ мудрый врачъ, разно утъшалъ и увъщевалъ его, говоря: не удаляйся отъ мъста своего, сынъ мой, и не отчаивайся; и я въ такомъ возрастъ и при такой съдинъ крайне бываю томимъ подобными же помыслами. Не малодушествуй отъ сего жженія, ибо врачуется оно не столько человъческимъ

усиліемъ, сколько милостію Божіею. А на нынъшній день послушай меня и возвратись въ келлію свою. Братъ такъ и сдълалъ. А авва Аполлосъ направилъ путь свой къ келліи старца, обезутъшившаго брата, и, ставъ внъ, молился Богу со слезами, говоря: Господи! Наводящій искушенія на пользу, обрати брань брата на старца сего, дабы онъ научился сострадать боримымъ хотя бы опытомъ подъ старость, чему не научился въ столь долгое время. Лишь только онъ закончилъ молитву свою, какъ увидълъ эеіопа, который, стоя близъ келліи, пускалъ стрълы въ старца. Уязвленный ими, старецъ тотчасъ, какъ отъ опьяненія, началъ метаться туда и сюда и, не въ силахъ стерпъть, вышелъ изъ келліи и пошель въ міръ тъмъ же путемъ, какимъ шелъ юнъйшій. Авва Аполлось поняль, что съ нимъ, догналь его и, подойдя, спросиль: куда идешь ты такъ спъшно? И какая причина объемлющей тебя тревоги? Почувствовавъ, что святому дано знать случившееся, онъ отъ стыда ничего не говорилъ. Тогда авва Аполлосъ сказалъ ему: возвратись въ келлію свою, впредь сознавая немощь свою, и считай себя или не узнаннымъ отъ діавола или презираемымъ имъ, почему и не удостоенъ ты, подобно ревностнымъ, воевать противъ него; и что говорю — воевать, когда и прилога однаго не могъ ты перенести до конца дня! Случилось же сіе съ тобою за то, что, принявъ юнъйшаго брата, боримаго общимъ врагомъ, ты вмъсто того, чтобъ воодушевить его на подвигъ, ввергъ въ отчаяніе, не вспомнивъ ни того мудраго правила, которое гласитъ: избави ведомыя на смерть и искупи убиваемыхъ, не щади (Притч. XXIV, 11), ни притчи Спасителя нашего: трости сокрушенны не преломить, и лена внемшася не угасить (Мө. XII, 20). Ибо никто не смогъ бы ни понести навътовъ вражескихъ, ни погасить огненнаго кипънія естества, если бъ благодать Божія не охраняла человъческой немощи. Итакъ, сознавая въ случившемся съ нами спасительное о насъ смотреніе, общими молитвами будемъ умолять Бога, чтобъ Онъ отвелъ поднятый на тебя бичь: Той бо больти творить, и паки возставляеть... порази, и руцть Его исцтлятть... Смиряетт и выситт, мертвитт и живитт, низводитт во адт и возводитт (1 Цар. II, 6, 7). Сказавт сіе, авва Аполлост помолился и, освободивт старца отт наведенной на него брани, заповтдалт ему просить у Бога, да будетт ему даровант языкт ученія, чтобт знать время, вт какое должно сказать то или иное слово.

- 9. Авва Куръ Александрійскій на вопросъ о помысль блудномъ отвъчалъ такъ: если помысловъ не имъешь, дъло имъешь; и это значитъ: кто въ мысли не борется со гръхомъ и не противоречитъ ему, тотъ, върно, тълесно совершаетъ его, ибо имъющій дъла не бываетъ тревожимъ помыслами. При семъ старецъ спросилъ брата, не имъетъ ли онъ обыкновенія бесъдовать съ женами? И братъ отвътилъ: нътъ. Помыслы мои суть древніе и новые живописцы воспоминанія тревожатъ меня и образы женъ. Тогда старецъ сказалъ ему: мертвыхъ не бойся, но живыхъ убъгай и пребывай долъе въ молитвъ.
- 10. Нъкто разсказываль объ одномъ братъ, впадшемъ въ гръхъ, который, придя къ аввъ Лоту, былъ въ такой тревожности, что постоянно входилъ и выходилъ, не будучи въ состояніи усидъть. Авва Лотъ спросилъ его: что имъешь, братъ? И тотъ отвътилъ: великій гръхъ сдълалъ я и не могу повъдать о немъ отцамъ. Старецъ сказалъ: исповъдуй его мнъ, и я понесу его. Тогда братъ открылъ ему: я палъ въ блудъ и неистово стремился достигнуть того. Старецъ сказалъ: дерзай, ибо естъ покаяніе. Поди, сиди въ пещеръ и постись по два дня, и я понесу съ тобою половину гръха. По прошествіи трехъ недъль, старецъ получилъ удостовъреніе, что Богъ принялъ покаяніе брата; и братъ пребылъ въ послушаніи у старца до самой смерти своей.
- 11. Авва Матой говориль: пришель ко мнѣ брать и сказаль, что оглаголаніе хуже блуда. Я замѣтиль ему: жестоко слово сіе. Тогда онъ спросиль меня: ты же какъ думаешь о дѣлѣ семъ? Я отвѣтиль: оглаголаніе худо, но имѣетъ скорое врачевство, ибо часто оглаголавшій кается, говоря: худо сказаль я; блудь же есть естественная смерть.

- 12. Авва Олумпій келлійскій быль боримь на блудь, и помысль говориль ему: поди, возьми жену. Онъ всталь, приготовиль глины и, сдѣлавь изъ нея женщину, сказаль себѣ: вотъ твоя жена! Итакъ, нужно теперь болѣе тебѣ работать, чтобъ было чѣмъ питать ее, и работалъ до утомленія. Черезъ день онъ опять приготовиль глины и сдѣлаль изъ нея дочь, говоря помыслу своему: родила жена твоя; итакъ, нужно теперь еще болѣе работать, чтобъ было чѣмъ питать и одѣвать дитя свое. Поступая такимъ образомъ, онъ, утомивъ себя до крайности, сказалъ помыслу: не имѣю болѣе силъ сносить такой трудъ. И прибавиль: не имѣешь силъ сносить трудъ сей? Не ищи же и жены. Богъ, видя трудъ его, взялъ отъ него брань, и онъ получилъ покой.
- 13. Авва Пименъ сказалъ: какъ оруженосецъ царскій всегда предстоитъ царю въ готовности, такъ и душа должна быть всегда наготовъ противъ демона блуда.
- 14. Авва Анувъ спросилъ авву Пимена о нечистыхъ помыслахъ, кои рождаетъ сердце человъка, и о суетныхъ пожеланіяхъ. Авва Пименъ отвътилъ ему на то: еда прославится съкира безъ съкущаго ею? (Ис. X, 15). И ты не подавай имъ руки, и они останутся бездъйственными.
- 15. Братъ пришелъ къ аввъ Пимену и спросилъ его: что мнъ дълать, отче? Меня мучитъ блудный помыслъ. Я ходилъ къ аввъ Ивастіону, и онъ сказалъ мнъ: не попускай ему замедлять въ тебъ. Авва Пименъ отвътилъ: дъянія аввы Ивастіона пребываютъ горъ со Ангелами, и забывается ему, что я и ты въ блудъ. Если монахъ будетъ воздерживать чрево свое и языкъ и будетъ жить какъ странникъ, то, повърь, онъ не умретъ.
- 16. Братъ спросилъ авву Пимена: что мнѣ дѣлать? Меня борятъ блудъ и гнѣвъ. Старецъ отвѣтилъ ему: потомуто Давидъ и говорилъ, что льва поражалъ и медвѣдицу задушалъ (1 Цар. XVII, 35). Это значитъ: гнѣвъ я отсѣкалъ, а блудъ сокрушалъ трудами.
- 17. Авва Пименъ сказалъ: что касается до блуда и оглаголанія, то совершенно не должно человъку ни про-

износить словомъ сихъ двухъ помысловъ, ни помышлять о нихъ въ сердцъ. Если кто совершенно осудитъ ихъ и поспоритъ въ сердцъ своемъ, не получитъ пользы, но кто съ гнъвомъ удалится отъ нихъ, — будетъ имъть покой.

- 18. Спросили авву Пимена объ оскверненіяхъ, и онъ отвътилъ: если упорядочимъ дъяніе и бдительно будемъ трезвиться, то никогда не случится съ нами оскверненія.
- 19. Опятьсказал: человъкъ, имъющій въсожительствъ съ собою отрока, навождаемый на него какою-либо страстію ветхаго человъка и все еще удерживающій его при себъ, походитъ на того, кто имъетъ поле, пожираемое червями.
- 20. Нъкто спросилъ авву Пимена о блудъ, и старецъ сказалъ: велика помощь Божія, окружающая человъка, но не попускается намъ видъть ее очами своими.
- Въ Скитъ съ аввою Пафнутіемъ жилъ одинъ братъ, который, будучи боримъ блудной бранью, говорилъ: если возьму и десять женъ, не удовлетворю похоти своей. Старецъ отечески увъщевалъ его, говоря: не дълай такъ, сынъ мой, эта брань отъ демоновъ. Но онъ не послушалъ его, пошелъ въ Егупетъ и взялъ жену. По времени, случилось старцу прійти въ Егупетъ и встрътиться съ ученикомъ своимъ, несущимъ корзину съ черепками. Старецъ не узналъ его, но тотъ сказалъ: я ученикъ твой. Увидъвъ его въ такомъ безчестіи, авва заплакалъ и спросиль: какъ оставиль ты прежнюю честь и пришель въ такое безчестіе? Однако, взяль ли ты десять жень? Брать воздохнуль и сказаль: нътъ, я взялъ только одну и вотъ страдаю, чтобъ насытить ее хлъбомъ. Старецъ позвалъ его назадъ, и братъ спросилъ: а есть покаяніе, авва? Тотъ отвътиль: есть. Тогда братъ, оставя все, послъдоваль за нимъ и, вступивъ въ Скитъ, по искуст семъ содтлался добрымъ монахомъ.
- 22. Разсказывали о матери Сарръ, что она тридцать лътъ сильно была борима демономъ блуда, но никогда не молилась, чтобъ отступила отъ нея брань, а только говорила: Боже! Даждь ми силу!

- 23. Однажды сильнъе наступалъ на нее сей духъ блуда, подлагая ей суетности мірскія. Не поддаваясь ему, въ страхъ Божіемъ и подвижничествъ, вошла она однажды въ верхнюю комнату свою помолиться, и явился ей тълесно духъ блуда и сказалъ: побъдила ты меня, Сарра! Она же отвътила: не я побъдила тебя, но Владыка мой Христосъ.
- 24. Авва Фока сказывалъ: авва Іаковъ, когда перешелъ въ Скитъ, былъ сильно боримъ демономъ блуда. Находясь близъ опасности, пришелъ онъ ко мнъ и, открывъ свое состояніе, сказаль: въ понедъльникъ я пойду въ такую-то пещеру. Прошу тебя ради Господа никому не открывай о томъ, даже отцу моему, но по прошествіи сорока дней сдълай милость — приди ко мнъ и принеси Святое Причастіе. Если найдешь меня умершимъ, — похорони меня, а если живымъ, — пріобщи. Я объщаль и по прошествіи сорока дней, взявъ Святое Причастіе и общаго чистаго хлъба съ небольшимъ количествомъ вина, пошелъ къ нему. Приближаясь къ пещеръ, я обонялъ сильное зловоніе, исходящее отъ тъла его, и подумалъ, что блаженный почилъ, но войдя къ нему, нашелъ полумертвымъ. Увидъвъ меня, онъ, какъ могъ, сдълалъ движеніе правою рукою и мановеніемъ ея напомниль о Святомъ Причастіи. Я сказаль: имъю. Хотъль я открыть уста его, но они были кръпко сжаты. Не зная, что дълать, вышелъ я въ пустыню и, сорвавь съ куста небольшую вътку, ею съ большимъ трудомъ едва могъ нъсколько открыть уста и пріобщить Честнаго Тъла и Крови, раздробивъ ихъ на сколько можно мельчайшія части. Отъ принятія Святаго Причастія онъ получиль силу. Спустя немного, намочивъ нъсколько крошекъ обыкновеннаго хлъба, я далъ ему, потомъ — еще, предлагая столько, сколько онъ могъ принимать. И, такимъ образомъ, по благодати Божіей черезъ день онъ пришелъ со мною пъшкомъ въ свою келлію, избавясь Божіею помощію отъ пагубной страсти блуда.
- 25. Одинъ старецъ имълъ ученика, боримаго демономъ блуда. Старецъ увъщевалъ его и уговаривалъ: потерпи, сынъ мой! Эта брань отъ врага. Но тотъ говорилъ ему:

не могу болъе терпъть, авва, чтобъ не исполнить то дъломъ. Тогда старецъ, притворясь, сказалъ ему: и я тоже боримъ, сынъ мой. Пойдемъ же вмъстъ — исполнимъ дъло и вернемся въ келлію свою. У старца была одна монета, и онъ взяль ее съ собою. Когда пришли они на мъсто, то старецъ, войдя первымъ, далъ блудницъ монету и просилъ ее не осквернять брата. Она дала слово сохранить чистоту его. Когда онъ вошелъ, блудница сказала ему: подожди, братъ! Хотя я и гръшница, но мы имъемъ законъ, и его нужно прежде исполнить. Тогда она велела ему стать въ сторонъ и положить пятьдесятъ поклоновъ и сама встала въ сторонъ. Положивъ двадцать или тридцать поклоновъ, братъ пришелъ въ сокрушеніе и сказалъ себъ: какъ же я молюсь Богу, намъреваясь содълать такое преступленіе? Тотчасъ вышелъ, не осквернившись. Богъ, видя трудъ старца, взялъ брань отъ брата его; и они возвратились, славя Бога.

- 26. Одинъ братъ былъ посланъ своимъ аввою за водой. Пришедши къ источнику, онъ встрътилъ тамъ женщину, мывшую платье, и, возбудившись, сталъ склонять ее къ паденію. Она же сказала ему: послушать тебя легко, но я стану для тебя причиною великой скорби, ибо по содъланіи сего будетъ уязвлять тебя совъсть твоя, и ты или отчаешься, или много потребно будетъ тебъ труда, дабы върнуться въ тотъ чинъ, какой имъешь нынъ. Итакъ, прежде, нежели получишь рану, поди съ миромъ въ путь свой. Услышавъ сіе, братъ сокрушился и возблагодарилъ Бога и разумность ея. Возвратясь, онъ открылъ аввъ о случившемся, и онъ подивился женъ той. Послъ сего братъ просилъ старца, чтобъ впредь никогда не выходить ему изъ монастыря. Старецъ положилъ быть тому, и братъ пребылъ въ монастыръ, не оставляя его до самой смерти своей.
- 27. Одинъ братъ пошелъ на ръку почерпнуть воды. Тамъ онъ встрътилъ женщину, стиравшую белье и палъ съ нею. Совершивъ гръхъ, братъ набралъ воды и пошелъ въ келлію свою. По пути демоны напали на него въ помыслахъ и крушили его, говоря: куда теперь идешь? Нътъ тебъ

спасенія. Для чего и міру причинять ущербъ? Братъ поняль, что они хотятъ погубить его, и отвътилъ помысламъ: откуда пришли и крушите меня, чтобъ привести въ отчаяніе? Не согръшилъ я! И, пришедши въ келлію свою, продолжалъ безмолвствовать, какъ наканунъ и прежде. Господь открылъ одному старцу — сосъду его, что сей братъ палъ и побъдилъ. Придя къ нему, старецъ спросилъ: какъ себя имъешь? Братъ отвътилъ: хорошо, авва. Старецъ снова спросилъ: никакъ не пострадалъ ты въ эти дни? Тотъ отвътилъ: никакъ. На это старецъ сказалъ: Богъ открылъ мнъ, что ты, падши, побъдилъ. Тогда братъ разсказалъ все случившееся съ нимъ, и старецъ заключилъ: истинно, братъ, разсужденіе твое стерло силу врага.

Нъкто разсказываль, что одинь брать, жившій въ киновіи, часто быль посылаемъ по ее дъламъ и нуждамъ. Въ одной веси жилъ благоговъйный мірянинъ, который принималь его съ върою всякій разъ, какъ тотъ приходилъ. Мірянинъ сей имълъ дочь, которая недавно овдовъла, проживъ съ мужемъ своимъ только два года. Братъ имълъ влеченіе къ ней, но она, будучи разумна, всячески остерегалась и старалась не попадаться ему на глаза. Однажды, пришедши по обычаю, братъ засталъ ее одну, ибо отецъ ея отлучился въ ближайшій городъ. Отъ сего обстоятельства брань сильно возстала на него. Замътивъ это, она сказала ему съ разсужденіемъ: не торопись; мы здъсь одни. Знаю я, что вы — монахи — ничего не дълаете безъ молитвы. Итакъ, встань, помолись Богу, и что Онъ вложитъ въ сердце твое, то и сдълаемъ. Но будучи сильно волнуемъ бранью, онъ не хотълъ того. Тогда, узнавъ, что братъ никогда не зналъ жены, и желая отрезвить его, она говоритъ ему: потому ты и волнуешься похотію, что не знаешь зловонія несчастныхъ женщинъ. Затъмъ, чтобъ притушить его страсть, она сказала: у меня месячное, и никто не можетъ приблизиться ко мнъ, и сіе есть зловоніе мое. Услышавъ сіе, братъ пришелъ въ себя и заплакалъ. Тогда она сказала ему: вотъ, если бъ я ввърилась тебъ и мы уже совершили бы гръхъ! Съ какимъ лицомъ встрътился бы ты тогда съ отцемъ моимъ и какъ вошелъ бы въ свой монастырь и сталъ слушать пѣніе своихъ святыхъ братьевъ? Умоляю тебя, трезвись впредь и берегись погубить трудъ свой и лишиться вѣчныхъ благъ ради малаго и гнуснаго удовольствія. Все сіе повѣдалъ мнѣ страждущій братъ, — завершилъ свое повѣствованіе разсказчикъ, а я передаю вамъ въ назиданіе и благодарю Бога, который черезъ разумность и цѣломудріе жены не попустилъ брату пасть совершенно.

- 29. Одинъ монахъ долгое время былъ боримъ демономъ блуда. Однажды, ощутивъ сію брань въ собраніи церковномъ, онъ въ сильной скорби обнажилъ себя и открылъ дъйствіе сатаны предъ лицемъ братіи, говоря: молитесь обо мнъ, ибо четырнадцать лътъ, какъ я такъ боримъ. И ради смиренія его брань утихла.
- 30. Одинъ старецъ сказалъ о помыслъ блудномъ: сіе страждемъ мы отъ нераденія нашего, ибо если бъ мы въровали, что Богъ обитаетъ въ насъ, не стали бы влагать въ себя чуждаго сосуда. Владыка нашъ Христосъ, сообитающій съ нами и присущій намъ, зритъ жизнь нашу; потому и мы, сторожа себя и зря Его, не должны нерадъть, но очищать себя, якоже Онъ чистъ есть (1 Ін. ІІІ, 3).
- 31. Опять сказаль: врагъ какъ бы говоритъ Спасителю: я посылаю мое въ Твое, да низвращу Твое; и хотя не могу лукавновать во избранныхъ Твоихъ, по крайней мъръ вложу въ нихъ мечты ночью. Отвъчаетъ ему какъ бы и Спаситель: если незаконнорожденный наслъдуетъ отцу своему, то и эти твои вложенія вмънятся въ гръхъ избраннымъ Моимъ.
- 32. Ученикъ однаго великаго старца, увлеченный блудною страстію, пошелъ въ міръ и женился. Огорченный тъмъ, старецъ молился Богу такъ: Господи Іисусе Христе! Не попусти рабу Твоему оскверниться. И тотъ, легши съ женою своею, предалъ духъ, не осквернившись.
- 33. На вопросъ о злотворныхъ помыслахъ одинъ старецъ сказалъ: прошу, братіе, какъ отстали мы отъ дълъ, такъ

отстанемъ мы и отъ воспоминаній, ибо что мы есть, какъ не земля изъ земли.

- 34. Одинъ братъ былъ волнуемъ блудною похотію. Похоть сія, какъ огнь, горѣла въ сердцѣ его день и ночь, но братъ бодренно подвизался, дабы не сосложиться съ помысломъ. Спустя довольно долгое время, брань отбѣжала, не сумѣвши одолѣть его ради великаго терпѣнія его; и тотчасъ свѣтъ пришелъ въ сердце брата.
- 35. Другой братъ, будучи боримъ блудною страстію, вставъ ночью, пришелъ къ одному старцу и открылъ ему свой помыслъ. Старецъ утъшилъ его, и братъ, уврачеванный, возвратился въ келлію свою. Но брань опять налегла на него, и онъ опять пошель къ старцу и такъ дълалъ онъ нъсколько разъ. Старецъ не опечаливалъ его, но бесъдовалъ съ нимъ, что было брату на пользу, и говорилъ: не уступай и приходи всякій разъ, какъ будетъ бороть тебя демонъ, дабы обличать его, ибо ничто столько не мучаетъ его, какъ открытіе дъль его, и ничто столько не радуетъ его, какъ сокрытіе помысловъ его. И братъ сей приходилъ къ старцу до одиннадцати разъ, чтобы обличать помыслы свои. Однажды братъ попросилъ старца: сдълай милость, авва, скажи мнъ слово. И старецъ сказалъ: повърь мнъ, сынъ мой, что если бъ Богъ попустилъ помысламъ, коими уязвляется душа моя, перейти на тебя, то ты и минуты не понесъ бы ихъ, но тотчасъ обратился бы вспять. И ради великаго смиренія, по коему старецъ говорилъ такъ, утихла у брата брань блудная.
- 36. Одинъ братъ былъ возбуждаемъ демономъ блуда, но боролся, умножая подвиги свои и соблюдая помыслъ свой, дабы не снизойти на похоть. Наконецъ, придя въ церковь, онъ открылъ о семъ всему братству, и тогда дана была имъ заповъдь молиться о немъ цълую недълю, и брань утихла.
- 37. Одинъ старецъ-пустынникъ сказалъ о помыслъ блудномъ: почивая хочешь спастись? Нътъ, поди потрудись; поди попотъй; поди поищи и обрящешь; бодр-

ствуй и толцы, — и отверзется тебъ. Есть въ міръ борцы, кои вънчаются за то, что несмотря на множество принимаемыхъ ударовъ стоятъ и мужаются. Часто одинъ, поражаемый двумя, самыми ранами возбуждаемъ бываетъ къ мужеству и побъждаетъ поражающихъ его. Посмотри, какое мужество въ дълахъ плотскихъ? И ты стой и мужайся, и Богъ поборетъ за тебя врага.

- 38. О томъ же помыслѣ другой старецъ сказалъ: будь подобенъ проходящимъ мимо харчевенъ и обоняющимъ запахи чего-либо варенаго или жаренаго. Желающій вкусить входитъ и ѣстъ, а не желающій обоняетъ только мимоходомъ и удаляется. Такъ и ты отражай отъ себя зловоніе похоти; встань и помолись, говоря: Сыне Божій, помози мнѣ! То же дѣлай и при другихъ помыслахъ, ибо мы не искоренители зла, а противоборцы ему.
- 39. Одинъ братъ, стужаемый блудною похотію, пришелъ къ великому старцу и просилъ его: сдълай милость, отче, помолись обо мнъ, ибо мнъ стужаетъ блудная похоть. Старецъ сталъ молиться о немъ Богу. Въ другой разъ опять братъ пришелъ къ старцу и сказалъ то же слово, хотя старецъ не нерадълъ умолять о немъ Бога. Тогда въ недоумъніи старецъ сталъ и такъ помолился Господу: Господи, открой мнъ, какъ живетъ братъ сей и откуда ему такое навожденіе, что я просилъ Тебя, но онъ не получилъ покоя? И Богъ открылъ ему о немъ. Видитъ онъ: сидитъ братъ и духъ блуда при немъ, а Ангелъ Господень, посланный ему на помощь, стоитъ вдали и гнъвается на него за то, что онъ не повергалъ себя предъ Богомъ, но, услаждаясь помыслами, весь свой умъ предалъ наважденію. Изъ сего старецъ узналъ, что причина брани въ самомъ братъ, и сказалъ ему: это оттого съ тобою, что ты самъ сослагаешься съ помысломъ твоимъ, — и научилъ, какъ должно противостоять помысламъ. Тотъ сталъ трезвиться и, при помощи молитвы и наставленія старцевъ, обръль покой.
- 40. У одного великаго старца быль ученикъ, боримый демономъ блуда. Старецъ, видя его трудъ и потъ, ска-

залъ ему: хочешь, я попрошу Бога, чтобъ Онъ взялъ отъ тебя брань. Но ученикъ отвътилъ: мнъ трудно, авва, но я вижу плодъ для себя отъ труда сего. Итакъ, попроси Бога лишь о томъ, чтобъ Онъ далъ мнъ терпъніе — понести сіе. Тогда старецъ сказалъ ему: теперь вижу, что ты преуспълъ и превышаешь меня.

- 41. Говорили объ одномъ старцъ, что пришелъ онъ въ Скитъ и принесъ съ собою сына, еще грудного, который выросъ, не видя жены, но когда онъ возмужалъ, демоны стали показывать ему образы женъ. Это открылъ сынъ отцу своему, который дивился тому. Однажды пришли они въ Егупетъ, и сынъ, увидъвъ женъ, сказалъ отцу: вотъ эти приходятъ ко мнъ ночью въ Скитъ. Отецъ отвътилъ: это сельскіе монахи, только они имъютъ одну схиму, а пустынники другую. Дивился старецъ, какъ и въ пустынъ демоны показывають образы женъ. И тотчасъ возвратились они въ келлію свою.
- 42. Былъ въ Скитъ одинъ братъ ревностный подвижникъ, которому врагъ влагалъ воспоминанія о нъкоторой женъ, весьма благообразной, и сильно томиль его. По устроенію Божію пришелъ изъ Егупта въ Скитъ другой братъ, который между прочимъ въ бесъдъ сказалъ, что жена такого-то умерла, а то была женщина, воспоминаніями о коей боримъ былъ подвижникъ. Услышавъ сіе, ночью братъ взялъ левитонъ свой, пришелъ къ могилъ умершей и, открывъ гробъ, отеръ левитономъ своимъ разлагающіеся останки ея. Возвратясь и положивъ то въ келліи своей, имълъ онъ сіе зловоніе предъ собою и боролъ помыслъ свой, говоря: вотъ похоть, которой ищемъ! Она предъ тобою, насыться! Такъ онъ мучилъ себя зловоніемъ симъ, пока не утишилъ брани своей.
- 43. Разсказывали, что нѣкогда пришелъ въ Скитъ одинъ человѣкъ съ сыномъ своимъ, и принялъ тамъ монашество. Когда сынъ его сталъ юношей, стали бороть его брани, и онъ сказалъ отцу своему: пойду въ міръ, ибо не имъю силъ понести брани. Отецъ остановилъ его и убъдилъ

потерпъть, но, спустя немного, юноша опять сказалъ: авва! не имъю болъе силъ! Позволь мнъ отойти. Тогда отецъ сказалъ ему: послушай меня, сынъ мой, еще одинъ разъ: возьми себъ сорокъ паръ хлъбцевъ и вътвей на сорокъ дней; пойди во внутреннъйшую пустыню и пробудь тамъ сорокъ дней; и воля Божія да будетъ. Онъ послушалъ отца своего, пошель въ пустыню и пребываль тамъ въ трудъ, плетя сухія вътви и вкушая сухой хлъбъ. Пробывъ въ безмолвіи двадцать дней и двадцать ночей, онъ узрълъ видъніе, приближающееся къ нему: то быль образъ эөіоплянки, такой зловонной, что юноша не могъ снести смрада ея, — онъ выгналъ ее вонъ и заперся. Она же сказала ему при семъ: въ сердцахъ человъческихъ я кажусь весьма пріятною, но ради послушанія и труда твоего не попустиль мнъ Богъ прельстить тебя и обнаружиль тебъ зловоніе мое. Тогда юноша возблагодарилъ Бога и, возвратясь къ отцу своему, сказалъ: теперь я уже не хочу уходить въ міръ, авва, ибо я видълъ образъ прельщенія и смрадъ его. Отецъ, извъщенный о семъ, отвътилъ: если бъ ты претерпълъ сорокъ дней въ постъ и исполнилъ заповъдь мою, то увидълъ бы еще большее видъніе.

44. Говорили объ одномъ изъ отцевъ, что будучи еще міряниномъ, онъ имѣлъ жену, и теперь былъ сильно боримъ на нее. Повѣдалъ онъ о томъ старцамъ, и они, зная, что братъ сей дѣлатель и можетъ трудиться больше другихъ, наложили на него столь тяжелыя правила, что отъ нихъ разслабѣло тѣло его, и онъ не могъ уже подняться. По устроенію Божію одинъ странникъ изъ отцевъ, пришедши въ Скитъ для посѣщенія старцевъ и идя мимо его келліи, увидалъ ее незапертой и сначала миновалъ было ее, удивившись, что никто не вышелъ въ срѣтеніе его. Потомъ возвратился, подумавъ, не болѣнъ ли братъ, и, постучавши, вошелъ. Найдя его въ сильной болѣзни, онъ спросилъ, что съ нимъ. И тотъ разсказалъ ему все: и о своей брани, и о наложенныхъ на него правилахъ, исполняя которыя онъ такъ ослабълъ, и объ умноженіи брани. Выслушавъ сіе, старецъ

опъчалился и сказалъ ему: отцы, какъ сильные, хорошо наложили на тебя такія правила, но послушай смиренія моего — оставь все это и принимай малую свою пищу въ свое время, совершай небольшое свое правило, печаль же свою возверзи на Господа, ибо своими трудами ты не можешь преодольть брани сей. Тъло наше походитъ на одежду: если попечешься о немъ, оно служитъ намъ; если же вознерадишь, — портится. Братъ послушалъ старца, сдълалъ по совъту его, и брань черезъ нъсколько дней отступила отъ него.

На горъ въ Синайскихъ предълахъ жилъ отшель-45. никъ, преуспъвавшій въ благочестіи, и многіе пользовались его словомъ и назидались дълами его. За то, что онъ былъ таковъ, позавидовалъ ему врагъ и подъ видомъ того же благочестія вложиль ему такой помысль: не должно, чтобъ работаль на тебя кто другой или служиль тебъ, ибо ты обязанъ служить другимъ и не служишь. Начни, по крайней мъръ, служить самому себъ. Итакъ, поди въ городъ, продай корзины и купи потребное тебъ, потомъ опять возвратись на отшельничество свое, — и никому не будешь въ тягость. Сіе внушаль ему злокозненный, завидуя его безмолвію, упражненію въ Богъ и пользъ отъ него многимъ, ибо врагъ отовсюду покушается уловить подвижника. Повъривъ сему какъ доброму слову, вышелъ онъ изъ уединилища своего; онъ — знаемый и славимый всъми видъвшими его, но неопытный въ козняхъ навътника отшельникъ, узръвъ жену и долго разговаривая съ нею, отъ невниманія прельстился, пошелъ въ пустынное мъсто, куда послъдовалъ за нимъ и врагъ, и палъ. Понявъ, что порадовался врагъ паденію его, онъ готовъ былъ прійти въ отчаяніе, чъмъ крайне опечалиль Духа Божія, Ангеловъ и отцевъ, изъ коихъ многіе въ городахъ побъдили врага и коимъ онъ нисколько не уподобился. Сильно скорбъль онъ и, забывъ, что Богъ подаеть силу искреннъ надъющимся на Него и доставляетъ врачевства прегръшенію, хотъль броситься въ ръку, дабы умереть и тъмъ доставить совершенную радость діаволу. Отъ крайня-

го душевнаго терзанія разслабъло тъло его, и только милосердый Богъ помогъ ему не умереть. Наконецъ, придя въ себя, онъ ръшилъ показать большій трудъ въ самоозлобленіи и, возвратясь въ свое уединилище, затворилъ дверь и началь плакать, какъ плачутъ по мертвымъ, умоляя Бога; постился, бдълъ и томилъ себя въ сокрушеніи духа. Измождилось тъло его, но онъ еще не получилъ удостовъренія о принятіи покаянія. Когда ради пользы братія приходили къ нему и стучались въ дверь, онъ отвъчалъ: не отворю, ибо даль слово провести годь сей въ трудахъ покаянія. Молитесь обо мнъ, — не говоря ничего болъе, дабы не соблазнить ихъ, потому что всъ чтили его, какъ великаго монаха. Такъ провель онъ цълый годъ въ строгостяхъ покаянія. Наконецъ, передъ днемъ Пасхи, въ ночь Святаго Воскресенія, взяль онъ новый свътильникъ и, приготовивъ, положилъ въ новый горшечный стаканчикъ, накрылъ его и сталъ съ вечера на молитву, говоря: щедрый и милостивый Боже, и варварамъ желающій спастися и въ разумъ истины пріити! Къ Тебъ прибъгаю, Спасителю душъ! Помилуй мя, много Тебя преогорчившаго на радость врага! Се бо мертвъ есмь, послушавъ его. Ты же, Владыко, и нечестивыхъ и немилостивыхъ милующій и ближнихъ миловать научающій, ущедри смиреніе мое, у Тебя бо ничтоже есть невозможно. Ко аду приблизилась душа моя. Сотвори со мною милость, яко милостивъ бываеши къ созданію Твоему. Имъяй и несущая тълеса въ день воскресенія возбудити, услыши мя, Господи, яко оскудъ духъ мой и бъдная душа моя и тъло мое сокрушися, еже осквернихъ гръхомъ моимъ. Оживотвори мя сокрушеннаго, и огнемъ Твоимъ повели возжещися свътильнику сему, да пріемъ увъреніе въ помилованіи, въ прочее же, аще даруеши, житія моего время заповъди Твоя сохраню и отъ страха Твоего не отступлю, но истинно поработаю Тебъ и паче, неже прежде! Такъ въ слезахъ молился онъ въ ночь Воскресенія! Потомъ всталъ посмотръть, не возжегся ли свътильникъ, и, видя, что не возжегся, опять палъ на лице свое и началъ умолять Господа, говоря: въмъ, Господи, яко

подвигъ бысть увънчатися мнъ, и не внимахъ стопамъ моимъ, влекомый паче похотію плоти въ муку нечестивыхъ низвестися! Пощади убо, Господи! Се бо паки исповъдаю милосердію Твоему непотребство мое предъ лицемъ Ангеловъ и праведныхъ, и аще не бы быхъ имъ соблазнъ, и человъкамъ исповъдалъ быхъ былъ. Сего ради ущедри мя, да и другихъ научу! Ей Господи! Оживотвори мя! Такимъ образомъ помолившись трижды, онъ былъ услышанъ, и, вставъ, нашелъ свътильникъ возженнымъ. Возрадовался духъ его и возвеселилось сердце, и хотя изливалъ онъ душу свою предъ Господомъ, но удивлялся неизреченной милости Его и говорилъ: меня, недостойнаго и жизни, Ты, Господи, помиловалъ и утъщилъ симъ новымъ знаменіемъ! Въ такомъ хвалебномъ и радостномъ исповъданіи провель онъ весь остатокъ ночи; возсіялъ день, и онъ въ продолженіи его не переставаль веселиться о Господъ, забывъ о тълесной пищъ. Дивный огонь сей онъ хранилъ во всъ дни остальной жизни своей, подливая елея и покрывая его сверху, дабы не погасъ. Такъ опять Духъ Божій вселился въ него, и онъ былъ славенъ у всъхъ, смиренномудрствуя и веселясь предъ Господомъ во исповъданіи и благодареніи. О кончинъ же своей имъль онъ откровение за нъсколько дней прежде ея.

46. Одинъ старецъ жилъ въ далекой пустынъ. Онъ имълъ родственницу, которая много лътъ желала видъть его. Развъдавъ, гдъ онъ живетъ, она съ попутчиками изъ верблюдчиковъ пришла въ пустыню ту. Будучи влекома діаволомъ и пришедши къ дверямъ старца, она разными признаками увъряла его, что она его родственница, и осталась при немъ. Старецъ, увлеченный похотію, палъ съ нею. Въ нижнихъ предълахъ жилъ другой отшельникъ, у котораго неизвъстно отчего въ часъ принятія пищи опрокидывался кувшинъ съ водою. По устроенію Божію онъ ръшилъ: пойду въ пустыню и открою о томъ старцу, — и пошелъ. Когда насталъ вечеръ, онъ легъ въ демонскомъ капищъ, случившемся на пути, и слышалъ ночью, какъ демоны говорили: въ ночь сію повергли мы отшельника въ блудъ. Услы-

шавъ о томъ, онъ возскорбълъ. Пришедши къ старцу, онъ нашелъ его печальнымъ и спросилъ его: что мнѣ дѣлать, авва? У меня въ часъ принятія пищи кувшинъ съ водою, не знаю отчего, опрокидывается? Старецъ сказалъ на это: пришелъ ты спрашивать меня, что сосудъ твой опрокидывается? Мнѣ что дѣлать, ибо въ ночь сію я палъ въ блудъ? Тотъ отвѣтилъ: и я узналъ о семъ — я ночевалъ въ капищѣ и слышалъ, какъ демоны говорили о тебъ. Тогда старецъ сказалъ: пойду въ міръ. Но пришедшій умолялъ его: нѣтъ, отче! Женщину отпусти отсюда, а самъ оставайся на своемъ мѣстѣ, ибо этотъ случай отъ врага. Послушавъ его, отшельникъ остался, умножилъ подвиги свои и проливалъ горькія слезы, пока не пришелъ въ прежній свой чинъ.

- Одинъ братъ спросилъ старца: если по какомулибо наважденію кому-то случится пасть въ блудъ, что будетъ соблазнившимся чрезъ то? И старецъ разсказалъ ему слъдующій случай: быль славный діаконь въ лауръ Егупетской. Одинъ гонимый гражданинъ пришелъ со всъмъ своимъ домомъ въ киновію, и діаконъ, по навожденію лукаваго, палъ съ женою его, что стало стыдомъ для всъхъ. Тогда діаконъ пошель къ своему любимому старцу и открыль гръхъ свой. Внутри своей келліи сей старецъ имълъ погребки, и діаконъ попросиль его: погреби меня здъсь живаго и никому не сказывай о томъ. Такъ, вошелъ онъ во мракъ сей и искреннъ каялся. Спустя нъкоторое время, не поднялась вода въ ръкъ Нилъ, и во время общей молитвы одному изъ святыхъ было открыто, что вода не поднимется, если не придетъ діаконъ, сокрытый у такого-то старца. Услышавъ сіе и удивившись, они извлекли его изъ заточенія, и когда онъ помолился, вода поднялась. Тогда соблазнившіеся прежде получили большую пользу отъ его покаянія и прославили Бога.
- 48. Два брата пришли на рынокъ продать свое рукодъліе, и когда одинъ изъ нихъ отлучился, другой палъ въ блудъ. Возвратясь, братъ позвалъ остававшагося назадъ въ ихъ келлію, но тотъ отвътилъ: не пойду, потому что, по-

ка ты отлучался, я палъ въ блудъ. Тогда, желая пріобръсти его, братъ сказалъ ему: и со мной, когда я отошелъ отъ тебя, случилось то же; но пойдемъ покаемся сокрушенно, и Богъ проститъ намъ. Придя въ келлію, они открылись старцамъ, и тъ дали имъ заповъдъ покаянія; такъ что братъ не согръшившій каялся за брата согръшившаго, какъ бы самъ согръшилъ. Богъ, видя трудъ любви его, черезъ нъсколько дней открылъ одному изъ старцевъ: за великую любовь не согръшившаго брата Я простилъ и согръшившему. Сіе и значитъ: душу свою положить за брата своего.

49. Одинъ братъ пришелъ къ старцу и пожаловался ему: братъ мой, ходя туда или сюда, оставляетъ меня, и я скорблю. Старецъ уговаривалъ его: потерпи брата своего, и Богъ, видя дъло терпънія твоего, приведетъ его, жесткостію же никого нельзя привлечь къ себъ, ибо демонъ не изгоняетъ демона, а кротостію ты приблизишь его, въдь и Самъ Богъ нашъ увъщаніемъ кроткимъ привлекаетъ людей. Затъмъ старецъ разсказалъ такой случай: были въ Өиваидъ два брата, и одинъ, будучи боримъ блудною страстію, сказаль другому: пойду въ міръ. Братъ заплакаль и говоритъ ему: не попущу, братъ, отойти тебъ, дабы погубить свой трудъ и дъвство свое. Но тотъ не хотълъ слушать и отвъчалъ: не усижу — или иди со мною и я опять возвращусь съ тобой; или отпусти меня, и я останусь въ міръ. Тогда братъ пошелъ и открылъ о томъ одному великому старцу. Старецъ сказалъ ему: пойди съ нимъ, и Богъ, ради труда твоего, не попуститъ ему пасть. И они пошли вмъстъ, но какъ только достигли веси, Богъ, видя трудъ брата, отъялъ брань съ боримаго, который сказаль: пойдемъ, братъ, опять въ пустыню; въдь подумай, если бъ я уже согръшилъ, — какая бы была мнъ отъ того прибыль? И они возвратились невредимы въ келлію свою.

50. Одинъ братъ по демонскому наущенію пришелъ къ старцу и сказалъ: такіе-то два брата бываютъ другъ съ другомъ. Старецъ понялъ, что надъ ними посмъвается демонъ, и послалъ кликнуть ихъ. Когда насталъ вечеръ, онъ

постелилъ одну рогожу тъмъ двумъ братьямъ и покрылъ ихъ однимъ одъяломъ, говоря: чада Божіи чисты. Того же брата велълъ ученику своему заключить особо въ келлію и сказалъ, что самъ онъ имъетъ страсть сію въ себъ.

- 51. Братъ спросилъ старца: что мнѣ дѣлать, ибо нечистый помыслъ убиваетъ меня? Старецъ отвѣтилъ ему: когда мать желаетъ отнять дитя отъ груди, то прикладываетъ къ сосцамъ своимъ луку; приходитъ дитя по обыкновенію отвѣдать молока, но, ощутивъ горечь, убѣгаетъ. Приложи и ты луку. Братъ говоритъ ему: что значитъ лукъ, который я долженъ приложить? Старецъ сказалъ: память о смерти и о мукахъ будущаго вѣка.
- 52. Братъ спросилъ другаго старца о помыслъ, и старецъ сказалъ: я никогда не былъ боримъ симъ. Братъ, соблазнившись этимъ, пошелъ къ первому старцу и повъдалъ ему, что сказалъ сей старецъ и что онъ соблазнился тъмъ, ибо онъ сказалъ вещь вышеестественную. Старецъ отвътилъ на то: не просто сказалъ тебъ сіе человъкъ Божій. Итакъ, пойди, поклонись ему, дабы онъ изъяснилъ тебъ силу слова сего. Братъ пришелъ къ старцу и, поклонившись ему, сказаль: прости мнъ, авва, что я неразумно поступилъ, выйдя отъ тебя не по чину, но прошу, объясни мнъ, какъ ты никогда не былъ боримъ на блудъ? И старецъ сказалъ: съ тѣхъ поръ, какъ я сталъ монахомъ, не насыщался я ни хлъбомъ, ни водою, ни сномъ, — и попеченіе о семъ, всегда крайне меня занимавшее, не давало мнъ чувствовать брани, о коей ты говориль. И братъ вышель отъ него, получивъ пользу.
- 53. Братъ спросилъ однаго изъ отцевъ: отче, что мнъ дълать, ибо помыслъ мой всегда въ блудъ, не давая мнъ покоя ни на одинъ часъ? И скорбитъ о томъ душа моя. Старецъ отвътилъ: когда демоны всъваютъ такіе помыслы, не собесъдуй съ ними, ибо дъло демоновъ всегда только предлагать ихъ и они не лъняться на это, но и не насилуютъ; въ твоей же состоитъ власти принимать или не принимать ихъ. Смотри, что сдълали мадіанитяне: они украсили до-

черей своихъ и поставили предъ израильтянами, но никого изъ нихъ не принуждали — желающіе падали съ ними, другіе же, негодуя, убивали ихъ. Подобно и въ отношеніи къ помысламъ. Братъ опять спросилъ: что же мнъ дълать? Я слабъ, и страсть побъждаетъ меня. Старецъ сказалъ: примъчай помыслы, и когда они начнутъ говорить тебъ, не отвъчай имъ, но встань, положи поклонъ и молись, говоря: Сыне Божій, помилуй мя! Братъ еще спросилъ: вотъ я читаю, авва, но не бываетъ сокрушенія въ сердцъ моемъ, потому что не разумъю силы слова. Старецъ отвътилъ на это: ты только читай. Я слышаль, что авва Пименъ и многіе другіе изъ отцевъ говорили такія слова: заклинатель не знаетъ силы словъ, какія произноситъ, но звърь слушаетъ, покоряется и смиряется. Такъ и ты, хотя не знаешь силы словъ, кои читаешь, но демоны, услышавъ ихъ, удаляются въ страхъ.

54. Старцы говорили, что блудный помыслъ подобенъ бумагъ. Если онъ будетъ всъянъ въ насъ, но мы, не склоняясь, отвергаемъ его отъ себя, то онъ отсъкается безъ труда. Если мы, когда онъ будетъ всъянъ, усладимся имъ и склонимся на него, то онъ, превратясь, дълается желъзомъ и отсъкается съ трудомъ. Итакъ, потребно имътъ разсужденіе о помыслъ семъ: склоняющимся на него — нътъ надежды спасенія, а не склоняющимся — приготовленъ вънецъ.

55. Два брата, увлеченные блудною похотію, ушли въ міръ и взяли себъ женъ. Послъ же сказали другъ другу: какую прибыль получили мы, что, оставивъ ангельскій чинъ, впали въ такую нечистоту, а въ будущемъ въкъ имъемъ отойти въ огнь и муку? Пойдемъ опять въ пустыню и покаемся! Придя и исповъдуя старцамъ, что сдълали, просили ихъ дать имъ заповъдь покаянія, и старцы заключили ихъ на годъ. Поровну давались имъ хлъбъ и вода, ибо на видъ они были равнополны, а когда исполнилось время покаянія и они вышли, отцы увидъли однаго блъднолицымъ и мрачнымъ, а другаго — свътлолицымъ и веселымъ, и удивились, потому что братья принимали пи-

щу поровну. Посему спросили они мрачнаго: чѣмъ занималь ты помыслы свои въ келліи. Тотъ отвѣтиль: я помышляль о злыхъ дѣлахъ, содѣянныхъ мною, и о мученіи, въ кое имѣлъ отойти, и отъ страха прильпе кость моя плоти моей (Пс. СІ, 6). Спросили и другаго, о чемъ помышлялъ онъ въ келліи своей. Онъ отвѣтиль: Бога благодарилъ, что изъялъ меня изъ нечистоты мірской и мученія за нее и ввель въ ангельское сіе житіе; помятуя же о Богѣ — радовался. Тогда старцы сказали: покаяніе обоихъ равно предъ Богомъ.

56. Нъкоторый старецъ, жившій въ Скитъ, сильно заболъль, и братія прислуживали ему. Старець, видя трудь ихъ для него, ръшилъ: пойду въ Егупетъ, дабы не отвлекать ихъ отъ монашескаго правила. Авва Movceй предупреждалъ его: не ходи, — иначе впадешь въ блудъ. Но тотъ со скорбію отвъчаль: умерло тъло мое, и ты такое говоришь мнъ? И отошелъ въ Егупетъ. Услышавъ о немъ, люди начали приносить ему все потребное, а одна дъвственница, по въръ, пришла послужить старцу. Спустя немного времени, старецъ, поздоровъвши, палъ съ нею, и она зачала. Люди спрашивали, откуда это, и она назвала старца. Они не повърили ей, но онъ подтвердилъ, только просилъ сохранить дитя, когда оно родится. Когда дитя было отнято отъ груди, въ одинъ праздничный день старецъ пришелъ въ Скитъ, неся его на рамъ своемъ, и вошелъ въ церковь при всемъ собраніи братій. Братія, увидъвъ его, возрыдали, а онъ сказалъ имъ: видите дитя сіе? Это сынъ непослушанія! Итакъ, кръпитесь, братія, ибо я въ старость мою сдълаль это. Но помолитесь обо мнъ. Послъ сего, удалясь въ келлію, старецъ положилъ начало прежнему своему дъланію.

57. Одинъ братъ былъ сильно искушаемъ демономъ блуда, ибо четыре демона, преобразившись въ женъ, весьма красивыхъ, въ продолженіи сорока дней смущали его, дабы увлечь на скверное смъшеніе. Но такъ какъ онъ мужественно противоборствовалъ и не далъ себя побъдить, то Богъ, видя добрый подвигъ его, даровалъ ему болъе не имъть плотскаго разженія.

58. Вънижнихъ предълахъ Егупта въ одинокой келліи жилъ нъкій отшельникъ, который былъ славенъ. Услышавъ о немъ, одна безчестная жена по наущенію діавола сказала юношамъ: что дадите мнъ, если я низложу вашего отшельника? Они согласились дать ей извъстную сумму, и она, выйдя вечеромъ, пришла къ келліи старца, какъ бы заблудившись, и постучалась. Старецъ вышелъ, увидъвъ ее, встревожился и спросилъ: какъ ты пришла сюда? Она отвъчала съ плачемъ: я заблудилась и пришла сюда. Сжалясь надъ нею, онъ ввелъ ее на свой дворикъ, вошелъ въ келлію свою и заперся. Но та несчастная начала кричать: авва! Меня здъсь съъдятъ звъри! Опять встревожась, но, убоявшись суда Божія, онъ проговориль: откуда пришла ко мнъ напасть сія? И отворивъ дверь, ввелъ ее внутрь. Тогда діаволъ началъ уязвлять его влеченіемъ къ ней, но старецъ уразумъль брань врага и сказалъ: обходы врага суть тьма — Сынъ же Божій есть свътъ. Затъмъ всталъ, зажегъ свътильникъ и, такъ какъ похоть не переставала разжигать его, прибавиль: творящіе сіе пойдутъ въ муку. Итакъ, испытай себя здъсь — можешь ли понести смертный огнь въчный. Сказавъ сіе, онъ положилъ палецъ на огонь свътильника и обжегъ его; сильная боль отъ сего жженія уже не давала чувствовать жженія плоти. Поступая такъ, до утра онъ обжегъ себъ всъ пальцы. Та несчастная, видя, что онъ дълаетъ, окаменъла отъ страха. Утромъ къ отшельнику пришли тъ юноши и спросили, не приходила ли сюда вчера какая-нибудь женщина. Онъ отвътилъ: приходила, она внутри. Юноши вошли и нашли ее мертвою. Авва! Она умерла, — сказали они. Тогда старецъ открылъ руки свои, показалъ ихъ имъ и сказалъ: во что сдълала мнъ эта дщерь діавольская! Сгубила всъ мои пальцы. И разсказавъ имъ все, заключилъ: заповъдано —  $\delta y \partial u$ me... не воздающе зла за зло (1 Петр. III, 8,9). Затъмъ сотворилъ молитву и воскресилъ ее. Женщина встала и, возвратясь въ домъ свой, начала съ тъхъ поръ жить цъломудренно.

59. Одинъ братъ былъ боримъ демономъ блуда. Случилось ему однажды проходить по одному егупетскому

селенію, гдъ онъ увидълъ дочь языческаго жреца и, полюбивъ ее, сказалъ отцу ея: дай мнъ свою дочь въ жену. Жрецъ отвътилъ: не могу дать тебъ ее, если не узнаю прежде воли бога моего. Придя къ демону, онъ спросилъ его: одинъ монахъ желаетъ взять въ жену дочь мою. Отдать ли ее ему? Демонъ сказалъ: спроси его, отвергнетъ ли онъ Бога своего, и крещенія, и объта монашескаго? Возвратясь, жрецъ спросиль монаха: отвергнешь ли ты Бога своего, и крещенія, и объта монашескаго? Братъ согласился, но тотчасъ увидълъ, какъ бы голубь вылетълъ изъ устъ его и возлетълъ на небо. Жрецъ опять пошелъ къ демону и сказалъ ему: онъ согласился на сіи три вещи. Но тотъ отвътилъ: не давай ему дочери своей въ жену, ибо Богъ его не отступилъ отъ него, но еще помогаетъ ему. Вернувшись, жрецъ сказалъ брату: не могу дать тебъ дочери своей, ибо Богъ твой еще помогаетъ тебъ и не отступилъ отъ тебя. Услышавъ сіе, братъ сказаль себъ: какую благость являетъ ко мнъ Богъ мой! Я — несчастный отвергся Его, и крещенія, и объта монашескаго, а Онъ — Всеблагій еще и теперь помогаетъ мнъ. Пришедши такимъ образомъ въ себя, братъ отрезвился, пошелъ въ пустыню къ одному старцу и, открывъ свой гръхъ, разсказалъ ему все. Старецъ отвътилъ: останься при мнъ — въ пещеръ, постись три недъли по два дня, и я буду молить Бога о тебъ. Устроивъ такъ, старецъ началъ молить Бога о братъ семъ, говоря: молю Тебя Господи! Даруй мнъ душу сію и пріими покаяніе ея! И Богъ услышаль его. По прошествіи недъли, старецъ пришелъ къ брату и спросилъ его, видълъ ли онъ что-нибудь? Братъ отвътилъ: видълъ голубя высоко подъ небесами прямо надъ головою моею. Старецъ сказалъ ему: внимай себъ и умоляй Бога прилъжно! И по второй недълъ старецъ пришелъ къ брату и спросилъ, видълъ ли теперь онъ что-нибудь? Тотъ отвътилъ: видълъ голубя близко надъ головою моею. Старецъ заповъдалъ ему: трезвись и молись. Опять, по прошествіи третьей недъли, пришель старецъ и спросилъ, не видълъ ли онъ чего болъе? Видълъ, отвъчаль братъ, что голубь слетъль и съль на главъ моей;

я протянуль руку, чтобъ схватить его, но онъ поднялся и влетълъ въ уста мои. Тогда старецъ возблагодарилъ Бога и сказалъ брату: принялъ Богъ покаяніе твое; итакъ, внимай себъ. Братъ отвътилъ ему: отнынъ пребуду съ тобою, авва, пока не умру.

60. Нъкто изъ Өивейскихъ старцевъ говорилъ: я быль сыномъ еллинскаго жреца; въ малолътствъ часто ходилъ съ отцомъ въ капищъ и видълъ, какъ онъ входилъ совершать жертву идолу. Однажды, войдя тайно вслъдъ за нимъ, я видълъ сатану и предстоящее воинство его. И вотъ подошелъ одинъ изъ начальствующихъ его и поклонился ему. Сатана спросиль его, откуда онъ пришель, и тотъ разсказаль: я быль въ такой-то странъ, возбудиль войну, произвель великое кровопролитіе и пришель возвъстить тебъ. Тотъ спросилъ: во сколько времени ты сдълалъ это? Пришедшій сказаль: въ тридцать дней. Тогда сатана приказалъ бить его бичами, говоря: въ толикое время только это и сдълалъ ты?! И вотъ другой поклонился ему, и у этого онъ спросиль, откуда тотъ пришель. Демонъ отвътиль: я быль на моръ, воздвигь вътры, потопиль корабли, погубилъ множество людей и пришелъ возвъстить тебъ. Онъ спросиль, во сколько дней онъ это сдълаль; и демонъ сказаль: въ двадцать дней. И этого приказаль онъ бить бичами, говоря: какъ? Во столько дней ты только это сдълалъ? Подошель третій и поклонился ему. И у него онъ спросиль, откуда тотъ пришелъ. И демонъ сказалъ: въ такомъ-то городъ быль бракъ, я возбудилъ раздоръ и произвелъ великое кровопролитіе, причемъ убили жениха и невъсту; и пришелъ возвъстить тебъ. Сатана спросилъ: во сколько дней ты это сдълаль? Тотъ отвътиль: въ десять. Онъ повелъль и сего бить бичами. Послъ сихъ пришелъ еще одинъ и также поклонился ему. Сатана спросиль: откуда ты пришель? Онъ отвътиль: я быль въ пустынъ; вотъ уже сорокъ лътъ какъ я боролся съ однимъ монахомъ и въ ночь сію ввергъ его въ блудъ. Услышавъ это, сатана всталъ и облобызалъ его; потомъ взялъ вънецъ, который носилъ, возложилъ на главу его и посадилъ его на тронъ свой, говоря: столь великое дъло успълъ ты совершить! Видя сіе, — продолжилъ старецъ, я сказалъ себъ: какъ великъ чинъ монашескій! И по благоволенію Божію о спасеніи моемъ, я оставилъ міръ и сталъ монахомъ.

- 61. Одинъ братъ сказалъ старцу: я думаю, что между тъмъ, какъ монахъ, падшій въ искушеніе, будетъ скорбъть, какъ потерпъвшій уронъ въ дълъ преуспъянія, и трудиться, дабы возстать, пришедшій изъ міра, какъ полагающій начало, преуспъетъ? Старецъ отвътилъ ему: монахъ, впадшій въ искушеніе, подобенъ падшему дому. Если хозяинъ позаботится возстановить сей домъ, то найдеть много готовыхъ матеріаловъ: основаніе, камни, многое изъ деревяннаго, и можетъ скоръе построить домъ, нежели не рывшій рва, не полагавшій основанія, не имъющій ничего потребнаго, но имъющій лишь надежду — не увершитъ ли его какъ-нибудь. Такъ, если кто по успъхъ въ монашескихъ дъланіяхъ падетъ въ искушеніе и потомъ, отрезвившись, придетъ въ себя, то найдетъ у себя въ готовности много потребныхъ вещей, какъ то: навыкъ въ чтеніи, псалмопъніи и рукодъліи, — кои суть основаніе; и между тъмъ, какъ начинающій будетъ еще учиться сему, онъ придетъ въ третій чинъ.
- 62. Братъ спросилъ старца: что мнъ дълать, авва, съ помысломъ блуднымъ? Старецъ отвътилъ ему: противъ сего помысла кръпись, сколько у тебя есть силъ, ибо побъжденный имъ скоръе всего приходитъ въ отчаяніе спасенія. Такъ, если корабль, на моръ боримый волнами и бурею, потеряетъ руль, хотя и близок къ опасности, но все еще плыветъ; равно, если переломится мачта или попортится что-то другое, онъ все еще въ благихъ надеждахъ, пока цълъ самъ. Такъ и монахъ, если по нерадънію падетъ въ какія-либо страсти, то часто покаяніемъ избываетъ отъ нихъ; если же однажды потерпитъ крушеніе, падши въ блудъ, то приходитъ въ отчаяніе, ибо тогда корабль пошелъ на дно.
- 63. Одинъ старецъ былъ столь дъвственъ, что совершенно не зналъ, что такое блудъ и есть ли онъ. Однажды,

выйдя изъ келліи своей, увидаль онъ демоновъ въ образахъ эөіоповъ, которые окружили его и возбуждали въ немъ похоть. Старецъ говорилъ: членъ сей у человъка то же, что у кувшина — горло. Какъ горло у кувшина для того, чтобъ пропускать воду, такъ членъ сей на то, чтобъ выпускать воду изъ человъка. Потому не понималъ онъ, что съ нимъ дълается. Вотъ упалъ камень съ кровли и старецъ услышалъ пріятный звукъ, и вслъдъ за тъмъ пришелъ страстный помыслъ. Онъ пошелъ къ одному старцу и повъдалъ о семъ. Тотъ сказалъ ему: видълъ демоновъ? Падшій камень есть діаволь, а звукъ, который ты слышаль, есть самая похоть. Итакъ, внимай себъ и моли Господа, да поможетъ тебъ прейти брань сію. Потомъ, показавъ ему, какъ должно подвизаться противъ демоновъ, старецъ сотворилъ молитву и отпустиль его. Возвратившись въ келлію свою, онъ подвизался, молясь Богу, и Богъ далъ ему преуспъть до того, что, когда случалось скончаться брату, онъ получалъ извъщеніе — хорошо ли душѣ его или худо.

- 64. Одинъ старецъ говорилъ о похотныхъ помыслахъ, бываемыхъ въ сердцѣ и не совершаемыхъ дѣломъ, слѣдующее: это походитъ на то, какъ если кто увидитъ виноградникъ, похочетъ всѣмъ сердцемъ своимъ отвѣдать винограда, но побоится войти внутрь и украсть, чтобъ не быть пойману и не лишиться жизни. Если таковой будетъ пойманъ внѣ ограды, то не лишится жизни, ибо не вошелъ и не съѣлъ, а только похотѣлъ. Однако жъ, хотя онъ и не лишается жизни, но получаетъ раны за то, что похотѣлъ.
- 65. Братъ повъдалъ старцу: меня боретъ блудъ. Старецъ сказалъ: если это хорошо, для чего отступаешь отътого; если же срамно, для чего ищешь того.
- 66. Говорили о нъкоемъ старцъ, что однажды, идя путемъ, увидълъ онъ слъдъ жены и закрылъ его, говоря: не увидълъ бы сего братъ и не принялъ бы брани.
- 67. Братъ спросилъ старца: что мнѣ дѣлать, отче? Чрево мое мучитъ меня, и я не могу отказать ему, а между тѣмъ оттого похотствуетъ тѣло мое. Старецъ сказалъ ему

въ отвътъ: если не наложить на тъло свое страха и поста, то оно не будетъ право ходить путемъ Божіимъ. И представилъ ему такую притчу: одинъ человъкъ имълъ ослицу. Однажды онъ сълъ на нее, чтобъ ъхать, но она возила его по дорогъ туда и сюда. Тогда онъ взялъ жезлъ и сталъ бить ее. Ослица сказала ему: не бей меня — отселъ я пойду прямо. Видя, что она немного поправилась, онъ сошелъ съ нея и положилъ жезлъ въ саквы на саму же ослицу. Ослица не знала, что жезлъ находится на ней, но замътивъ, что въ рукахъ господина его нътъ, презръла хозяина своего и опять начала шататься туда и сюда по жатвамъ. Господинъ снова взялъ жезлъ и сталъ бить ее, пока та не пошла прямо. Подобно слъдуетъ поступать относительно тъла и чрева.

68. Одинъ братъ былъ въ дорогъ съ попутчикомъ своимъ, и помыслы его увлеклись на блудъ. Онъ пошелъ къ старцамъ и сказалъ имъ: что мнъ дълать, ибо сердце мое не находитъ утъщенія съ тъхъ поръ, какъ я снизшель на брань врага, ибо я имъю себя какъ бы совершившимъ гръхъ? Отцы отвътили ему: это не есть сотворенный гръхъ, — врагъ приходилъ искусить тебя, но Богъ покрылъ тебя. Ты не покорился ему, но низверженъ уныніемъ. При этомъ они разсказали ему такой случай: два брата, посланные изъ киновіи въ нъкоторое селеніе, шли вмъстъ, и демонъ пять разъ боролъ старшаго изъ нихъ согръщить, но тотъ каждый разъ противоборствовалъ ему, творя молитву. Когда они возвратились къ отцу своему, лице его было мрачно, и онъ, поклонясь отцу, сказалъ: помолись обо мнъ, отче, ибо я палъ въ блудъ, — и разсказалъ, какъ былъ боримъ умъ его. Старецъ, будучи прозорливъ и видя на главъ брата пять вънцевъ, отвътилъ: дерзай, сынъ мой, ибо когда ты пришелъ, я видълъ на тебъ пять вънцевъ. Ты не побъжденъ, но побъдилъ, поскольку не совершилъ дъланіе гръха; и сіе есть великій подвигъ, когда человъкъ, имъя удобный случай ко гръхамъ, удерживается отъ нихъ. Онъ имъетъ великую награду, ибо сильна и остра сія брань врага, и не легко избъжать сътей ея. Что думаешь ты о блаженномъ Іосифъ?

Просто ли дѣло то? Нѣтъ. Но происходившее тогда было какъ бы на зрѣлищѣ — Богъ и Ангелы смотрѣли на него — борящагося, а діаволъ и демоны разсвирѣпляли жену. И когда борецъ побѣдилъ, всѣ Ангелы великимъ гласомъ прославили Бога, говоря: борецъ одержалъ дивную побѣду! Хорошо даже мыслію не дѣлатъ грѣха, но если искушаешься, — подвизайся не быть побѣждену.

- 69. Нѣкоторый отшельникъ былъ такой дѣвственникъ, что не зналъ, что такое женщина. Однажды началъ томить его демонъ блуда и онъ былъ жегомъ, но по безопытности не зналъ предмета похоти, такъ что любилъ рабъ Божій, не зная, чьимъ онъ сталъ любителемъ. Тогда демонъ показалъ ему человѣка, лежащаго въ непотребствѣ съ женщиною, но Богъ, видя крайнюю прелесть діавола, покрылъ брата и погасилъ брань.
- 70. Разсказывали объ одномъ великомъ старцъ, что, пришедши въ одну киновію, увидълъ онъ тамъ отрока и не хотълъ ночевать въ томъ мъстъ. Спросили у него бывшіе съ нимъ братія: и ты боишься, авва? Онъ отвътилъ имъ: повърьте, дъти, не боюсь, но какая нужда въ бездъльной брани?
- 71. Говорили, что нъкогда діаволъ пришелъ въ киновію и постучался. Отозвался отрокъ, чтобъ отвътить; демонъ же, услышавъ его, сказалъ: если ты здъсь, то во мнъ нътъ нужды.
- 72. Отцы говорили, что не Богъ приводитъ отроковъ въ пустыню, но сатана, чтобъ низвергнуть хотящихъ благочестно жить.
- 73. Нъкогда плылъ внизъ по ръкъ корабль и причалилъ къ горъ, на которой жили монахи. Женщина, выйдя изъ корабля, съла на пригоркъ и была замъчена братомъ, пришедшимъ почерпнуть воды, который, возвратясь, сказалъ пресвитеру: тамъ у ръки сидитъ женщина, чего, авва, никогда не бывало здъсь. Услышавъ объ этомъ, старецъ взялъ жезлъ и побъжалъ, крича: помогите, братія, разбойники! И вся братія побъжали слъдомъ. Корабельщики, видя

ихъ стремительность и понявъ причину, подняли женщину на корабль и отошли отъ берега, продолжая свой путь.

- 74. Нъкоторая благочестивая дъвственница, жившая въ городъ, имъла сосъдомъ воина. Однажды, когда матери ея не было дома, онъ ворвался къ ней и, совершивъ насиліе, лишилъ ее дъвства. По уходъ его, несчастная сбросила схиму дъвства, съла на рогожъ и плакала, раздирая на
  себъ одежду. Когда мать вернулась, она разсказала ей случившееся и много дней такъ сидъла и плакала безутъшно.
  Узнавъ о томъ, пришли къ ней клирики и дъвственницы,
  чтобъ успокоить ее, и говорили: не отъ тебя произошелъ
  гръхъ сей. Но безутъшная отвъчала: отвергъ меня Богъ. И
  какъ могу носить я схиму Бога, не хотящаго меня? Не могъ
  ли Богъ воспретить такой дерзости? Върно Онъ видить, что
  я недостойна схимы. Потому останусь такъ. И оставалась
  такъ до кончины своей, плача спасительнымъ плачемъ въ
  сильномъ сокрушеніи.
- 75. Одинъ братъ, жившій въ пустынъ, когда напалъ на него помыслъ блудный, пошелъ, нашелъ берлогу гіены и, вошедши въ нее, пробылъ безъ пищи шесть дней. Когда гіена пришла, онъ убоялся и сказалъ: Господи! Если могу когда-нибудь осквернить тъло мое, то дай ей напасть на меня; если же нътъ, спаси меня отъ нея. И былъ слышанъ гласъ, говорящій: скопите его и отпустите, и тотчасъ отступила брань отъ него.
- 76. Нъкій братъ, боримый на блудъ, пришелъ къ старцу и просилъ помолиться о немъ, дабы облегчилась брань его. Старецъ объщалъ и молилъ о немъ Бога семь дней. Въ восьмой день старецъ спросилъ его: какъ брань твоя, братъ? Тотъ отвътилъ: худо, ибо я не почувствовалъ никакого облегченія. Старецъ удивился, но вотъ является ему ночью сатана и говоритъ: повърь, старче, съ перваго дня, какъ ты сталъ молиться о немъ, я отступилъ отъ него, но онъ имъетъ своего собственнаго демона и брань отъ себя самого отъ гортани своей. Я же не имъю участія въ брани сей, ибо онъ самъ воюетъ противъ себя тъмъ, что много ъстъ, пьетъ и спитъ.

- 77. Старецъ говорилъ: злые помыслы подобны мухамъ, влетающимъ въ домъ. Если будешь уничтожать ихъ одну за другою по мъръ того, какъ тъ влетаютъ, не встрътишь труда. Если же попустишь имъ наполнить домъ твой, встрътишь большой трудъ въ ихъ уничтоженіи; тогда или сможешь сіе исполнить, или, впавъ въ уныніе, оставишь домъ на запустъніе.
- 78. Нъкто изъ строгихъ подвижниковъ, жившій въ Еннатъ Александрійскомъ, впалъ въ великое согръшеніе, и демоны, пользуясь скорбію его, начали ввергать его въ отчаяніе. Увидъвъ, что уныніе начинаетъ одолъвать его, онъ, какъ искусный врачъ, предался благой надеждъ и сказалъ: върую въ щедроты Божіи, что сотворитъ Онъ со мною милость Свою. Когда онъ это сказалъ, демоны запротестовали, говоря: да! Сотворитъ съ тобою милость?! Онъ имъ отвътилъ на то: вы кто такіе? Всъ вы сыны геенны и погибели. Сотворитъ или не сотворитъ... Если благъ Богъ, вамъ какое дъло? И посрамленные, они удалились.
- 79. Старецъ сказалъ: если блудъ боретъ тѣло твое или сердце, изслѣдуй, откуда на тебя воздвиглась брань сія, и исправь то: отъ пищи ли или отъ сна, или отъ высокоумія, или отъ того, что считаешь себя лучшимъ кого-то, или что осудилъ кого-либо согрѣшившаго. Ибо безъ сихъ причинъ не бываетъ человъкъ боримъ на блудъ.
- 80. Еще сказалъ: если падешь въ блудъ, и лице, съ ко-имъ палъ, будетъ находиться близко, удались отъ того мъста, ибо иначе не покаешься.
- 81. Опять сказаль: если видишь во снъ образы жень, подвизайся не вспоминать о нихъ днемъ, ибо онъ суть смерть и пагуба души.
- 82. Нъкто изъ отцевъ пришель въ Александрію съ ученикомъ своимъ, и во время ихъ пребыванія тамъ случилось слъдующее происшествіе. У однаго аввы октодекаты Александрійской былъ сынъ, который былъ рыболовомъ и имълъ молодую жену лътъ восемнадцати. Авва жилъ съ сыномъ, и врагъ душъ нашихъ діаволъ возбудилъ въ немъ

плотскую брань на невъстку его, и онъ искалъ удобнаго случая, дабы быть съ нею, но не находилъ. Авва часто цъловалъ ее, она же принимала то отъ него, какъ отъ отца. Однажды ночью пришли рыболовы и позвали молодого ловить рыбу, и, когда сынъ ушелъ, отецъ началъ домогаться жены его. Она стала говорить ему: это дъло діавольское, отче! Пойди, перекрестись! Несмотря на всъ его усилія, она не уступала ему. Тогда онъ, желая устрашить ее, обнажилъ висъвшій надъ кроватью мечь, и сказалъ: если не послушаешь меня, я поражу тебя мечемъ симъ. Она отвътила ему: если должно мнъ быть и на части изсъченной, не сдълаю беззаконнаго дъла сего никогда. Тогда діаволъ совсъмъ овладълъ старикомъ, и онъ, в ярости гнѣва, взмахнувъ мечемъ, поразилъ ее въ чресла и разсъкъ надвое. Но въ ту же минуту Богъ ослѣпилъ его, такъ что онъ ходилъ туда-сюда, ища двери, и не находилъ. На разсвътъ пришли другіе рыболовы звать сына его; отецъ отвътилъ, что сынъ ушелъ, а онъ не можетъ найти дверь. Открывъ ее и войдя, они увидъли совершившееся злодъяніе, старикъ же сказаль: схватите меня и предайте суду, ибо я совершиль это убійство, — что и было исполнено, согласно законамъ. Услышавъ о происшествіи, старецъ предложилъ ученику своему: пойдемъ посмотримъ останки сей дъвицы. Когда пришли они въ октодекатъ Александрійскій, то отцы и монахи вышли въ срътеніе старца, онъ же сказалъ имъ: сотворите молитву, отцы! Не будутъ погребены останки сей молодой дъвицы, если не съ отцами. Нъкоторые возроптали на то, но старецъ поясниль: сія дъвица есть мать моя и ваша, ибо она умерла за цъломудріе. Послъ сего уже никто не противился старцу, и она была погребена съ отцами, а старецъ, простясь со встми, вмт ст учеником своим возвратился въ Скитъ. Случилось такъ, что въ Скитъ семъ одинъ братъ былъ сильно боримъ демономъ блуда. Въ крайнемъ смущеніи пришель онъ къ старцу и открыль объ этомъ. Авва заповъдаль ему: пойди въ октодекатъ Александрійскій, войди въ усыпальницу отцевъ и скажи: Боже Өомаиды! помоги мнъ и

избавь меня отъ сего искушенія блуднаго. И уповаю на Бога, что Онъ избавить тебя. Брать, по заповъди старца, пошель въ октодекатъ и сдълаль, какъ онъ велъль ему. Черезъ три дня, возвратясь въ Скитъ, падаетъ онъ въ ноги старца и говоритъ ему: благодатію Божіею и молитвами твоими, отче, освобожденъ я отъ брани блудной. И на вопросъ старца, какъ это произошло, братъ разсказаль: положилъ я двенадцать поклоновъ, легъ въ усыпальницъ и заснулъ. Подходитъ ко мнъ одна дъвица и говоритъ: авва! Возми благословеніе сіе и иди съ миромъ въ келлію свою. Лишь только взялъ я благословеніе, какъ почувствоваль, что освободился отъ брани своей. Каково же было благословеніе, я не знаю. Старецъ сказалъ ему: вотъ какое дерзновеніе имъютъ къ Богу мужественно борящіеся за цъломудріе.

- 83. Братъ спросилъ старца о плотскихъ страстяхъ, и тотъ сказалъ ему: они то же, что пъвшіе предъ истуканомъ Навуходоносора: если бъ игравшіе тогда на свиръляхъ не очаровали людей, можетъ быть они и не поклонились бы образу. Такъ и врагъ поетъ душъ въ похотствованіяхъ не обольститъ ли ее страстями плотскими.
- 84. Старецъ говорилъ: мало полыни портитъ цълый сосудъ меда. Подобно и гръхъ плотской изгоняетъ изъ царствія небеснаго и отправляетъ въ геенну огненную. Бъгай же, смиренный монахъ, плотскаго гръха!
- 85. Еще говорилъ: безпопеченіе, молчаніе и сокровенное поученіе рождаютъ чистоту.
- 86. Онъ же говорилъ слъдующее: даже до смерти сохраняй сіе и спасешься: не ъшь съ женою; не имъй дружбы съ юными; не спи, если молодъ, на одной рогожъ ни съ къмъ, кромъ брата или аввы своего и то со страхомъ, а не съ презорствомъ; не давай воли очамъ своимъ; если будетъ нужно пить вино, прими до трехъ чашъ и не нарушай сей заповъди ради дружбы; не живи въ томъ мъстъ, гдъ согръшилъ предъ Богомъ; не неради о служеніи своемъ или правилъ, чтобъ не впасть въ руки враговъ; понуждай себя на поученіе въ псалмахъ, ибо это избавитъ тебя отъ плъна

вражія; возлюби всякое злостраданіе, и смирятся страсти твои; попекись не мърять себя ни въ какомъ дълъ, и получишь расположеніе плакать о гръхахъ своихъ; сохрани себя отъ лжи, ибо она отгоняетъ страхъ Божій; открывай помыслы свои отцамъ твоимъ, и покровъ Божій покроетъ тебя; понуждай себя на рукодъліе, и страхъ Божій вселится въ тебя.

- 87. Еще сказаль: соль изъ воды, и если приблизится къ водъ, разръшается и исчезаетъ. Равно и монахъ отъ жены, и если приблизится къ женъ, разслабъваетъ и погибаетъ.
- Нъкто говорилъ, что одинъ монахъ, ужаленный зміемъ, пришелъ въ городъ лъчиться. Для врачеванія его приняла одна благочестивая и богобоязненная жена; когда же онъ получилъ нъкоторое облегченіе, діаволъ началъ вствать въ него нечистые помыслы, и онъ коснулся руки ея. Тогда она сказала ему: не буди такъ, отче! Заклинаю тебя Христомъ. Вспомни о скорби и мученіи совъсти, коими, каясь, будешь терзаться, сидя въ келліи своей! Вспомни о стенаніяхъ и слезахъ, кои им'вешь проливать посл'в сего. Когда онъ выслушалъ сіе и другое подобное, брань оставила его, и отъ стыда онъ хотълъ убъжать, не могши смотръть на лице ея. Но она съ состраданіемъ Христовымъ продолжила: не уходи отъ стыда, ибо ты еще имъешь нужду во врачеваніи. Помыслъ тотъ не былъ дъломъ чистой души твоей, но быль подлогомъ завистника — діавола. И такимъ образомъ, уврачевавъ его безсоблазненно, она отпустила его съ миромъ.
- 89. Нъкоторый старецъ имълъ десять учениковъ, одинъ изъ которыхъ по искушенію діавольскому ходилъ въ селеніе и тамъ падалъ въ блудъ. Уходилъ онъ тайно послъ утрени (въ два или три часа) и возвращался къ разсвъту, когда было еще темно. О семъ дълъ узнали, наконецъ, братія, узналъ и старецъ, но по правилу покрывалъ брата, не обличая его. Такъ какъ братія роптали за это на игумена своего, то однажды утромъ авва пришелъ къ брату тому, ког-

да тотъ только вернулся изъ похода своего. Братъ сей, дабы удобнъе скрыть себя, укрывался женскимъ покрываломъ, принимая видъ женщины. Авва, вошедши въ келлію его, увидълъ это покрывало, но до времени умолчалъ и сначала спросиль его: гдъ ты быль, брать? Тоть отвътиль: къ здъшнимъ ходилъ по дъламъ. Авва снова спросилъ: итакъ, ты не ходилъ въ селеніе? Братъ отвътилъ: нътъ, авва. Старецъ сказалъ на то: а чье это покрывало виситъ здъсь? Тогда братъ повергся къ ногамъ аввы и проговорилъ: прости меня, болъе не буду дълать сего. Авва простилъ его и умолялъ, говоря: впредь внимай себъ, сынъ мой, ибо какая прибыль тебъ отъ нечистоты сей, кромъ стыда и укора отъ людей здъсь и огня неугасимаго и червя неусыпающаго въ будущемъ въкъ?! Нътъ, умоляю тебя, сынъ мой! Не соплетайся болъе дълами съ непотребною! Такъ, по человъколюбію Божію, терпъніе святаго старца сдълало то, что братъ пересталъ гръшить и впослъдствіи содълался истинно искуснымъ монахомъ. Тогда вся братія возблагодарили Бога за исправленіе брата и спросили авву: сдълай милость, скажи намъ, отчего такъ долго терпълъ ты брату? И старецъ отвътилъ имъ: я видълъ, что діаволъ тянетъ его за одну руку и тащитъ въ міръ, а я терпъніемъ моимъ держалъ его за другую, чтобъ, не стерпъвъ обличенія въ самомъ дълъ, не ушель онъ въ міръ. Когда же Богъ благоволиль спасти Свое созданіе, вотъ у насъ и другая его рука, — и весь онъ спасенъ. Итакъ, когда брату нашему случится искушеніе, хорошо терпъніе съ молитвою въ ожиданіи — не исправить ли какъ согръщающаго Богъ, будучи умоленъ о немъ и умилосердясь, ибо строгость и обличеніе, бывающія не вовремя, не приносятъ никакого блага.

90. Въ одномъ городъ епископъ заболълъ такою тяжкою болъзнію, что всъ отчаялись въ выздоровленіи его. Въ городъ былъ женскій монастырь, игуменія котораго пришла навъстить его, взявъ съ собою двухъ сестеръ. Въ то время, какъ епископъ разговаривалъ съ игуменіей, одна изъ ученицъ ея коснулась ноги его, и отъ сего прикосновенія

принялъ епископъ блудную брань. Тогда просилъ онъ игуменію оставить сію сестру, дабы она послужила ему, ибо онъ не имъетъ при себъ прислуживающаго. Не подозръвая ничего худаго, она оставила ее. Когда они остались одни, епископъ, укръпляемый діаволомъ, попросиль приготовить ъду, — она приготовила. Затъмъ онъ сказалъ ей: преспи со мною... родилъ гръхъ. Принявъ во чревъ, она не хотъла открывать виновнаго, но епископъ самъ призналъ гръхъ сей. Потомъ, окръпнувъ отъ болъзни, онъ вошель въ церковь, положиль омофорь свой на престоль и, взявъ жезлъ, пошелъ въ монастырь, въ коемъ не былъ знаемъ. Авва той киновіи быль прозорливь и зналь, что въ монастырь его придетъ епископъ, потому предупредилъ о томъ привратника, который ожидаль епископа со свитою или какоюлибо другой церемоніей, подобающей епископу, и потому не узналь его. Но авва вышель привътствовать его и сказаль: добръ приходъ твой, владыко. Епископъ, изумясь тому, что узнанъ, хотълъ бъжать въ другой монастырь, но авва остановилъ его, говоря: куда ни пойдешь, пойду и я съ тобою, — и упросиль его войти въ монастырь. Тамъ епископъ покаялся во истинъ, со многою теплотою сердца, и въ миръ отошель къ Богу; при исходъ же души его совершились многія знаменія.



Видъ Рахійской долины и Синайскаго монастыря съ юго-западной стороны

## Глава VI

## О НЕСТЯЖАТЕЛЬНОСТИ И О ТОМЪ, ЧТО ДОЛЖНО БЛЮСТИСЬ ОТЪ ЛЮБОСТЯЖАНІЯ. НЕСТЯЖАТЕЛЬНОСТЬ (ИЗЪ «ВЕЛИКАГО ЛИМОНАРЯ»)

- 1. Въ Лауръ Пируіи быль крайне нестяжательный старець, имъвшій также и даръ милостыни. Однажды пришель къ нему бъдный, но старецъ не имъль, что подать ему, кромъ хлъба, онъ и вынесъ его. Но бъдный сказаль ему: не хочу хлъба, но одежду. Тогда старецъ взялъ его за руку и ввель въ келлію, гдъ не было ничего, кромъ того, что носилъ старцъ. Бъдный пришелъ въ изумленіе отъ такой добродътели старца, развязалъ сумку свою и высыпалъ всъ хлъбы, какіе были въ ней, говоря: возми это, авва, а я промыслю себъ въ другомъ мъстъ.
- 2. Авва Авраамій, игуменъ монастыря Пресвятыя Богородицы Новыя, услышаль, что Өеодосій, безмолвникь, не имъетъ одежды для прикрытія тъла во время зимы, и послаль ее ему, но пришли разбойники, сняли съ него одежду и унесли. Старецъ же ничего не сказаль имъ.
- 3. Нѣкіе просили авву Іоанна Петрскаго сказать имъ слово спасенія, и онъ сказаль: соблюдайте нестяжательность и воздержаніе, ибо, повѣрьте мнѣ, дѣти, когда однажды въ Скитѣ заболѣль нѣкто изъ отцевъ и попросилъ вина или уксуса, то искали того во всѣхъ четырехъ лаурахъ и не нашли, такъ были они нестяжательны и воздержны. Было же тогда тамъ отцевъ около трехъ тысячь пяти сотъ.
- 4. Два трудолюбца разсказывали: пришли мы однажды въ церковь помолиться и увидъли тамъ при вратахъ однаго монаха, который продавалъ корзины. Замътивъ, что онъ не споритъ о цънъ, мы подошли къ нему и, желая испытать, спросили его: скажи намъ, старецъ, по скольку продаешь ты это? Старецъ отвътилъ: по десять монетъ. Мы го-

воримъ ему: много, отдай по пяти. Онъ согласился: хорошо, отдамъ. Мы опять говоримъ ему: но и это много; если хочешь по одной монетъ, то возмемъ. Старецъ сказалъ: хорошо, берите. Мы отдали ему деньги и забрали всъ корзины. Старецъ же, взявъ жезлъ, пошелъ въ келлію свою. Мы догнали его и, прося извиненія въ своемъ поступкъ, спросили его: авва! Почему ты уступилъ намъ корзины по одной монетъ? Бога ради скажи намъ, почему ты такъ поступилъ? Старецъ отвътиль: я всегда такъ поступаю: назначаю цъну, но беру, что мнъ дадутъ. Мы испросили позволенія пойти съ нимъ и, придя въ келлію его и найдя мехъ съ водою, горшочекъ и чашу, предложили ему: хочешь, мы приготовимь кашицу, дабы вкусить вмъстъ? Онъ отвътиль: приготовьте. Когда кашица была готова, онъ сказалъ намъ: пойдите въ такуюто келлію и скажите живущему тамъ старцу: говоритъ тебъ состарецъ твой — приди поъсть кашицы съ братіями. Мы пошли и сказали слово сіе старцу. Онъ спросиль насъ: не сказаль ли онъ — поъдимъ? Мы отвътили: нътъ. Тогда старецъ произнесъ: итакъ, онъ почилъ. Услышавъ сіе, мы встревожились и вмъстъ со старцемъ поспъшили обратно. И точно, нашли пославшаго насъ старца почившимъ и, приготовивъ, похоронили его со слезами, а черезъ семь дней почиль и другой старець, такъ какъ они положили между собою завътъ, чтобъ почившій первымъ умолилъ Бога взять и другаго. И не обманулись въ благонадежномъ совъщаніи, ибо Господь волю боящихся Его сотворить (Пс. CXLIV, 19).

5. Говорили объ аввъ Памво, что онъ настолько былъ нестяжателенъ, что не имълъ ничего кромъ одежды. Предъ исходомъ своимъ онъ плелъ корзину и, окончивъ ее, сказалъ ученику: возми корзину сію себъ на память, ибо другаго чего я не имъю оставить тебъ. И со словомъ симъ предалъ душу свою Господу старецъ семьдесяти лътъ. Сію корзину взяла блаженная Меланія и хранила ее до смерти. Она также разсказывала: пришедши изъ Рима въ Александрію, я просила авву Исидора Страннопріимца доставить мнъ возможность видъть авву Памво и дала ему въ милостыню трид-

цать литръ золота. Авва и не посмотрълъ на него, а, тотчасъ позвавъ эконома, повелълъ: возми это и раздай по бъднымъ ливійскимъ монастырямъ и по безмолвникамъ, имъющимъ нужду. Я ожидала отъ него похвалы за такую большую милостыню, онъ же только сказалъ: мнъ нътъ нужды знать, сколько ты дала въ милостыню, а Тотъ, Кому ты дала, знаетъ безъ счета и количество денегъ, и расположеніе, съ какимъ милостыня подана, и воздастъ тебъ по нему въчными благами.

- 6. Одинъ братъ, отрекшись міра и раздавъ имѣніе свое бѣднымъ, пріудержалъ нѣсколько для себя и пришелъ къ аввѣ Антонію. Узнавъ о томъ, старецъ сказалъ ему: если хочешь быть монахомъ, пойди въ такое-то селеніе, купи мяса, обложи имъ тѣло свое понагу и такимъ образомъ приди сюда. Братъ сдѣлалъ такъ, и по пути собаки и птицы терзали тѣло его. Когда онъ возвратился, старецъ спросилъ, сдѣлалъ ли онъ такъ, какъ онъ совѣтовалъ ему. Тогда братъ показалъ аввѣ свое истерзанное тѣло, и святой Антоній сказалъ: отрекающіеся міра и желающіе имѣть что-либо при себѣ такъ бываютъ терзаемы демонами въ браняхъ.
- 7. Нъкогда авва Арсеній заболъль въ Скитъ и имъль нужду даже въ рубашкъ простаго полотна. Не имъя, на что купить, онъ приняль отъ однаго человъка милостыню и сказаль: благодарю Тебя, Господи, что сподобиль меня принять милостыню во имя Твое.
- 8. Авва Маркъ спросилъ авву Арсенія: хорошо ли не имъть никакого утъшенія въ келліи своей, ибо я видълъ брата, который, имъя нъсколько овощей, вырывалъ ихъ. Авва Арсеній отвътилъ: хорошо, но смотря по состоянію человъка, ибо если онъ не имъетъ силъ для такого образа жизни, то опять насадитъ другія.
- 9. Авва Даніилъ разсказывалъ объ аввъ Арсеніи: пришелъ нъкогда къ аввъ одинъ чиновникъ и принесъ ему завъщаніе однаго сенатора, родственника его, который оставилъ ему весьма большое наслъдство. Взявъ завъщаніе,

онъ хотълъ разорвать его, но чиновникъ палъ ему въ ноги, говоря: молю тебя, не раздирай его, ибо иначе снимутъ главу мою. Тогда авва Арсеній сказалъ: я умеръ прежде родственника моего, а онъ только теперь умеръ. И отослалъ завъщаніе назадъ, ничего не принявъ.

- Разсказывали объ аввъ Агаоонъ, что онъ довольно времени трудился съ учениками своими надъ устроеніемъ себъ келліи. По окончаніи работы они вошли въ нее жить, но въ первую же недълю авва замътилъ въ томъ мъстъ что-то не пользующее его и сказалъ ученикамъ своимъ: встаньте, пойдемъ отсюда. Ученики очень встревожились и спросили его: если ты имълъ въ помыслъ перейти отсюда, то для чего нужно было намъ нести такой трудъ по устроенію келліи? И люди соблазнятся и будутъ говорить: вотъ опять перешли непосъды. Видя ихъ малодушіе, авва Агаөонъ сказалъ имъ: если и соблазнятся одни, зато другіе получатъ назиданіе и скажутъ: блаженны они, что ради Бога переселились и все презръли. Впрочемъ, желающій идти, — иди; я теперь же ухожу. Тогда они поверглись на землю и умоляли его, доколъ не было имъ позволено идти вмъстъ съ нимъ.
- 11. Сказывали также объ аввъ Агаоонъ, что онъ часто переходилъ въ другое мъсто, имъя въ сумкъ только свой ножикъ.
- 12. Одинъ братъ пришелъ къ аввъ Агаоону и просилъ его: позволь мнъ жить съ тобою. Идя же дорогою, онъ нашелъ немного селитры и принесъ ее. Старецъ спросилъ его, откуда она, и братъ отвътилъ: я нашелъ ее, идя дорогою, и взялъ. Тогда старецъ сказалъ ему: если ты шелъ жить со мною, то какъ взялъ то, что не клалъ? И послалъ его отнести ее туда, откуда взялъ.
- 13. Говорили объ аввъ Геласіи, что еще въ юности онъ проходилъ нестяжательную и отшельническую жизнь. Въ тъхъ мъстахъ было въ то время весьма много и другихъ старцевъ, любившихъ подобную жизнь, между коими былъ одинъ старецъ, въ высочайшей степени простъйшій и не-

стяжательный, прожившій въ одной келліи до кончины, хотя въ старости своей имѣлъ и учениковъ. Говорятъ, что до самой смерти съ находящимися при немъ онъ соблюдалъ заповѣдь не стяжевать двухъ хитоновъ и не пещись объ утріи. Когда по устроенію Божію авва Геласій основалъ киновію, то ему жертвовали даже множество полей; пріобрѣлъ онъ для потребъ киновіи и скотъ вьючный и воловъ, ибо помогшій аввѣ Пахомію устроить киновію содѣйствовалъ и аввѣ Геласію во всемъ устроеніи монастыря. Видя его въ сихъ занятіяхъ, вышеупомянутый старецъ, сохранявшій къ нему искреннюю любовь, сказалъ: боюсь, авва Геласій, чтобъ не прилѣпился помыслъ твой къ полямъ и другимъ стяжаніямъ киновіи. Авва Геласій отвѣтилъ ему: привязанъ болѣе помыслъ твой къ иглѣ, коею работаешь, нежели умъ Геласія къ стяжаніямъ.

- 14. Нъкоторые изъ старцевъ говорили объ аввъ Георгіи, отшельникъ, что онъ тридцать пять лътъ провель, ходя по пустынъ голый.
- 15. Авва Еупрепій сказаль: все тълесное есть бреніе; любящій міръ любитъ преткновенія. Итакъ, если случится чему погибнуть, намъ должно принимать то съ радостію и благодареніемъ, какъ избавленнымъ отъ попеченій.
- 16. Братъ спросилъ авву Еупрепія о томъ, какъ жить, и старецъ отвътилъ: траву ъшь, траву носи, на травъ спи; только сердце стяжи желъзное, все презирая.
- 17. Авва Өеодоръ Фермейскій имълъ три хорошія книги. Пришель онъ къ аввъ Макарію и спросиль его: у меня есть три хорошія книги, отъ которыхъ и самъ я получаю пользу и братія, прочитывая ихъ, также получаютъ пользу. Итакъ, скажи мнъ, что я долженъ сдълать: удержать ихъ на пользу свою и братій или продать и вырученное за нихъ раздать бъднымъ? Старецъ отвътилъ: хороши дъла, но нестяжаніе больше всего. Услышавъ сіе, онъ пошелъ, продалъ ихъ и вырученное раздалъ бъднымъ.
- 18. Авва Исидоръ сказалъ: страшная и вседерзостная, не знающая сытости любовь къ стяжаніямъ го-

нитъ плъненную ею душу на край золъ. Итакъ, не лучше ли намъ изгонять ее вначалъ, ибо, укръпясь, она будетъ непреодолима.

- 19. Авва Исаакъ говорилъ братіямъ: отцы наши и авва Памво носили ветхія, исплоченныя и пальмовыя одежды, а нынъ вы носите дорогія. Идите отсюда, вы разорили здъшній чинъ. Также, собираясь идти на жатву, говорилъ имъ: не даю вамъ болъе заповъдей, ибо вы не храните ихъ.
- 20. Спросили авву Исаію: что есть сребролюбіе? И онъ отвътиль: невъріе Богу въ томъ, что Онъ печется о тебъ, ненадъяніе на обътованія Божіи и любовь къ гибельнымъ удовольствіямъ.
- 21. Нъкто изъ отцевъ разсказывалъ, что однажды нъкій братъ пришелъ въ келлійскую церковь при аввъ Исаакъ въ маломъ кукуліи. Старецъ выгналъ его, говоря: здъшнее мъсто есть жилище монаховъ, а ты, какъ мірянинъ, не можешь быть здъсь.
- 22. Авва Исаакъ сказалъ, что авва Памво говорилъ: монахъ долженъ носить такую одежду, которую бы никто не взялъ, если бросить ее на три дня внъ келліи.
- 23. Авва Исидоръ сказалъ: если любишь царствіе небесное, презирай богатство и ищи воздаянія Божія.
- 24. Опять сказаль: если ты сластолюбивь и сребролюбивь, то не возможешь жить по Богу.
- 25. Нъкто изъ отцевъ разсказывалъ объ аввъ Іоаннъ Персянинъ, жившемъ въ Аравіи Егупетской, что отъ великой своей благости онъ достигъ глубочайшаго незлобія. Однажды занялъ онъ одну златицу и купилъ льна для работы. Пришелъ къ нему одинъ братъ и попросилъ: дай мнъ, авва, немного льна, чтобъ сдълать себъ левитонъ. И онъ далъ ему съ радостію. Пришелъ къ нему другой братъ и также попросилъ: дай мнъ немного льна, чтобъ сдълать полотенце. Авва далъ и ему съ такимъ же расположеніемъ. И когда просили другіе, онъ давалъ всъмъ съ радостію. Но вотъ при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Заплатанныя.

шелъ заимодавецъ, потребовавъ свою златицу, и старецъ пообъщаль принести ее. Однако, не имъя, чъмъ отдать, онъ ръшилъ пойти къ аввъ Іакову, подателю милостыни, и попросить у него, дабы върнуть брату. По пути онъ нашелъ златицу, лежащую на землъ, но не коснулся ее, а, сотворивъ молитву, возвратился въ келлію свою. Братъ снова пришель за долгомъ, и старецъ сказалъ ему: я всячески попекусь о томъ. И отправившись къ аввъ, снова увиделъ ту же монету на землъ, гдъ и была. Старецъ, сотворивъ молитву, опять върнулся въ келлію. Въ третій разъ пришель братъ, докучая ему, и старецъ сказалъ: въ сей разъ непремънно принесу ее. Пошель онъ на то мъсто и нашель монету, лежащую тамъ же. Сотворивъ молитву, старецъ взялъ ее, пришелъ къ аввъ Іакову и попросиль его: авва! Идя къ тебъ, я нашель монету сію на дорогъ; итакъ, сдълай милость, огласи въ окрестности, не потерялъ ли кто ее, и если найдется господинъ ея, то отдай. Старецъ оглашалъ три дня, но никто не оказался потерявшимъ ее. Тогда старецъ сказалъ аввъ Іакову: если никто ее не потерялъ, то отдай монету такому-то брату, ибо я долженъ ему и, идя къ тебъ получить милостыню и отдать долгъ, нашелъ ее. Авва Іаковъ удивился, какъ, будучи долженъ и найдя монету, онъ не взяль ее тотчасъ и не отдалъ. И то еще было дивно въ семъ старцъ, что, если приходилъ кто-нибудь занять у него что-то, онъ не давалъ того самъ, но говорилъ брату: пойди и возьми, что нужно. Также, когда приносили прежде взятое, онъ говорилъ: положи это опять на свое мъсто. Если же ничего не приносилъ бравшій, онъ ничего не говорилъ ему.

- 26. Говорили объ аввъ Іуліанъ, что онъ провель семьдесятъ лътъ въ одной малой пещеръ, ничего не имъя изъ вещей міра сего, кромъ власяницы и покрывала, деревянной чаши и Evaнгелія.
- 27. Авва Кассіанъ сказывалъ, что одинъ сенаторъ, отръкшись міра и раздавъ имъніе свое бъднымъ, пріудержалъ нъчто на утъшеніе себъ, не хотя воспріять происходящаго при совершенномъ отреченіи смиренія

и искренняго повиновенія общежительному уставу. Къ нему святой Василій изрекъ такое слово: и сенатора въ себъты потеряль и монаха изъ себя не сдълаль.

- 28. Опять сказаль: одинъ монахъ жилъ въ пустынъ въ пещеръ и былъ извъщенъ родственниками по плоти, что отецъ его сильно боленъ и скоро скончается и что слъдуетъ ему прійти, чтобъ получить наслъдство. Но онъ отвътилъ имъ: я прежде него умеръ міру, а мертвый не наслъдуетъ живому.
- 29. Пришли нъкогда братія къ аввъ Макарію въ Скитъ и, не нашедши въ келліи ничего кромъ гнилой воды, сказали ему: авва! Пойди вверхъ въ селеніе, и мы тебя упокоимъ. Старецъ спросилъ ихъ: знаете, братіе, хлъбню такого-то въ городъ? Они отвътили: знаемъ. Старецъ сказалъ: и я знаю ее. А знаете ли также огородъ такого-то у ръки? Они говорятъ ему: знаемъ. Старецъ сказалъ имъ: и я знаю его. Итакъ, если захочу чего-либо, не буду имъть нужды въ васъ, но самъ себъ достану.
- 30. Разсказывали объ аввъ Моусеъ изъ Скита: когда онъ, намъреваясь поселиться въ Петръ, шелъ туда, и говорилъ самъ въ себъ, какъ я буду здъсь собирать себъ воду? И пришелъ ему гласъ, говорящій: поселись и ни о чемъ не заботься. И онъ поселился тамъ. Однажды пришли къ нему отцы, но у него была лишь одна кружка воды, и та ушла на приготовленіе чечевицы. Старецъ скорбълъ и потому, выходя и входя, молился Богу. И вотъ пришло дождевое облако на самую Петру, и вода наполнила всъ его сосуды. Старцы спросили его позже: скажи намъ, что выходилъ ты и входилъ? Авва Моусей отвътилъ имъ: судъ творилъ я съ Богомъ, говоря Ему: привелъ Ты меня сюда, и вотъ я не имъю воды, чтобъ пили рабы Твои. Для того я выходилъ и входилъ, умоляя Бога, пока Онъ не послалъ намъ ее.
- 31. Говорили объ аввъ Мегеоіи: если, по выходъ изъ келліи, приходиль ему помысль удалиться изъ того мъста, то онъ не возвращался уже въ келлію свою, ибо ничего не имъль изъ вещей въка сего, кромъ одной иглы, коею рас-

калывалъ вътви. Изготовлялъ онъ каждый день по три корзинки — только на пропитаніе себъ.

- 32. Братъ спросилъ авву Пистимона: что мнѣ дѣлать, отче? Я смущаюсь и не имѣю покоя при продажѣ рукодѣлія своего. Старецъ сказалъ ему въ отвѣтъ: и авва Сисой и другіе отцы продавали рукодѣліе свое, въ этомъ нѣтъ вреда, но когда продаешь, скажи однажды цѣну вещи малое нѣчто, если же захочешь сбавить цѣну въ твоей власти. И такимъ образомъ найдешь покой. Братъ опять спросилъ его: если я имѣю все нужное откуда бы то ни было, совѣтуешь ли мнѣ заботиться о рукодѣліи? Старецъ отвѣтилъ: сколько бы не имѣлъ ты, не оставляй рукодѣлія своего, сколько можешь, дѣлай, только не съ тревожностію.
- 33. Говорили объ аввъ Силуанъ: однажды вышелъ ученикъ его Захарія безъ него и, собравъ братій, разломалъ ограду сада и сдълалъ ее пространнъе. Когда старецъ узналъ объ этомъ, то взялъ милоть свою и, выйдя, сказалъ братіямъ: молитесь о мнъ. Увидъвъ его, они пали старцу въ ноги, говоря: скажи намъ, что имъешь ты, отче? И онъ отвътилъ: не войду внутрь и не сойдетъ съ меня милоть, пока не перенесете ограды на прежнее ея мъсто. Тогда братія переставили ограду, сдълавъ такъ, какъ было, и старецъ върнулся въ келлію свою.
- 34. Авва Силуанъ сказалъ: я рабъ, и господинъ мой сказалъ мнъ: дълай дъло мое, и я буду питать тебя. Самъ ли я что имъю, или буду воровать, или брать взаймы, ты объ этомъ не спрашивай, а только работай; и я буду питать тебя. Итакъ, если я работаю, то питаюсь отъ платы за труды мои, а если не работаю, то питаюсь милостынею.
- 35. Братъ просилъ авву Серапіона сказать ему слово, и старецъ отвътилъ: что мнъ сказать тебъ? Взялъ ты принадлежащее вдовамъ и сиротамъ и положилъ на окно сіе, ибо видълъ, что оно было полно книгъ.
- 36. Блаженную Сунклитикію спросили: нестяжаніе есть ли совершенное благо? Она сказала въ отвътъ: ръшительно совершенное для могущихъ нести, ибо

терпящіе его, хотя имъютъ скорбь по плоти, но въ душъ покойны. Какъ жесткое платье, когда его вымываютъ, то мнутъ и сильно выжимаютъ, такъ и кръпкая душа нищетою, наипаче произвольною, укръпляется.

- 37. Авва Иперехій сказаль: сокровище для монаха произвольное нестяжаніе. Брать, сокровиществуй на небеси! Ибо некончаемы въки упокоенія.
- 38. Нѣкто изъ святыхъ именемъ Филагрій, жившій въ Іерусалимской пустынѣ и прилежно работавшій, дабы имѣть собственный хлѣбъ, стоялъ однажды на рынкѣ, продавая рукодѣліе свое. Въ это время кто-то обронилъ кошелекъ съ тысячью монетъ, и старецъ, найдя его, сталъ на томъ мѣстѣ, надѣясь, что потерявшій придетъ сюда. И вотъ онъ идетъ въ слезахъ. Старецъ отвелъ его въ сторону и отдалъ ему кошелекъ. Тотъ удерживалъ его, желая дать ему нѣчто изъ нихъ, но старецъ не хотѣлъ. Тогда онъ началъ кричатъ: идите, посмотрите на человѣка Божія! Узнайте, что сдѣлалъ онъ! Старецъ же скрылся и вышелъ изъ города, дабы не быть славиму.
- 39. Авва Зоикъ, пресвитеръ Таміатскій, разсказываль, что онъ слышаль отъ отца своего аввы Наванаила, что аввъ Арсенію соревновали семь другихъ сенаторовъ, монашествующихъ въ Скитъ, и что они, отръкшись всего своего, употребляли бъдные глиняные сосуды и говорили: да видитъ Богъ и, умилосердясь, проститъ намъ согръшенія наши.
- 40. Одинъ человъкъ, намъревающійся отречься міра, пришель къ старцу и сказаль ему: я желаю сдълаться монахомъ. Старецъ отвътилъ ему: ты не можешь. Тотъ говоритъ: нътъ, могу. Старецъ сказалъ: если желаешь стать монахомъ, пойди, отрекись отъ всего и, пришедши сюда, сиди въ келліи своей. Онъ пошелъ, раздалъ, что имълъ, удержавъ себъ сто монетъ, и пришелъ къ старцу. Старецъ говоритъ ему: теперь иди и сиди въ келліи своей. Онъ пошелъ и поселился въ келліи. Тогда помыслы начали говорить ему: дверь вътха, требуется новая. Онъ пошелъ къ старцу и открылъ

ему: помыслы говорятъ мнъ, что дверь вътха, требуется новая. Старецъ отвътилъ ему: ты еще не отрекся, но пойди, отрекись отъ всего и сиди здъсь. Онъ пошелъ, раздалъ девяносто монетъ и, вернувшись, сказалъ старцу: вотъ я отрекся. И старецъ снова сказалъ ему: иди и сиди въ келліи своей. Но помыслы опять начали говорить ему: кровля вътха, надобно перемънить ее. И когда онъ открылъ сіе старцу, тотъ сказалъ: пойди, отрекись. Онъ пошелъ, раздалъ все и, возвратясь, говоритъ старцу: теперь отъ всего отрекся. И опять, съ позволенія старца, сель въ келліи своей, но помыслы снова начали говорить ему: все здъсь вътхо и мъсто пустынно, придетъ левъ и съъстъ тебя. Онъ пошелъ къ старцу и открыль эти помыслы свои; старецъ же отвътиль на то: скажи помысламъ своимъ: я ожидаю всего, что бы ни пришло на меня: падетъ ли келлія или левъ придетъ и съвстъ меня — тъмъ скоръе избавлюсь. Скажи такъ помысламъ и сиди, не мечтая, въ келліи своей, часто молись, ничего не боясь и ни о чемъ не заботясь. Поступивъ такъ, братъ успокоился.

- 41. Одинъ монахъ былъ болънъ. Его принялъ настоятель одной киновіи и упокоивалъ, какъ бъднаго и не имъющаго ничего потребнаго; говорилъ также и братіямъ, находившимся надъ нимъ: понудьте себя немного и упокоимъ немощнаго. Между тъмъ больной имълъ горшокъ, полный золота, и сокрылъ его, вырывъ яму подъ постелью, на которой лежалъ. Спустя немного времени больной умеръ, такъ и не сказавъ ничего о золотъ, а послъ похоронъ его авва распорядился постель ту забрать, при этомъ и было обнаружено сокрытое золото. Тогда авва сказалъ: если онъ не исповъдалъ о немъ, будучи еще живымъ, ничего не сказалъ, умирая, но на золото полагалъ надежду свою, то я не коснусь его. Подите погребите его вмъстъ съ нимъ. Тогда сошелъ огнь съ неба и много дней держался на могилъ его. И всъ, видъвшіе то, дивились сему и ужасались.
- 42. Одинъ юноша, желая отречься отъ міра, съ сею цълію часто выходиль изъ дома, однако помыслы возвраща-

ли его, опутывая вещами, ибо онъ былъ богатъ. Однажды, когда юноша вышелъ съ тою же цълію, помыслы окружили его и подняли большой шумъ, дабы опять вернуть его, но онъ, вдругъ раздъвшись и бросивъ одежду свою, нагой побъжалъ въ монастырь. Въ это время Богъ открылъ одному старцу: встань и пріими борца моего. Старецъ вышелъ и встрътилъ юношу, а развъдавъ дъло, удивился и облекъ его въ схиму. Съ тъхъ поръ, если кто-либо приходилъ къ старцу спрашивать о различныхъ помыслахъ, онъ отвъчалъ самъ, если же вопрошали о помыслахъ объ отреченіи, то говорилъ: спросите такого-то брата.

- 43. Нъкто просиль однаго старца принять деньги на свои нужды, но старецъ не хотъль взять, довольствуясь своимъ рукодъліемъ. Тотъ не переставаль просить принять ихъ, хотя бы для другихъ нуждающихся. Старецъ отвътилъ на это: сіе будетъ двойной срамъ: первый что, не имъя нужды, приму, а второй что, раздавая чужое, буду тщеславиться.
- 44. Одинъ знатный человъкъ, пришедшій изъ чужой страны въ Скитъ, принесъ много золота и просилъ пресвитера раздать его братіямъ. Пресвитеръ отвътилъ на то: братія не имъютъ нужды. Но такъ какъ человъкъ сей сильно убеждалъ его, то пресвитеръ положилъ корзинку съ золотомъ у церковной двери и сказалъ: имъющій нужду пусть беретъ. Однако никто изъ братій не приблизился къ ней, а иные даже и не посмотръли на нее. Тогда пресвитеръ сказалъ ему: Богъ принялъ любовь твою; пойди и раздай это бъднымъ. И тотъ отошелъ, получивъ великую пользу.
- 45. Нъкто принесъ старцу, который имълъ проказу, денегъ и сказалъ: возьми ихъ на расходы свои, ибо ты уже старъ и немощенъ. Но старецъ отвътилъ на то: ты пришелъ взять мой шестидесятилътній трофей! Столько уже времени я въ болъзни сей и ни въ чемъ не имълъ нужды, ибо Богъ подавалъ и питалъ меня. И не согласился принять.
- 46. Старцы разсказывали объ одномъ садовникъ, что онъ прилежно работалъ и все, что добывалъ трудомъ своимъ, отдавалъ на милостыню, оставляя себъ только на

содержаніе. Но вотъ сатана вложиль ему помысль: собери себъ небольшую сумму, дабы, когда состаришься или заболъешь, не имъть тебъ нужды въ содержаніи. Тогда онъ собраль себъ горшочекъ монетъ. И, дъйствительно, случилось ему заболъть, — начала гнить у него нога, и онъ истратилъ всъ деньги на врачей, не получивъ никакой пользы. Наконецъ, пришелъ одинъ опытный врачъ и заключилъ: если не будетъ отръзана нога, загніетъ все твое тъло. И онъ согласился на это, однако ночью, пришедши въ себя и раскаявшись въ томъ, что сдълалъ, возстеналъ онъ и заплакалъ, говоря: помяни, Господи, дъла мои прежнія, какія содълаль я, когда, работая, все отдаваль братіямъ. Какъ только онъ сіе произнесъ, предсталъ ему Ангелъ Господень и спросилъ: гдъ горшочекъ, который набралъ ты, и гдъ надежда, которую имълъ ты на него? Садовникъ созналъ гръхъ свой и сказаль: согръшиль я, Господи, прости мнъ. Отнынъ не буду болъе дълать сего. Тогда Ангелъ коснулся ноги его, и она тотчасъ исцълилась. И возставъ с разсвътомъ дня, онъ пошель работать на полъ. Пришель врачь, какъ условились, съ желъзными орудіями отпиливать ногу ему и, узнавъ, что онъ работаетъ на полъ, въ изумленіи пошель туда. Когда же увидълъ садовника, копающимъ землю, то прославилъ Бога, давшаго ему исцъленіе.

- 47. Братъ спросилъ старца: посовътуешь ли ты мнъ удержать два олокотина (монета Егупта) на случай тълесной болъзни? Старецъ отвътилъ: нехорошо удерживать болъе потребнаго. Если удержишь два олокотина, то на нихъ будешь полагать надежду свою, и Богъ уже не будетъ пещись о тебъ, но всю печалъ нашу возверзимъ Нанъ, яко Той печется о насъ (1 Петр. V, 7).
- 48. Пришли нъкоторые еллины въ Остракинъ подать милостыню и взяли съ собой экономовъ, чтобъ они показали имъ крайне нуждающихся. Экономы привели ихъ къ одному прокаженному, но тотъ отказался принять подаяніе, говоря: вотъ нъсколько вътвей я плету и, трудясь, ъмъ хлъбъ свой. Потомъ они привели ихъ въ хижи-

ну одной вдовы съ дътьми. Когда они постучались, отозвалась дочь ея, бывшая нагой, мать же ихъ, прачка, была на работъ. Дочь отказалась принять одежду и деньги, сказавъ: мать моя говорила мнъ: дерзай. Если будетъ угодно Богу и я найду работу, будемъ имъть пищу себъ. Когда пришла мать, они и ее просили принять, но и она не хотъла, говоря: имъю попечителя себъ — Бога, а вы хотите взять Его отъ меня! Обнаруживъ такую въру ея, они прославили Бога.

- 49. Старецъ сказалъ: если желаешь царствія, презирай богатство, ибо жить по Богу невозможно тому, кто сластолюбивъ и сребролюбивъ.
- 50. Разсказываль нѣкто изъ отцевъ: быль одинъ старецъ, сподобившійся отъ Бога великихъ даровъ и содѣлавшійся весьма славнымъ ради добродѣтельнаго своего житія. Достигла слава о немъ до самаго царя, и царь послаль за нимъ, дабы удостоиться молитвъ его. Побесѣдовавъ со старцемъ и имѣя отъ бесѣды той много пользы, царь предложилъ ему золото. Старецъ принялъ, и возвратясь на мѣсто свое, началъ пещись объ удобреніи поля и о другихъ стяжаніяхъ. Однажды пришелъ къ нему по обычаю одинъ бѣсноватый, и старецъ сказалъ демону: выйди изъ творенія Божія. Но демонъ отвѣтилъ ему: не слушаю тебя. Старецъ спросилъ: почему? И демонъ отвѣтилъ: потому что, оставивъ попеченіе по Богу и занявшись попеченіемъ земнымъ, ты сталъ какъ одинъ изъ насъ. Посему я не слушаю тебя и не выхожу.
- 51. Одинъ братъ нашелъ на дорогъ полено, упавшее съ верблюда, и принесъ его въ келлію свою. Авва спросилъ его: откуда принесъ ты это? Братъ отвътилъ: съ дороги. И старецъ сказалъ: если оно было занесено туда вътромъ, то внеси его внутрь; если же нътъ, то пойди и положи его на прежнее мъсто.
- 52. Одинъ подвижникъ былъ боримъ сребролюбіемъ и отъ рукодълія своего пріобрълъ сначала одну монету, потомъ другую, потомъ третью, потомъ постарался довести ихъ до пяти; и вдругъ сильно заболълъ, ибо загнила нога

его. Онъ истратилъ на лъченіе сначала одну, а затъмъ и всъ пять монетъ, но облегченія не получилъ, и врачь, наконецъ, сказалъ ему, что надобно отсъчь ногу, иначе загніетъ все тъло. Старецъ согласился, однако ночью, когда онъ плакалъ, предсталъ ему Ангелъ, коснулся ноги его, стеръ рукою язву и спросилъ старца: будешь еще собирать тъ пять монетъ? Что теперь скажешь? И, мгновенно исцъливъ его, сталъ невидимъ. Когда днемъ пришелъ врачь, старецъ принялъ его и повъдалъ о случившемся, чъмъ такъ удивилъ его, что онъ, еллинъ, сталъ христіаниномъ.

53. Старецъ сказалъ: человъкъ, вкусившій сладость нестяжанія, тяготится самою одеждою, которую носитъ, и кувшиномъ для воды, ибо умъ его занятъ другимъ.

54. Еще сказалъ: не возненавидъвшій вещества, какъ можетъ по заповъди Господа возненавидъть душу свою?

55. Старецъ говорилъ: въ келліи своей не имъй одежды, которая бы висъла безъ дъла, ибо это смерть для тебя: другіе — праведнъйшіе тебя — зябнутъ, а ты — гръшникъ — имъешь лишнее.

56. Опять сказаль: не имъй вещи лишней — даже самой малой, которая лежала бы праздно, ибо дашь отчетъ и за нее.

57. Еще сказалъ: не терпи у себя золота во всю жизнь свою, иначе Богъ уже не будетъ печься о тебъ. Когда же попадетъ оно къ тебъ, то, если имъешь нужду въ одеждъ или въ пищъ, тотчасъ купи сіе; если же не нуждаешься, да не переночуетъ оно съ тобою.

58. Опять сказаль: если имъешь келлію, которая едва вмъщала бы тебя одного, не строй другой по желанію найти въ ней просторъ.

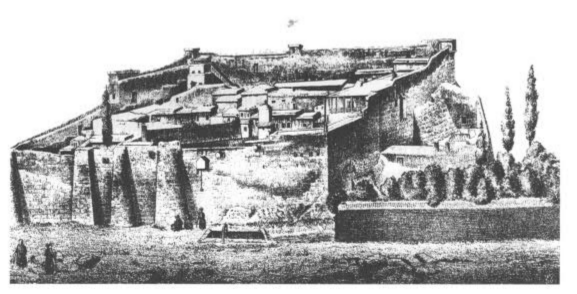
59. Онъ же говорилъ: если пріобрътешь книгу, не украшай обертки ея; не держи также многоцънной подставки въ молельнъ своей.

60. Еще говориль: вещи серебряной или золотой — даже малой какой — никогда и ощупью да не найдуть руки твои въ келліи твоей.

- 61. Опять говориль: новая одежда да не взыдеть на тъло твое, ни кукулій нравящійся тебъ.
- 62. Еще сказаль: полотенца не въшай на поясь себъ, ибо и это препятствуетъ сокрушенію и плачу въ тебъ. И вообще все постель твоя, сосуды твои, обувь твоя, поясъ твой да будутъ таковы, чтобъ, если придуть воры, ничто не захотълось бы имъ взять изъ находящагося въ келліи твоей.
- 63. Онъ же сказалъ: если увидишь сосудъ или какое-либо орудіе брата твоего, не пожелай того, ибо иначе впадешь въ большее зло. Желающій малой и худой вещи, если увидитъ лучшее, пожелаетъ и того.
- 64. Еще сказаль: если имъешь сосудъ, или ножь, или бороздникъ, или другое что и увидишь, что помыслъ твой любитъ то, брось сіе отъ себя, чтобъ научить помыслъ свой отнюдь ничего не любить, кромъ однаго Христа.
- 65. Опять сказаль: если дашь кому-нибудь что-то изъ любви и помыслъ твой станетъ скорбъть; будто много далъ, не внимай ему, такъ какъ онъ сатанинскій. Сколько возможешь, живи въ бъдности и смиреніи такъ, чтобъ самому болъе имъть нужду принимать милостыню. Ибо дающій радуется въ сердцъ своемъ, помышляя, что дълаетъ доброе дъло, а неимъющій и живущій въ бъдности приходитъ въ великое смиреніе, помышляя, что не дълаетъ ничего добраго и ничего не подаетъ. Такъ жили отцы наши; такъ обръль Бога авва Арсеній.
- 66. Старецъ сказалъ: возлюби бъдность и не имъй красивыхъ вещей въ келліи своей, ибо когда душа взыщетъ какой вещи и не найдетъ, то смиряется; и тогда Богъ утъшаетъ ее и даетъ ей умиленіе. Коль же скоро душа вкуситъ сладости Божіей, то начинаетъ ненавидъть даже одежду, которую носитъ, и самое тъло свое. Говорю тебъ, сынъ мой, что если не возненавидитъ душа тъла своего, какъ противника своего и врага, ни въ чемъ даже маломъ не допуская ему услажденія, то никогда не возможетъ освободиться отъ діавольской съти. Человъку, юному тъломъ,

такія даетъ заповъди авва Исаія: не бери за руку другаго; не приближайся къ тълу чужому, развъ въ великой болъзни и то со страхомъ; равно и къ себъ не позволяй приближаться рукъ чужой или посмотръть тебя; не говори никогда комунибудь снять соринку съ бороды твоей, или съ главы твоей, или съ одежды твоей; не спи близъ кого-либо отнюдь во всю жизнь твою; не давай цълованія даже въ церкви отроку, не имъющему бороды, когда онъ приходитъ изъ чужой страны, не смъйся съ нимъ, да не погибнетъ душа твоя; не садись и не сиди близъ него и совсъмъ не приближайтесь другъ къ другу; въ нуждахъ чрева твоего отнюдь не садись съ другимъ, ибо истинно благоговъйный стыдится даже и себя. Многіе, презръвъ вещи сіи какъ ничтожныя, пали отъ нихъ въ ровъ и погибли, ибо всякое великое зло сначала бываетъ мало и послъ становится великимъ. Господь же да утвердитъ насъ въ страхѣ своемъ.

67. Братъ спросилъ старца: скажи, авва, какъ мнѣ спастись? Старецъ скинулъ левитонъ свой, препоясалъ чресла свои и, повъсивъ себя за руки, сказалъ: такъ монахъ долженъ быть нагъ отъ всъхъ вещей міра и распинаемъ въ бореніяхъ.



Видъ Синайскаго монастыря со склона противоположной ему горы св. Епистиміи

## Глава VII

## РАЗНЫЯ ПОВЪСТИ, ПОМАЗУЮЩІЯ КЪ ТЕРПЪНІЮ И МУЖЕСТВУ

- 1. Пришли братія къ аввъ Антонію и говорять ему: скажи намъ слово, какъ спастись? Старецъ отвътилъ имъ: слышали Писаніе? И сего довольно вамъ. Они говорятъ: и отъ тебя желаемъ слышать, отче! Старецъ сказалъ: Еvaнгеліе говоритъ: аще тя кто ударитъ въ десную твою ланиту, обрати ему и другую (Мө. V, 39). Они говорятъ ему: мы не можемъ сего сдълать. Старецъ сказалъ имъ: если не можете обратить другой, по крайней мъръ, перенесите ударъ въ одну. Они говорятъ: и сего не можемъ. Старецъ сказалъ на то: если и сего не можете, хотя не воздайте тъмъ, что приняли. Они говорятъ: и сего не можемъ. Тогда старецъ сказалъ ученику своему: приготовь имъ немного кашицы, ибо они немощны. Если сего не можете, того не хотите, то что я вамъ сдълаю? Нужно молиться.
- 2. Авва Антоній также говориль: Богъ въ нынъшнія времена не попускаетъ такихъ искушеній, какія были прежде.
- 3. Братъ спросилъ авву Агаона: мнѣ дана заповѣдь, и есть брань тамъ, гдѣ должно ее исполнить. Итакъ, хочу идти заповѣди ради и боюсь брани. Старецъ сказалъ ему: если бъ это былъ боголюбецъ, то исполнилъ бы заповѣдь и побѣдилъ брань.
- 4. Авва Аммонъ говорилъ: четырнадцать лътъ провель я въ Скитъ, молясь Богу день и ночь, да даруетъ мнъ побъдить гнъвъ.
- 5. Авва Аполлосъ, ученикъ аввы Сисоя, разсказывалъ намъ о себъ слъдующее: вначалъ, когда я пришелъ къ аввъ Сисою, три года былъ боримъ страстями и не открывалъ ихъ старцу; особенно былъ я одолъваемъ ложью, оглаголаніемъ и тщеславіемъ. Сильнъйшая у меня брань

была о священствъ, и видълись мнъ сны, будто я рукоположенъ во епископа. Авва Сисой не переставалъ внушать и выговаривать мнъ, такъ что отъ множества укоровъ и выговоровъ я убъжалъ отъ него и пошелъ въ Александрію къ родственникамъ моимъ по плоти, дабы принять хиротонію и сдълаться пресвитеромъ въ храмъ Пресвятыя Богородицы. Когда шелъ я дорогою, встрътилъ человъка высокаго роста, совершенно голаго, чернаго цвътомъ, отвратительнаго видомъ, малоголоваго, тонконогаго съ желъзными когтями, огненными глазами, толстыми губами, ослиною кожею. Увидавъ его, я пришелъ въ ужасъ и запечатлълъ себя крестомъ. Но онъ приблизился ко мнъ и, обнявъ меня, часто цъловалъ и говорилъ: что ты крестишься и бъжишь отъ меня? Ты другъ мой, творящій волю мою. За то и я пришель сопутствовать тебъ и помочь тебъ исполнить волю твою. Не вынося болъе зловонія его, я возвель очи свои на небо и воззваль: Боже! Молитвъ ради аввы моего Сисоя избавь меня отъ нужды сей! И вдругъ привидъніе стало женою, весьма красивою и благообразною, которая, обнаживъ себя, говорила мнъ: насладись похотей своихъ, ибо много ты меня упокоивалъ. Я — вервеплетельщица, и сколько доставляешь мнъ вътвей, столько и плету. Но молитвы Сисоя отгоняютъ меня отъ тебя. Сказавъ сіе, она стала невидима. Тогда я тотчасъ возвратился къ старцу своему и, падши предъ нимъ, разсказалъ ему и братіямъ все случившееся со мною. Авва сотворилъ надо мною молитву, и я остался при немъ навсегда.

- 6. Авва Виссаріонъ сказалъ: сорокъ дней и сорокъ ночей простоялъ я среди тернія, не спавши.
- 7. Онъ же говорилъ: сорокъ лътъ не ложился я на бокъ, но спалъ стоя или сидя.
- 8. Ученикъ аввы Виссаріона разсказывалъ: жизнь аввы была какъ жизнь одной изъ птицъ, или рыбъ, или однаго изъ дикихъ зверей, безъ смущеній и заботъ провель онъ все время жизни своей. Не занимало его попеченіе о домъ, не обладало душею его пристрастіе къ мъсту, ни желаніе

насыщенія пищею, ни стяжаніе жилищь, ни собраніе книгъ, но онъ являлся совершенно свободнымъ отъ всъхъ тълесныхъ страстей. Питаясь надеждою будущихъ благъ и обезопасивъ себя оградою въры, былъ онъ твердъ духомъ какъ плънный; тамъ и здъсь терпя холодъ и наготу и будучи палимъ зноемъ, какъ навсегда оставшійся безъ крова, блуждаль онъ, пронзаясь страхомъ въ пустынныхъ стремнинахъ или спокойно носясь, какъ по морю, по широкому необитаемому пространству песка. Если случалось ему приходить на мъсто болъе отрадное, гдъ монахи ведутъ однообразную жизнь по уставу киновій, то, садясь за воротами, онъ плакалъ и сокрушался, какъ одинъ изъ выброшенныхъ на берегъ послъ кораблекрушенія. Потомъ, если кто-нибудь изъ братій, выйдя, находиль его сидящимь подобно одному изъ бъдныхъ просителей, ходящихъ по міру, и, приблизившись, съ жалостію спрашиваль его: что плачешь, человъче? Если нуждаешься въ чемъ необходимомъ, получишь по силъ нашей, только войди, пріобщись трапезъ нашей и утъшься! то онъ отвъчалъ: не могу войти подъ кровъ, прежде нежели найду имущество дома моего, ибо разнымъ образомъ растеряль я большое богатство: я попадался морскимъ разбойникамъ и терпълъ кораблекрушеніе, я потерялъ благородство свое и изъ славнаго сдълался безславнымъ. Если братъ, прослезясь отъ такихъ словъ и взявъ хлъбъ, подавалъ ему со словами: возьми это, отче, а прочее Богъ возвратитъ тебъ отечество, родъ, богатство, о коихъ ты сказывалъ, — онъ еще сильнъе начиналъ рыдать и проливать слезы, громко взывая: не могу сказать, смогу ли найти то, что, потерявъ, ищу. Ибо могу еще болъе потерять, ежедневно находясь въ опасности смерти и не имъя покоя отъ безмърныхъ своихъ бъдствій, потому какъ мнъ должно окончить путь сей среди блужданій.

- 9. Авва Веніаминъ говорилъ: царскимъ путемъ шествуйте, версты измъряйте и не малодушествуйте.
- 10. Братъ пришелъ къ аввъ Виктору, безмолвнику, въ Елисскую лауру и спросилъ его: что мнъ дълать, отче?

Одолъваетъ меня страсть унынія. Старецъ отвътиль: какъ для больныхъ глазами кажется, что они видятъ слишкомъ сильный свътъ, тогда какъ для здоровыхъ глазами онъ не силенъ, такъ и малодушные разстраиваются малою печалью и думаютъ, что это печаль великая, а сильные душею паче радуются въ искушеніяхъ.

- 11. Святый Григорій сказаль: если тебѣ не чаялось ничто скорбное, когда ты намѣревался приступить къ любомудрію подвижническому, то не любомудренно начало твое, обличающее въ тебѣ мечтателя или скораго измѣнника. Ибо если нѣчто ожидалось, то, когда встрѣтится, мужественно и претерпѣвается; если же приходитъ неожидаемое, то легко оказываешься лжецомъ противъ обѣта.
- Авва Даніилъ разсказывалъ: былъ одинъ монахъ по имени Дула, почитаемый великимъ изъ отцевъ. Сей Дула сначала жилъ въ киновіи сорокъ лътъ и говорилъ: по должномъ испытаніи я нашель, что живущіе въ киновіяхъ гораздо болъе и скоръе преуспъваютъ въ дъланіи добродътелей, если только съ истиннымъ сердцемъ пребываютъ на мъстъ своемъ. И разсказалъ далъе: былъ въ киновіи одинъ братъ по виду смиренный и униженный, а по уму великій и славный. Всъ уничижали его и поносили, а онъ веселился и радовался и благодушно терпълъ, когда братія, по навъту вражію, всячески огорчали его: одни били его, другіе плевали на него, иные же осыпали его бранью, — и это въ продолженіи двадцати лътъ. Наконецъ, врагъ не смогъ болъе сносить благодушнаго терпънія его и навель на него такую напасть: внушиль одному брату обокрасть церковь, и онъ, когда вся братія покоились, вошелъ въ церковь, собралъ всъ священныя вещи и тайно вышелъ изъ киновіи. По наступленіи времени церковнаго собранія, канонархъ вошель, дабы возжечь свътильники и приготовить кадило, и нашелъ все похищеннымъ. Братъ возвъщаетъ аввъ, бьетъ въ било, и собирается вся братія, которые, разволновавшись, наконецъ ръшили, что не могъ ихъ взять никто другой, какъ тотъ братъ, потому и въ собраніе еще не пришелъ,

ибо если бъ не совершилъ сего, то нынъ, какъ и всегда, пришель бы первый. Послали за нимь и нашли его на молитвъ, вошли и насильно повлекли. Онъ умолялъ ихъ, спрашивая: что такое, отцы, что такое? Они же осыпали его бранью и поношеніями и говорили: святотатецъ, не достойный и жизни! Не довольно тебъ, что столько времени смущалъ насъ? Теперь еще надругался и надъ душами нашими! Онъ лишь говориль: согръшиль, простите мнъ. Привели его къ аввъ со словами: авва! Вотъ этотъ съ самаго начала своего развращаетъ киновію! И начали другъ за другомъ клеветать на него: одинъ говорилъ, что видълъ его тайно ядущимъ овощи; другой, — что онъ кралъ хлъбъ и продаваль внъ киновіи; третій, — что засталь его піющимь лучшее вино... И всъмъ лгущимъ върили, а его — истинствующаго — не слушали. Авва снялъ съ него схиму, говоря, что такія дъла не свойственны христіанину. Потомъ наложили на шею его желъзо и отдали эконому лауры, который обнажилъ его и билъ воловьими жилами, допытываясь, истинно ли то, что говорятъ на него. Братъ лишь съ кротостію говорилъ: согръшилъ, простите мнъ. Разсвиръпъвъ при его словахъ, онъ повелълъ ввергнуть его въ темницу, а ноги забить въ колоды и написалъ къ судьъ о дълъ семъ. Вскоръ прибываютъ судейскіе служители, сажаютъ его съ тяжелымъ желъзомъ на шеъ на непокрытое животное и влекутъ въ городъ. Тамъ снова допрашиваютъ: кто, откуда, ради чего сдълался монахомъ... но онъ ничего болъе не говорилъ, какъ только: согръшилъ, простите мнъ. Вышедши изъ себя, судія повелѣваетъ положить его и бить воловьими жилами по спинъ. Растянутый и безжалостно терзаемый, но съ улыбающимся лицемъ говорилъ онъ судьъ: бей, бей; тъмъ ты дълаешь злато мое болъе блестящимъ. Тотъ отвътилъ: я тебя паче снъга убълю, — и повелъваетъ подложитъ огонь подъ чрево его, а соль, растворенную въ уксусъ, возлить на раны его. Предстоящіе удивлялись такому терптнію и говорили: скажи намъ, гдъ положилъ ты священныя вещи, и будешь отпущенъ. Но онъ отвъчалъ: я непричастенъ се-

му дълу. Наконецъ, судья повелъль прекратить мученія, отвести его въ темницу и стеречь безъ пищи и безъ какоголибо попеченія о немъ. Затъмъ послаль въ лауру съ приказомъ прійти аввъ со всъми братіями. Когда они пришли, судья сказалъ имъ: много я трудился и подвергалъ его разнымъ мученіямъ, но ничего не могъ найти. Братья говорили ему на то: онъ сдълалъ много другаго зла, и мы ради Бога терпъли его, ожидая обращенія, но онъ пришель еще въ худшее. Судья спросиль ихъ: что же мнъ дълать съ нимъ? Они отвътили: то, что повелъваетъ законъ. И на слова судьи: законъ повелъваетъ убивать святотатцевъ, — сказали: и да будетъ убитъ. Тогда, отпустивъ ихъ, судья приказываетъ привести брата и, возсъвъ на судилищъ, говоритъ ему: признайся, несчастный, и будешь избавленъ отъ смерти. Братъ отвътилъ: если повелишь сказать то, чего не было, скажу, но ничего изъ того, о чемъ меня спрашиваютъ, я не дълалъ никогда. Послъ сего судья повелълъ обезглавить его, и палачи повели брата на казнь. Между тъмъ, взявшій вещи пришелъ въ сокрушение и сказалъ себъ: теперь или когда бы то ни было дъло будетъ узнано, хотя бы здъсь оно и осталось безвъстнымъ. А что ты будешь дълать въ день оный? Что скажешь въ оправданіе таковыхъ дълъ? Тогда приходитъ онъ къ аввъ и говоритъ ему: пошли скоръе, чтобъ не умеръ братъ, ибо нашлись священныя вещи. Когда привели брата въ монастырь, всъ начали просить у него прощенія, братъ же, заплакавъ, сказалъ: простите мнъ. Исповъдую великую вамъ благодарность, потому какъ чрезъ малыя болъзни сіи удостаиваете меня великихъ благъ. Много радовался я всегда, когда слышалъ, что говорили вы обо мнъ неумъстное, ибо за сіи малыя униженія я надъялся удостоиться великихъ почестей въ страшный день. Особенно радовался я теперь и не оскорблялся тъмъ, что сдълали вы со мною, провидя воздаяніе чаемаго упокоенія въ царствіи небесномъ за такія искушенія. Послъ сего черезъ три дня братъ отошель ко Господу: одинь изъ братій пришель къ нему и увидълъ его, стоящимъ на колъняхъ, ибо онъ предалъ ду-

шу свою, творя поклоны и молясь. Когда сказали о томъ аввъ, онъ повелълъ внести тъло его въ церковь и положить предъ жертвенникомъ, бить въ било и собрать всю братію, дабы со славою братъ былъ погребенъ въ церкви. Каждый изъ братій желалъ взять у усопшаго благословеніе, и видя это, авва помъстилъ тъло его въ ризницу и заперъ на ключь въ ожиданіи аввы лаурскаго, дабы вмъстъ съ нимъ совершить погребеніе. Когда пришель отець лауры съ клириками, то, сотворивъ молитву, говорятъ аввъ: теперь отопри и погребемъ тъло, ибо уже девятый часъ. Но, войдя въ ризницу, никого не нашли, лишь одежду его и сандаліи. Тогда всъ изумились и начали славить Бога со слезами, говоря: видите, братія, что доставляетъ намъ долготерпъніе и смиреніе? И какъ нынъ видите, такъ и сами подвизайтесь терпъть всякое уничиженіе и искушеніе, ибо симъ пріобрътается царствіе небесное благодатію Господа нашего Христа.

Одинъ братъ жилъ въ киновіи въ послушаніи и получалъ большую пользу, смиряясь во всемъ, но девять вещей его назидали, а одна — соблазняла; и онъ перешелъ въ другую киновію. Здъсь число назидательныхъ вещей умалилось одною, ибо онъ назидался восьмью, а соблазнялся двумя. Тогда онъ вышель и отсюда и пошель въ слъдующую киновію, гдъ его назидали семь вещей, а соблазняли три. Поступая тъмъ же образомъ, онъ опять ушелъ и отсюда, но на новомъ мъстъ его назидали пять вещей и пять соблазняли. Послъ сего онъ восхотъль въ послъдній разъ перейти въ иную киновію, но прежде, нежели вошелъ въ нее, взяль бумаги и сказаль себъ: если будешь върить помыслу своему, то всего міра не достанетъ тебъ для перехожденій. Положи лучше въ сердцъ твоемъ терпъть и напиши на бумажкъ сей: вышелъ ты изъ такой-то киновіи, потому что встрътилъ развлеченіе; изъ такой-то — потому-то; и такъ далъе, поставивъ въ рядъ всъ причины, изгонявшія тебя изъ той или иной киновіи. И въ концъ написаль: если найдешь здъсь всъ сіи причины, будешь ли терпъть? И подписаль: во

имя Господа Іисуса Христа Сына Божія буду терпъть. За симъ, свернулъ писаніе свое, вложилъ въ поясъ и, помолясь, вошелъ въ киновію. И если онъ замъчаль нъчто, смущающее его, то наединъ бралъ свое писаніе и, когда, прочитывая, доходиль до словь — во имя Господа Іисуса Христа Сына Божія  $\delta y \partial y$  терпъть, — успокаивался, говоря себъ: съ Богомъ положилъ ты завътъ, отъ Него и ищи помощи. Не вынося такого терпънія брата, лукавый устроиль братіямъ подмътить, какъ онъ читаетъ бумажку свою и какъ, прочитавши, врачуется. Потому они стали говорить, что у него заговоръ, ибо, прочитывая что-то, онъ не смущается, тогда какъ они смущаются. Пошли они къ аввъ и сказали ему: не можемъ быть съ такимъ-то братомъ, потому что онъ волхвъ и въ поясъ его хранится его волхвованіе. Если хочешь имъть его, тогда отпусти насъ. Авва, будучи духовенъ, зналъ смиреніе брата и, понявъ, что сіе происходитъ отъ зависти діавола, предложилъ братіямъ: идите молитесь, и я буду молиться, а черезъ три дня дамъ вамъ отвътъ. Затъмъ, когда братъ спалъ, авва снялъ поясъ его и, прочитавъ писаніе, снова опоясалъ имъ брата, а черезъ три дня на вопросъ братіи, что онъ намъревается сдълать, авва позваль брата и спросиль его: для чего соблазняешь ты братій? Тотъ отвътиль: согръшиль, простите меня и помолитесь обо мнъ. Тогда авва спросилъ братій: что, сказали вы, дълаетъ братъ сей? Они повторили: онъ волхвъ, и волхвованіе его хранится въ поясъ у него! Авва повелълъ: выньте заговоры его! Братъ не допускалъ развязать пояса своего, и авва велъль переръзать его. Когда было найдено писаніе брата, авва подаль его діакону и приказалъ стать на высокомъ мъстъ и читать, сказавъ: да посрамится въ семъ діаволъ, подлагающій людямъ волхвованія! Когда все было прочитано и особенно слова — во имя Іисуса Xриста буду терпъть братіямъ, — тогда братія, устыдясь, положили аввъ метаніе, говоря: согръшили мы! На что авва сказалъ: мнъ ли полагаете метаніе? Богу и брату сему сотворите метаніе. Потомъ авва обратился къ брату: помолимся Богу, чтобъ Онъ простилъ имъ. И помолились о нихъ.

14. Во внутреннъйшей скитской пустынъ жилъ еvнухъ, и келлія его отстояла отъ Скита на восемнадцать миль. Разъ въ недълю приходиль онъ къ аввъ Даніилу ночью, такъ что его никто не зналъ, кромъ аввы и ученика его. Старецъ далъ ученику своему такую заповъдь о немъ: разъ въ недълю наполняй сосудъ водой, поставляй его у двери пещеры еунуха и, постучавъ совнъ, удаляйся; при семъ совершенно ничего не говори съ нимъ, а только присмотрись и, если найдешь близъ двери черепицу съ письменами, принеси ее съ собою. Такъ и дълалъ ученикъ его. Однажды онъ нашелъ черепицу, на которой было начертано: возьми орудія и приди одинъ или и ученикъ твой. Старецъ, прочитавъ, что было написано, заплакалъ великимъ плачемъ и, обратясь къ ученику, сказалъ: горе тебъ, пустыня внутреннъйшая! Какой столпъ оставляетъ тебя нынъ! Возьми сіи вещи и иди вслъдъ за мной. Увы, пойдемъ скоръе! Поспъшимъ застать старца, дабы не лишиться молитвъ его, ибо онъ отходитъ ко Господу. И пошли оба съ плачемъ и нашли его въ сильной горячкъ. Старецъ повергся на грудь его, много плакалъ и потомъ сказалъ: блаженъ ты, что, заботясь о часъ семъ, презрълъ царство земное и всъхъ людей. Еvнухъ отвътилъ: блаженъ ты, новый Авраамъ и страннопріимецъ Христовъ! Ибо сколько плодов пріемлетъ Христосъ чрезъ руки твои! Старецъ попросилъ: сотвори надъ нами молитву, отче. Еvнухъ сказалъ: въ часъ сей я наиболъе имъю нужду въ молитвахъ. Старецъ отвътилъ: если бъ я упредилъ тебя въ часъ сей, то помолился бы о тебъ. Тогда еvнухъ, приподнявшись и съвъ на рогожъ, обнялъ главу старца, поцъловалъ ее и произнесъ: Богъ, указавшій мнъ путь къ мъсту сему, Той да исполнитъ старость твою, какъ старость Авраама. Старецъ взялъ ученика своего и, повергши его на колъна еунуха, попросиль: благослови сына моего, отче! Тотъ облобызаль его и сказаль: Боже, предстоящій мнъ въ часъ сей, дабы отлучить меня отъ тъла моего, и въдущій, сколько шаговъ прошель до келліи моей брать сей, ради имени Твоего сдълай, чтобъ почилъ на немъ духъ отцевъ его, какъ почилъ духъ

Иліи на Елисев! Потомъ попросиль старца: ради Господа не снимайте съ меня то, что ношу, но какъ есть, такъ и перешлите меня ко Господу, и пусть не знаетъ никто другой, что касается до меня, кромъ васъ однихъ. Теперь дайте мнъ причаститься и, причастившись, сказаль: явите любовь ко мнъ во Христъ и молитесь обо мнъ. Потомъ посмотрълъ на правую сторону и произнесъ: добръ пришли вы, пойдемъ! Тогда возсіяло лице его какъ огонь. За симъ положилъ онъ крестное знаменіе на уста свои и со словами: Боже! Въ руцъ Твои предаю духъ мой, — предалъ душу свою Господу. Старецъ и ученикъ его почтили исходъ его плачемъ и начали рыть могилу предъ пещерою. Потомъ старецъ снялъ съ себя то, что носиль, и повелель ученику своему надеть это поверхъ того, что было на усопшем, а носилъ онъ фаскидій<sup>1</sup> изъ пальмовыхъ вътвей на тълъ и кентоній<sup>2</sup>. Братъ, одъвая его, увидълъ, что грудь у него была женская наподобіе двухъ изсохшихъ листовъ, но ничего не сказалъ о томъ. Когда они похоронили его и сотворили молитву, старецъ говоритъ ученику своему: разръшимъ нынъ постъ и сотворимъ учрежденіе по старцу. Они нашли у него немного сухарей, размочили ихъ и сотворили угощеніе. Послъ сего, взявъ плетеницу, которую тотъ дълалъ, пошли, благодаря Бога, въ келлію свою. Дорогою ученикъ повъдаль старцу: знаешь ли, отче, что еунухъ сей былъ женщина, ибо, одъвая его, я видълъ это. Старецъ сказалъ въ отвътъ: зналъ и я, сынъ мой, что это была женщина. Хочешь, я разскажу тебъ о ней? Слушай! Она была первой сенаторшей при дворъ, и царь Юстиніанъ захотъль взять ее во дворецъ ради великаго ея разума. Узнала о томъ Өеодора и, вознегодовавъ, ръшила сослать ее. Услышавъ о семъ, она нанимаетъ корабль и ночью, взявъ съ собою нъсколько изъ своихъ вещей, предается бъгству. Достигнувъ Александріи, она поселяется въ [...] Александрійскомъ и устраиваетъ тамъ монастырь, который

¹ Родъ рубашки.

 $<sup>^{2}</sup>$  Верхняя одежда.

и доселъ называется монастыремъ Патрикіи (Сенаторши). По смерти Өеодоры узнаетъ она, что царь намъревается вернуть ее, убъгаетъ ночью изъ Александріи, приходитъ сюда — въ мой монастырь и проситъ дать ей келлію внъ Скита, повъдавъ мнъ все о себъ подробно. Я далъ ей сію пещеру, и она, переодъвшись въ мужскую одежду, поселилась въ ней. Нынъ уже двадцать восемь лътъ, какъ она въ Скитъ, и никто не зналъ о ней, кромъ тебя, меня и еще однаго брата; ибо, если мы съ тобою отходили куда-нибудь, я повелеваль тому брату доставлять для нее кувшинъ воды, но кто она, — сего никто не знаетъ кромъ тебя одного. Сколькихъ магистріанъ посылалъ царь искать ее, и не только онъ, но и паша Александрійскій и весь городъ искали ее, однако никто не узналъ, въ какомъ мъстъ укрывается она, даже и до нынъ. Видишь, какъ воспитанные по-царски подвизаются противъ діавола и сокрушаютъ тъло его, а мы, живя въ міръ, и хлъба порой не имъли, чтобъ насытиться, принявши же монашество, ищемъ утъшеній и отъ того ни одной добродътели стяжать не можемъ. Итакъ, будемъ молиться, да сподобитъ и насъ Господь улучить тотъ же путь и вмъстъ со святыми отцами нашими обръсти милость въ день онъ и съ аввою Анастасіемъ еунухомъ (ибо она называлась Анастасіею), молитвами и заступленіемъ Владычицы нашея Богородицы, и всъхъ святыхъ, и аввы Даніила предъ страшнымъ престоломъ Господа нашего Іисуса Христа.

15. Въ великой Антіохіи быль юный серебряникъ по имени Андроникъ, который взялъ себъ въ жены дочь тоже серебряника Іоанна, имя которой Аванасія, что значитъ безсмертная, ибо поистинъ она была безсмертна по дъламъ и разуму. Андроникъ и Аванасія были весьма богаты, но благочестивы и исполнены благихъ дълъ. Житіе ихъ было таково: доходъ отъ сребродълія и имущества своего они дълили на три части: одну — для бъдныхъ, другую — для монаховъ, а третью — на свое содержаніе и торговлю; и весь городъ любилъ Андроника ради кротости его. Позналъ онъ жену свою, и она родила ему сына, котораго онъ на-

звалъ Іоанномъ. Еще зачала и родила Афанасія дочь, и онъ назвалъ ее Маріею; и болъе положилъ Андроникъ не приближаться къ женъ своей, все же попеченіе его было вмъстъ съ другими христолюбивыми мужами и женами о больныхъ и бъдныхъ. Въ воскресенье же, понедъльникъ, среду и пятницу съ вечера до утра пребывали Андроникъ и Аванасія въ церкви. По прошествіи двенадцати лътъ, однажды приходитъ Аванасія домой послѣ утрени изъ церкви, идетъ посмотръть дътей своихъ и находитъ ихъ стонущими. Встревожившись, беретъ Аванасія дътей, кладетъ на постель и прижимаетъ къ груди своей, а когда пришелъ Андроникъ и позвалъ ее, полагая, что она еще спитъ, Аванасія сказала ему: не гнъвайся, господинъ мой, дъти наши больны. Обнаруживъ у дътей горячку и воздохнувъ, сказалъ: воля Господня да будетъ! Потомъ пошелъ за городъ помолиться святому мученику Іуліану, гдъ были погребены родители его, пробывъ тамъ до шестаго часа дня (двенадцати — по нашему). Когда же возвратился Андроникъ, то услышалъ плачъ и вопли въ домъ своемъ и увидълъ, что едва ли не весь городъ собрался у него, ибо умерли дъти его. Посмотръвъ на нихъ, лежавшихъ вмъстъ, вошелъ онъ въ молельню свою и, повергшись предъ Спасителемъ, произнесъ: нагъ изыдохъ отъ чрева матере моея, нагъ и отиду тамо: Господь даде, Господь опять: яко Господеви изволися, тако бысть: буди имя Господне благословено во въки (Іов. І, 21). Жена же его отъ великой скорби желала умереть, говоря: пусть умру и я съ чадами моими. Къ выносу дътей собрался весь городъ, пришелъ самъ патріархъ съ клиромъ своимъ, и положили дътей у святаго Іуліана вмъстъ съ предками ихъ. Послъ сего взялъ патріархъ Андроника въ домъ свой, Аванасія же не хотъла уйти и осталась ночевать тамъ. Въ полночь является ей святой мученикъ въ образъ монаха и говоритъ: что ты не даешь покоя почивающимъ здъсь? Она отвътила: Господинъ мой! Не скорби на меня! Двоихъ только чадъ имъла я, и нынъ обоихъ принесла сюда! Онъ спросилъ ее: сколькихъ лътъ были дъти твои? Она отвътила: одно чадо — двенад-

цати, а другое — десяти лътъ. Тогда онъ сказалъ ей: что же ты плачешь о нихъ? Плачь лучше о гръхахъ своихъ! Ибо, говорю тебъ, жено, какимъ образомъ естество человъческое требуетъ пищи и нельзя не дать ему ея, такимъ же отшедшіе младенцы воспросять у Христа въ день оный грядущихъ благъ, говоря: праведный Судія! Лишилъ Ты насъ земныхъ, — не лиши же небесныхъ. Услышавъ сіе, она успокоилась и измѣнила плачъ на радость, сказавъ: если дѣти мои живутъ на небъ, чего мнъ плакать. Потомъ начала искать говорившаго съ ней авву, но, обойдя весь храмъ, не нашла его. Позвала вратаря и его спросила: гдъ авва, входившій сюда? Вратарь отвътиль ей: не видишь ли, что всъ врата заперты, а ты спрашиваешь, гдъ входившій сюда авва? И началь философствовать: знай, что ты видъла призракъ! Объятая страхомъ, она попросила выпустить ее и, придя въ домъ, разсказала обо всемъ мужу. Потомъ говоритъ ему блаженная Аванасія: воистину, еще при жизни дътей нашихъ не разъ собиралась я сказать тебъ, но стыдилась; скажу же теперь — по смерти ихъ, — если послушаешь меня: отпусти меня въ монастырь плакать о гръхахъ моихъ. Онъ отвътилъ ей: пойди и испытай помыслъ свой одну недълю, и если пребудешь въ намъреніи семъ, то поговоримъ о томъ. Придя черезъ недълю, она сказала то же слово. Тогда блаженный Андроникъ призываетъ тестя, передаетъ ему все имущество свое и говоритъ: мы идемъ къ святымъ мъстамъ помолиться, и если въ семъ пути случится съ нами человъческое (смерть), поступи съ имуществомъ нашимъ по Богу, и прошу тебя, сотвори благо для душъ нашихъ и устрой въ домъ больницу и страннопріимницу. Потомъ освободиль онь рабовь своихь, и, взявь двухь лошадей и нужное для дороги, вышли они ночью изъ города. Блаженная Афанасія издали озиралась на домъ свой и, воззръвъ на небо, сказала: Боже, рекшій Аврааму и Сарръ: изыди отта земли твоея, и отъ рода твоего... и иди въ землю, юже ти покажу (Быт. XII, 1), Самъ и насъ путеводи во страхъ Твоемъ! Вотъ мы оставили домъ нашъ отверзтымъ имени ради Твоего, не

заключи и Ты предъ нами дверей царствія Твоего, — и, восплакавъ, они пошли далъе. Достигши святыхъ мъстъ, почтили они отцевъ и, побесъдовавъ со многими изъ нихъ, отправились въ Александрію къ святому Минъ, дабы насладиться поклоненіемъ мученику. Однажды, выйдя въ девятый часъ дня, блаженный Андроникъ увидълъ, что монахъ и мірянинъ, у котораго тотъ нанялъ животное, чтобъ идти въ Скитъ, спорятъ между собою: мірянинъ предлагалъ выйти теперь же и, идя ночью, прийти въ Скитъ до жару, а тотъ не соглашался. Тогда Андроникъ сказалъ мірянину: пойди приведи еще одно животное, и возмемъ: одно — я, другое — авва, чтобы отправиться, ибо и я намъренъ идти въ Скитъ. Послъ сего онъ повелълъ Аванисіи ждать его возвращенія, ибо женамъ не положено ходить въ Скитъ, на что она съ плачемъ сказала: отвътишь предъ святымъ Миною, если останешься тамъ и не возвратишься, чтобъ устроить меня въ монастырь, — и, поцъловавъ другъ друга, они разстались. Въ лауръ Скита Андроникъ поклонился святымъ отцамъ и, съ трудомъ достигнувъ аввы Даніила, въ бесъдъ открылъ ему все. Старецъ сказалъ: пойди приведи жену свою; я дамъ тебъ письмо и ты отведешь ее въ Өиваиду, въ монастырь Тавеннисіотскій. Когда Андроникъ привелъ жену, старецъ преподалъ имъ слово спасенія и, написавъ письмо, отпустилъ ихъ. По возвращеніи Андроника старецъ облекъ его въ схиму и научилъ монашескимъ дъланіямъ. Пробывъ при немъ двенадцать лътъ, Андроникъ попросиль старца отпустить его къ святымъ мъстамъ, и, сотворивъ молитву, старецъ отпустилъ его. Проходя Егуптомъ, авва Андроникъ сълъ въ тени отдохнуть отъ солнечнаго зноя, и въ это время, по устроенію Божію, подходитъ сюда одътая мужчиною жена его, которая также шла къ святымъ мъстамъ; и они привътствовали другъ друга. Узнала голубица друга своего, а какъ могъ узнать ее онъ — столько изсохшую и почернъвшую, словно эвіопъ? И онъ спрашиваетъ ее: куда идешь, авва? Она отвътила, что къ святымъ мъстамъ, и, когда онъ сказалъ: и я туда направляю

путь, она предложила: хочешь, пойдемъ вмъстъ, но пойдемъ въ такомъ молчаніи, какъ бы мы не были вмъстъ? Онъ согласился, и на ее вопросъ, не ученикъ ли онъ аввы Даніила, отвътиль: да. На это Аванасія сказала: да сопутствуютъ намъ молитвы старца. Андроникъ завершилъ: аминь. Затъмъ вмъстъ сходили они и поклонились святымъ мъстамъ и возвратились въ Александрію. Тогда говоритъ авва Аванасій аввъ Андронику: хочешь, пребудемъ вмъстъ въ одной келліи? Онъ отвътилъ: какъ повелишь, только прежде я схожу принять благословеніе отъ старца моего. Она сказала на то: пойди, я буду ждать тебя въ октодекатъ. Впрочемъ, какъ путешествовали мы въ молчаніи, такъ и въ келліи пребудемъ въ молчаніи, и если не можешь сего понести, не приходи. Я же непремънно останусь въ октодекатъ. Когда Андроникъ пришелъ къ старцу и, цъловавъ его, разсказаль о семъ, тотъ отвътилъ: поди и, возлюбивъ молчаніе, пребывай съ братомъ тъмъ, ибо онъ монахъ, какимъ и должно ему быть. Возвратившись, авва Андроникъ нашелъ авву Аванасія, и, ограждаемые страхомъ Божіимъ, они пребыли вмъстъ другія двенадцать лътъ; и не узналъ авва Андроникъ, что то была жена его. Старецъ часто приходилъ, дабы навъстить ихъ и сказать что на пользу. Однажды, посътивъ ихъ, онъ по обычаю сотворилъ молитву и ушелъ, однако не дошелъ онъ еще до святаго Мины, какъ догналъ его авва Андроникъ и сообщилъ, что авва Аванасій отходитъ ко Господу. Старецъ вернулся и, увидъвъ плачущаго авву Аванасія, говоритъ ему: вмъсто того, чтобъ радоваться, ибо идешь срътить Господа, ты плачешь! Отвъчаетъ ему авва Аванасій: не о себъ плачу, но объ аввъ Андроникъ. Но сдълай милость — по погребеніи моемъ возьми письмо, что лежитъ подъ головою моею, прочти его и отдай аввъ Андронику. За симъ, сотворивъ молитву и причастившись, почиль о Господъ. Когда начали готовить авву Аванасія къ погребенію, то увидъли, что то была женщина естествомъ, а прочитавъ письмо, узналъ авва Андроникъ, что это была жена его. И прошель слухь о томъ по всей лауръ, и всъ сла-

внутреннъйшую пустыню; и собрались на погребеніе всъ лауры Александрійскія, и весь городъ, и скитяне пришли въ бълыхъ одеждахъ, ибо таковъ былъ ихъ обычай. И вынесли тъло блаженной Аванасіи съ ваіями и вътвями, славя Бога, давшаго женъ такое терпъніе. Старецъ исполнилъ седмицу ради блаженной Аванасіи и хотълъ взять съ собою Андроника, но онъ не согласился, говоря: умру здѣсь съ госпожею моею. Тогда, простившись, старецъ ушелъ, но не дошелъ онъ еще до святаго Мины, какъ догоняетъ его одинъ братъ и сообщаетъ, что авва Андроникъ кончается. И старецъ опять посылаетъ въ Скитъ, дабы братія вернулись, ибо авва Андроникъ послъдуетъ аввъ Афанасію. Возвратившись, они застали его еще въ живыхъ, и онъ, благословивъ ихъ, почилъ о Господъ. Тогда произошелъ споръ между отцами октодекатскими и скитянами, которые говорили: онъ нашъ братъ, и мы возмемъ его въ Скитъ, чтобъ помогалъ намъ молитвами своими, довольно съ васъ, что мы оставляемъ вамъ авву Афанасія. Видя такое смятеніе, старецъ сказалъ братіямъ: истинно, если вы не послушаете меня, то и я останусь здъсь, и погребутъ меня съ сыномъ моимъ. Тогда всъ утихли и спокойно похоронили брата Андроника. Братія стали звать старца въ Скитъ, онъ же отвътилъ имъ: оставьте меня исполнить седмицу надъ братомъ, — но они не попустили ему остаться. Итакъ, будемъ молиться, дабы и намъ прійти въ мъру аввы Аванасія и аввы Андроника молитвами всъхъ святыхъ. Аминь.

вили Бога. Старецъ послалъ въсть и въ Скитъ и во

- 16. Авва Evarрій говориль: не будь искушеній, никто бы и не спасся.
- 17. Авва Исаія сказаль: новоначальный монахь, переходящій изъ монастыря въ монастырь, подобенъ животному, которое, ставъ, бросается туда и сюда.
- 18. Также говориль: если Богъ хочетъ помиловать душу, а она упорствуетъ и не повинуется, но дълаетъ по своей волъ, то Богъ попускаетъ ей терпътъ то, чего не хочетъ, дабы такимъ образомъ она сама взыскала Его.

- 19. Онъ же сказалъ: ничто столько не полезно для новоначальнаго монаха, какъ поношеніе, ибо что древо каждодневно поливаемое, то новоначальный поносимый и терпящій поношеніе.
- 20. Опять сказаль: блаженны тѣ, коихъ труды совершаются съ разумомъ, ибо они бываютъ покойны отъ всякаго отягощенія и удобно избѣгаютъ козней демонскихъ и особенно рабства тому, кто полагаетъ препоны человѣку во всякомъ благомъ дѣлѣ, которое имъ предпринимается, потому что сей наводитъ лѣность на умъ, когда тотъ вдаетъ себя присѣдѣть Богу.
- 21. Еще говориль: первый изъ всѣхъ подвиговъ есть странничество, особенно если ты убѣжишь на уединенность, оставивъ все свое и неся съ собою одну совершенную вѣру и надежду и крѣпкое сердце противъ своихъ хотеній (желаній), ибо они окружатъ тебя многими кругами, разными способами устрашая тебя искушеніями, суровою бѣдностію или болѣзнями, представляя, что если впадешь въ нихъ, то что будешь дѣлать, не имѣя знающихъ тебя, кои бы попеклись о тебѣ. Но тѣмъ благость Божія испытываетъ тебя, дабы обнаружить твою ревность и твою любовь къ Богу.
- 22. Авва Илія говориль: если умъ не поетъ вмѣстѣ съ тѣломъ, суетенъ трудъ. Кто любитъ скорбь, тому будетъ она впослѣдствіи въ радость и успокоеніе.
- 23. Еще разсказываль: одинъ старецъ жилъ въ капищъ. Пришли демоны и говорятъ ему: выйди изъ нашего мъста. Старецъ отвътилъ: вы не имъете мъста. Тогда они начали разбрасывать вътви его одну за другой, старецъ же собиралъ ихъ терпъливо. Наконецъ одинъ демонъ схватилъ его за руку и повлекъ къ двери; достигши ее, старецъ ухватился другою рукою за дверь и воскликнулъ: Іисусе! помоги мнъ! И тотчасъ бъсъ отбъжалъ, а старецъ послъ сего началъ плакать. Господъ спросилъ его: почему ты плачешь? И тотъ отвътилъ: потому что демоны дерзаютъ хвататъ человъка и такъ поступать съ нимъ. Тогда Господъ сказалъ ему: ты самъ

допустиль сію оплошность — какъ только ты взыскаль Меня, видишь, какъ скоро Я обрълся тебъ. Говорю это къ тому, что нуженъ великій трудь, и безъ труда никто не можеть имъть Бога своимъ, ибо Онъ Самъ быль распятъ за насъ.

- 24. Одинъ братъ, будучи въ искушеніи, пришелъ къ аввъ Ираклію, и онъ, укръпляя его, разсказалъ слъдующій случай: одинъ старецъ имълъ ученика, весьма послушнаго. Однажды, находясь въ бореніи, положиль онъ старцу метаніе и попросиль: благослови меня жить уединенно. Старецъ отвътилъ ему: посмотри мъсто, и мы сдълаемъ тебъ келлію. Отойдя на одинъ знакъ (миля, верста), братъ нашелъ себъ мъсто; тамъ и построили келлію. Старецъ говоритъ брату: что скажу тебъ, то и дълай: когда алчешь, **ты**; когда жаждешь, — пей; когда клонитъ сонъ, — спи, только изъ келліи своей не выходи до субботы, въ субботу же приходи ко мнъ. Братъ провелъ два дня по заповъди старца, а въ третій, заскучавъ, говоритъ: что это сдълалъ со мной старецъ? Затъмъ всталъ, пропълъ много псалмовъ и, вкусивъ по заходъ солнца, пошелъ спать на свою рогожу и увидълъ лежащаго эвіопа, скрежещущаго на него зубами. Въ великомъ страхъ побъжалъ онъ къ старцу и постучалъ въ дверь, прося: авва! Помилуй меня и отвори. Старецъ, зная, что онъ не сохранилъ слово его, не отворялъ ему до утра, а утромъ, открывъ дверь и увидъвъ его умоляющаго, сжалился и ввелъ внутрь. Тогда ученикъ разсказалъ ему: чернаго эвіопа увидълъ я на рогожъ моей, когда пришель спать! Старець отвътиль: это ты пострадаль за то, что не сохранилъ слова моего. Потомъ, по силъ изобразилъ ему чинъ уединеннаго житія; и мало-помалу тотъ содълался добрымъ уединенникомъ.
- 25. Одинъ братъ, жившій въ Келліяхъ на уединеніи, не имълъ покоя и, придя къ аввъ Өеодору Фермейскому, повъдалъ ему о томъ. Старецъ сказалъ: поди, смири свой помыслъ и побудь на послушаніи, живя съ другими. Но братъ опять вернулся къ старцу и говоритъ: и съ людьми не нахожу покоя. Тогда старецъ спрашиваетъ его: если наединъ ты

не находишь покоя, ни живя съ людьми, то для чего пришелъ ты въ монастырь? Не для того ли, чтобъ претерпъвать скорби? Но скажи мнъ, сколько лътъ какъ ты въ схимъ? Братъ отвътилъ: восемь. На это старецъ сказалъ: я въ схимъ сорокъ лътъ и ни на одинъ день не находилъ покоя, а ты въ восемь лътъ хочешь стяжать покой! Услышавъ сіе, братъ отошелъ ободренный.

- 26. Нъкто спросилъ авву Өеодора: если нечаянно случится чему-либо упасть, ты испугаешься, авва? Старецъ отвътилъ: если столкнется небо съ землею, Өеодоръ и тогда не устрашится. Ибо старецъ молился Богу, дабы взята была отъ него боязливость. Братъ потому и спросилъ его о семъ.
- 27. Говорили объ аввъ Өеодоръ и объ аввъ Лукіи Еннатскихъ, что они въ продолженіе пятидесяти лътъ посмъивались своимъ помысламъ, говоря: послъ сей зимы перейдемъ отсюда. Когда же приходила жатва, они опять говорили: послъ жатвы отойдемъ отсюда. Такъ поступали во все время жизни своей сіи приснопамятные отцы.
- 28. Мать Өеодора говорила: нѣкогда одинъ благочестивый, будучи поносимъ кѣмъ-то, отвѣтилъ ему: могъ бы и я сказать тебѣ подобное, но законъ Божій заграждаетъ мнѣ уста.
- 29. У однаго брата ради искушенія развелись на тълъ скнипы и многое множество вшей, быль же онъ изъ богатыхъ. Демоны говорили ему: какъ ты выносишь такую жизнь, что у тебя развелись эти насъкомые? Но онъ побъдиль демоновъ своимъ терпъніемъ.
- 30. Авва Іоаннъ Коловъ повъдалъ: три философа были друзьями, и одинъ изъ нихъ, умирая, оставилъ сына своего одному изъ друзей своихъ. Сей воспитанникъ, пришедши въ юношескій возрастъ, вошелъ къ женъ воспитателя своего, и тотъ, узнавъ о семъ, выгналъ его и, несмотря на великое его раскаяніе, не хотелъ принять его, а сказалъ: пойди, будь три года водовозомъ, и тогда прощу тебя. Когда спустя три года онъ пришелъ, тотъ снова сказалъ ему: ты еще не покаялся, но пойди и три года нанимай людей,

чтобъ тебя бранили. Онъ сдълалъ и это. Послъ сего воспитатель говоритъ ему: теперь иди въ городъ Авины и учись философіи. У воротъ сего города философовъ сидълъ старецъ и поносилъ входящихъ, и, когда онъ сталъ ругать юношу, тотъ засмъялся. Старецъ спросилъ его: что сіе значитъ? Ибо я поношу тебя, а ты смъешься. Юноша отвътилъ ему: какъ мнъ не смъяться? Три года я давалъ деньги на то, чтобъ меня поносили, а нынъ меня поносятъ даромъ. Потому я и засмъялся. Тогда старецъ сказалъ ему: теперь войди въ городъ. Итакъ, — заключилъ авва Іоаннъ, вотъ врата Божіи, и сими вратами отцы наши, радуясь многимъ поношеніямъ, вошли во градъ Божій.

- 31. Онъ же говорилъ: видишь, первый ударъ, какой нанесъ діаволъ Іову, былъ ударъ по богатству его. Потомъ, видя, что онъ не унываетъ и не отступаетъ отъ Бога, вторымъ ударомъ коснулся тъла его. Но и при этомъ сей мужественный борецъ не согръшилъ словомъ устъ своихъ, ибо онъ имълъ внутри себя богатство Божіе и всегда пребывалъ въ немъ.
- 32. Авва Іоаннъ Киликійскій сказаль: семьдесять шесть лътъ прожиль я на мъстъ семь, терпя много бъдъ и ужасовъ отъ демоновъ.
- 33. Авва Исидоръ говорилъ: мудрость святыхъ состоитъ въ признаніи воли Божіей. Все побъждаетъ человъкъ повиновеніемъ истинъ, ибо тогда онъ есть образъ и подобіе Божіе; но всъхъ духовъ страшнъе — послъдованіе своему сердцу, то есть помыслу своему, а не закону Божію. И будетъ ему въ плачъ, что не позналъ тайны сей и не обръль пути Божія, чтобъ дълать на немъ. Итакъ, нынъ время сотворити Господеви (Пс. CXVIII, 126), потому что спасеніе — въ скорби, какъ и написано: въ терпъніи вашемъ стяжите душы вашя (Лк. XXI, 19).
- 34. Авва Пименъ сказывалъ объ аввъ Іоаннъ Коловъ, что по его молитвъ къ Богу взяты были отъ него страсти, и онъ сталъ беззаботенъ. Пошелъ онъ и сказалъ одному старцу: я вижу себя покойнымъ и не имъющимъ никакой бра-

ни. Старецъ сказалъ ему на то: поди и проси Бога, чтобъ пришла брань, ибо чрезъ брани преспъваетъ душа. Авва Іоаннъ помолился и, когда пришла брань, уже не просилъ, дабы она была взята отъ него, но говорилъ: дай мнъ, Господи, терпъніе въ браняхъ.

- 35. Авва Пименъ говорилъ объ аввъ Копріи: онъ достигъ въ такую мъру, что, хотя болълъ и лежалъ въ постели, но благодарилъ и отсъкалъ собственную волю.
- 36. Авва Копрій сказаль: блажень, кто переносить трудь съ благодареніемъ.
- 37. Разсказывали объ аввъ Лонгинъ, что онъ часто быль смущаемъ помысломъ идти въ пустыню, и однажды сказаль ученику своему: сдълай милость, братъ, потерпи на мнъ и, что бы я ни дълалъ въ эту недълю, не говори мнъ ничего. Потомъ взялъ пальмовый жезлъ и началъ ходить по своему двору; утомившись, посидълъ немного и опять всталъ и ходилъ. Когда наступилъ вечеръ, сказалъ онъ помыслу своему: странствующіе по пустынъ не вкушаютъ хлъба, а травы; ты же, ради немощи своей, поъшь немного овощей. Исполнивъ это, опять сказалъ помыслу своему: находящіеся въ пустынъ не спятъ подъ кровомъ, но на открытомъ воздухъ; сдълай и ты также. И восклонившись, спалъ на дворикъ своемъ. Такъ провелъ онъ три дня, ходя по двору, къ вечеру вкушая немного овощей и засыпая на открытомъ воздухъ, — и утомился. Поэтому запретилъ помыслу своему, смущавшему его, и укорилъ его, говоря: если не можешь творить дъль пустыни, то сиди въ келліи своей съ терпъніемъ, оплакивая гръхи свои, и не слагай мечты, ибо вездъ око Божіе зритъ дъла наши, ничто не сокрыто отъ Него и Онъ содъйствуетъ творящимъ благое.
- 38. Авва Макарій Великій пришель однажды къ аввъ Антонію въ гору; когда онъ постучался, авва Антоній вышель и спросиль его: кто ты? Тотъ отвътиль: я Макарій. Тогда авва Антоній вошель въ келлію и затвориль дверь, оставивъ его внъ. Потомъ, видя терпъніе его, отвориль дверь и, возвеселясь съ нимъ, сказаль: съ давняго време-

ни желаль я видъть тебя, слыша о дълахъ твоихъ. Угостиль его и упокоилъ, ибо онъ былъ утружденъ. Когда насталь вечеръ, авва Антоній намочилъ вътвей; авва Макарій попросилъ: вели и мнъ намочить для себя. Онъ сказалъ: намочи. Авва Макарій сдълалъ большую связку и намочилъ. Съвъ съ вечера, они бесъдовали о спасеніи души и плели, плетеніе же чрезъ оконце спускалось въ пещеру. Утромъ, войдя туда, авва Антоній увидълъ, какъ много наплелъ авва Макарій и сказалъ: великая сила исходитъ изъ рукъ сихъ.

- 39. Нъкогда авва Макарій пошель изъ Скита въ Теренуют и по дорогъ зашель переночевать въ капище, гдъ находились древнія еллинскія трупы (муміи). Взявъ одинъ изъ нихъ, онъ положилъ его себъ подъ голову вмъсто подушки. Демоны, видя его небоязненность, позавидовали ему и, желая устрашить, начали кричать словно къ женъ, называя ее по имени: такая-то иди съ нами въ баню. Другой же демонъ отвъчалъ изъ-подъ аввы Макарія, какъ бы изъ мертваго: на мнъ странникъ и я не могу идти. Старецъ же не устрашился и сталъ бить мумію, говоря: если можешь, встань и ступай во тьму. Услышавъ сіе, демоны закричали: побъдилъ ты насъ, и, будучи такимъ образомъ посрамлены, убъжали.
- 40. Братъ спросилъ авву Макарія: отче! Что значитъ терпѣть мужественно и молиться? Онъ отвѣчаль: терпѣть всякое находящее искушеніе отъ людей ли или отъ демоновъ, какъ писано: я мужался какъ раждающая (Ис. XLII, 14), то есть терпѣлъ. Хорошо терпѣніе и хорошо терпѣливо молиться! Итакъ, должно намъ молиться Богу, пока явитъ Онъ Свои содѣйствія и поможетъ намъ исправить нравы наши. Несвойственно монахамъ гнѣваться на брата своего, несвойственно и оскорблять ближняго, но истинно по заповѣданному мы должны и дѣлать, и говорить. Ибо и Апостолъ говоритъ: якоже отреби міру быхомъ, всъмъ попраніе (1 Кор. IV, 13); также: мы убо буи Христа ради (1 Кор. IV, 10), и еще: мы раби вамъ Іисуса ради (2 Кор. IV, 5). Итакъ, должно намъ радоваться, когда бываемъ безчести-

мы, и считать великимъ благомъ скорби и обиды, наносимыя намъ за Господа. Апостолъ Петръ говоритъ: аще укоряеми бываете о имени Христовъ, блажени есте: яко славы и Божій Духъ на васъ почиваетъ (1 Петр. IV, 14). Итакъ, когда васъ безчестятъ за имя Божіе, веселитесь, говоря: блаженны мы, яко за имя Господа Іисуса сподобишася безчестіе пріяти (Дъян. V, 41). Не знаете ли, что дъти должны подражать родителямъ? Слъдуетъ намъ знать, что истинно мы — дъти святыхъ Апостоловъ, какъ и Апостолъ Паvелъ говоритъ: о Христь бо Іисусть благовъствованіем в аз вы родих (1 Кор. IV, 15). Посему, будучи чадами таковыхъ мужей, должны мы подражать нравамъ и дъяніямъ ихъ, ибо они, будучи біемы, — радовались; оклеветаемы, — не смущались; слыша отъ еллиновъ и іудеевъ: сіи суть яко иже развратиша вселенную (Дъян. XVII, 6) волхвованіями и чарами своими, — всъмъ симъ не только не огорчались, но еще, хвалясь, говорили: укоряеми, благословляемъ... и прочая (1 Кор. IV, 12, 13). Потому и писали они сіе, чтобъ мы старались быть подражателями ихъ, какъ и Апостолъ Паvелъ призываетъ: подражатели мнъ бывайте, якоже и азъ Христу (1 Кор. XI, 1). Итакъ, когда бываемъ поносимыми или оклеветаемыми и раны пріемлющими, такимъ должно держать чувство въ сердцъ своемъ, какимъ имъютъ получающіе великую прибыль, содълавшіеся общниками и сопричастниками Апостоловъ и святыхъ мучениковъ, и чаемые еще большаго, да большая будеть и прибыль. Въ этомъ должны поучаться христіане, чтобы всъмъ извъстно было, что они суть ученики проповъдавшихъ сіе — преимущесвенно же монахи, отрекшіеся міра и того, что въ міръ.

- 41. Авва Матой сказалъ: хочу дъланія легкаго, но постояннаго, нежели претруднаго съ начала, но скоро пресъкаемаго.
- 42. Когда авва Милисій жиль съ двумя учениками своими въ Персидскихъ предълахъ, вышли однажды два сына царевы, братья по плоти, охотиться по обычаю и окинули вервію весьма большое пространство миль сорокъ, да-

бы охотиться на все, что найдется внутри сего оцъпленія, и убивать то копьями. Тамъ нашли они и старца съ двумя учениками и, увидъвъ его — всего заросшаго волосами подобно дикому животному, изумились и спросили: скажи намъ, человъкъ ли ты или духъ? Онъ отвътилъ имъ: я — человъкъгръшникъ и пришелъ сюда оплакивать гръхи свои. Поклоняюсь же я Іисусу Христу Сыну Бога живаго. Они сказали: нътъ другаго бога, кромъ солнца, огня и воды (коихъ они сами чтили), иди и принеси имъ жертву! Онъ отвътилъ имъ: вы заблуждаетесь, ибо это — твари, но прошу васъ, обратитесь и познайте Бога, сотворшаго все сіе. Они говорятъ ему: осужденнаго и распятаго называешь ты Богомъ истиннымъ? Старецъ сказалъ: да! Распявшаго гръхъ и умертвившаго смерть — Его называю я Богомъ истиннымъ. Тогда они начали мучить ихъ, принуждая принести жертву. Послъ многихъ мученій они обезглавили братій, старца же мучили въ продолжение многихъ дней. Наконецъ, по своему охотничьему искусству, они поставили старца посреди и стали пускать въ него стрълы — одинъ спереди, а другой сзади. Старецъ сказалъ при семъ имъ: такъ какъ вы уединомыслились на пролитіе крови неповинной, то завтра въ сей самый часъ въ одно мгновеніе обезчадится мать ваша и лишится любви вашей: собственными стрълами вы прольете кровь одинъ другаго. Они презръли слова старца и наутро вышли охотиться; отъ нихъ убъжала одна лань, они же, съвъ на коней, стали догонять ее и, пустивъ въ нее стрълы, пронзили другъ друга въ сердце, по слову старца, которое онъ сказалъ имъ, предрекая имъ казнь, и умерли.

43. Авва Өеона разсказываль объ аввъ Маркеллъ, что онъ безмолвствовалъ близъ великаго града Антіохіи въ предълахъ Ливанскихъ въ одной пещеръ у подошвы горы. Былъ авва Маркеллъ нрава тихаго и кроткаго, благоговъинъ, чистъ и цъломудренъ. Жители селенія того имъли къ нему великую въру и любовь, и многіе приходили и поучались отъ него. Пробывъ въ томъ мъстъ шесть лътъ, многимъ искушеніямъ подвергался старецъ тамъ отъ

демоновъ, какъ о семъ послъ онъ мнъ говорилъ, кои желали выжить его изъ келліи и воспрепятствовать его безмолвію, но не успъвали въ томъ, ибо онъ удобно переносилъ всякое искушеніе, находящее отъ нихъ. Наконецъ демонъ, преобразившись въ старца, началъ прельщать женъ того города, домогаясь ихъ, говоря имъ ръчи непотребныя и увъряя, что нътъ гръха соблудить тайно. Такъ дълалъ онъ не однажды и не дважды, но, гдъ бы ни увидълъ жену, идущую одиноко, преобразившись въ старца, говорилъ о томъ. Жены разсказали о происходящемъ мужьямъ своимъ, и разнеслось слово сіе по всему городу. Мужья собрались въ храмъ Божій, а управляющій округомъ, призвавъ женъ, распросилъ болъе двадцати изъ нихъ, которые подтвердили сказанное мужьями ихъ. Услышавъ о томъ и не понимая, что это козни діавольскія, управляющій сей вмъстъ съ клиромъ послалъ юношей изгнать старца злъйшимъ образомъ, и когда они пришли, то били старца палками, рвали волосы бороды его, а затъмъ, вытащивъ изъ пещеры, избитаго и полуживого, истекающаго кровію, оставили на дорогъ. Въ это время тъмъ путемъ проходили жители Бейрута и, найдя старца, стали распрашивать его о случившемся, но онъ умолялъ ихъ лишь отнести его въ пещеру. Когда горожане узнали, что я нахожусь въ своей пещеръ, то часто приходили бранить и поносить меня, — разсказываль старецъ аввъ Өеонъ, — я же все то терпълъ, благодаря Бога. Такъ провелъ я восемнадцать мъсяцевъ въ пещеръ, всъми оскорбляемый и поносимый, возсылая къ Богу молитвы, да спасутся души обижающихъ меня. Наконецъ, открыто было управителю во снъ о козняхъ діавольскихъ, юноши же и жены тъ подверглись бъснованіямъ. Тогда жители города вышли съ женами и дътьми, дабы принять благословение отъ меня, но я удалился отъ нихъ и поселился на горъ Нитрійской. Итакъ, авва Өеона, — закончилъ свой разсказъ старецъ, — если желаешь безбъдно прейти всъ дни жизни твоей и чтобъ демоны не нашли предлога досадить тебъ, не поселяйся близъ города или веси и будешь имъть покой.

- 44. Въ лауръ Пиргій заболъль водяною бользнію одинъ старецъ по имени Мирогенъ, проводившій весьма строгое житіе. Старцы умоляли его принять врачевство, но онъ говориль имъ: молитесь, отцы, чтобъ не страдаль водяною бользнію внутренній мой человъкъ. Что же до бользни сей, то я умоляю Бога, дабы навсегда остаться въ ней. Услышаль о семъ аввъ Мирогенъ архіепископъ Іерусалимскій Еуставій и послаль ему нъчто въ утъшеніе, но старецъ никакъ не согласился принять что-либо, а только просиль: молись обо мнъ, отче, да избавлюсь въчнаго мученія.
- 45. Братъ спросилъ однаго изъ отцевъ: отче, какъ діаволь наводить искушенія на святыхъ? И старець разсказалъ ему: на горъ Синайской жилъ одинъ отецъ по имени Никонъ. Однажды нъкто пришелъ въ палатку фаранита и, заставъ дочь его одну и павши съ нею, наказалъ говорить ей, что сіе содълаль авва Никонъ. Когда отецъ ея услышалъ это, то, взявъ мечь, пошелъ къ старцу. Однако, какъ скоро поднялъ онъ мечь, дабы умертвить старца, изсохла рука его. Тогда фаранитъ разсказалъ о семъ пресвитерамъ, которые, вызвавъ старца, нанесли ему множество ранъ и хотъли изгнать, но старецъ умолялъ ихъ: ради Бога оставьте меня здъсь на покаяніе. Пресвитеры отлучили его на три года и заповъдали, чтобъ никто не приходилъ къ нему. Три года по воскресеньямъ старецъ приходилъ въ церковь, каялся и умоляль всъхъ молиться о немъ. Но вдругъ взбъсновался сотворившій гръхъ и наведшій искушеніе на отшельника и, придя въ церковь, исповъдалъ содъянное имъ, говоря: это я научиль оклеветать раба Божія. Тогда весь народь пошель къ старцу и просиль прощенія у него. Старець же сказаль имъ: простить? — да простится вамъ, а остаться здѣсь съ вами? не останусь, ибо во все это время не нашелся между вами ни одинъ, кто бы разсудилъ явить ко мнъ состраданіе. И удалился оттуда. Итакъ, — завершилъ свой разсказъ старецъ, — видишь, какъ діаволь наводить искушенія на святыхъ?

 $<sup>^{\</sup>scriptscriptstyle 1}$  Фаранитъ — житель города Фаранъ

- 46. Братъ сказалъ аввъ Пимену: сердце мое разслабляется и изнемогаетъ, если постигнетъ меня хотя бы и малая скорбь. И старецъ отвътилъ ему: мало ли намъ дивнаго примъра терпънія въ Іосифъ въ семъ почти еще мальчикъ какъ онъ въ Егуптъ, въ землъ идолопоклоннической, перенесъ такое искушеніе и какъ Богъ прославилъ его? Видимъ сей примъръ и въ Іаковъ, какъ онъ не оставлялъ держаться Бога до конца и какъ не могли отклонить его отъ надежды его.
- 47. Авва Пименъ сказалъ: признакъ монаха истинный ли онъ монахъ открывается въ искушеніяхъ.
- 48. Онъ же повъдаль: однажды авва Исидоръ, пресвитеръ скитскій, сказалъ собранію такъ: братіе! Не ради ли труда пришли мы на мъсто сіе? А нынъ здъсь уже нътъ труда. Итакъ, взявъ милоть свою, пойду туда, гдъ есть трудъ, и тамъ найду покой.
- 49. Братъ спросилъ авву Пимена: отче, я вижу на себъ, что, куда ни пойду, повсюду нахожу заступленіе. Старецъ отвътилъ ему: и тъ, кои имъютъ мечь въ рукахъ, имъютъ Бога въ то время. Итакъ, если будемъ мужественны, Онъ сотворитъ съ нами милость Свою.
- 50. Спросили авву Пимена: къ кому подходитъ слово Писанія: не пецытеся убо на утрей (Мө. VI, 34)? Старецъ отвътиль: это относится къ человъку, находящемуся въ искушеніи и малодушествующему, чтобъ онъ не былъ озабоченъ и не вопрошаль: сколько времени я пробуду въ искушеніи семъ? Но паче держалъ бы въ умъ и говорилъ себъ ежедневно: только нынъ.
- 51. Авва Паvелъ Великій, галатянинъ, сказалъ: монахъ, который имъя нъсколько потребъ въ келліи своей, выходитъ промышлять о нихъ, подвергается посмъянію демоновъ. И я самъ пострадалъ за сіе.
- 52. Нъкто изъ братьевъ, римлянинъ, разсказывалъ: одинъ старецъ имълъ весьма добраго ученика. Однажды, въ малодушіи, старецъ выгналъ его за дверь вмъстъ съ милотію его, но братъ стерпълъ то и сидълъ

внѣ, не отходя. Когда старецъ отворилъ дверь и нашелъ его сидящимъ, то положилъ ему метаніе и сказалъ: о, отче! смиреніе долготерпѣнія твоего побѣдило мое малодушіе. Войди внутрь. Отнынѣ — ты старецъ и отецъ, а я — новоначальный и ученикъ!

- 53. Нѣкто изъ отцевъ спросиль авву Сисоя: когда я сижу въ пустынѣ и придетъ ко мнѣ варваръ, желая убитъ меня, а я смогу противостоять ему убить ли мнѣ его? Старецъ отвѣтилъ: нѣтъ, но предай его Богу. Ибо, какое бы искушеніе ни нашло на человѣка, онъ долженъ говорить, что это по грѣхамъ его случилось съ нимъ. Все же доброе по милости Божіей.
- 54. Однажды авва Авраамъ, ученикъ аввы Сисоя, отошелъ на послушаніе. И довольно времени старецъ не хотълъ, чтобъ послужилъ ему кто-то другой, говоря: не могу допустить, чтобъ свыкся со мною какой-либо человъкъ, кромъ брата моего, и не допускалъ никого, неся весь трудъ самъ, пока не пришелъ ученикъ его.
- 55. Говорили объ аммъ Сарръ, что шестьдесятъ лътъ она прожила надъ ръкою и ни разу не наклонилась, чтобъ посмотръть въ нее.
- 56. Блаженная Сунклитикія говорила: если живешь въ киновіи, то не перемъняй мъста, потому что это повредитъ тебъ весьма много. Какъ птица, часто поднимающаяся съ яицъ, дълаетъ ихъ безплодными болтнями, такъ монахъ или дъва хладъетъ и умираетъ върою, переходя съ мъста на мъсто.
- 57. Опять сказала: многообразны козни діавола: коль бѣдностію не поколебаль души, подводить приманку богатства; оскорбленіями и поношеніями не смогь, предлагаеть похвалы и славу; здоровіемь побѣжденный, дѣлаетъ тѣло больнымъ; утѣхами не возмогши прельстить, невольными трудами покушается низвратить душу; наводитъ, по попущенію, тягчайшія болѣзни, чтобъ у тѣхъ, кои съ молоду шествуютъ чрезънихъ, пресѣчь любовь къ Богу. Но пусть тѣло поражает-

ся сильнъйшими горячками и томится несносною жаждою, — ты, коль, будучи гръшникомъ, подлежишь сему, воспоминай о будущемъ наказаніи, въчномъ огнъ и присужденныхъ мукахъ, и не будешь малодушествовать по причинъ настоящихъ. Радуйся, что призрълъ на тебя Богъ, и благозвучное имъй на устахъ твоихъ сіе реченіе: наказуя наказа мя Господь, смерти же не предаде мя (Пс. CXVII, 18). Желъзо ли ты? — Огнемъ симъ очистишь ржавчину. Если же, и будучи праведнымъ, занедужишь, то симъ отъ великаго преуспъешь въ большее. Золото ли ты? — Огнемъ симъ сод $\bar{b}$ лаешься испытанн $\bar{b}$ йшим $\bar{b}$ .  $\Delta a \partial e c s$  теб $\bar{b} \cdot n a \kappa o c m h u \kappa \bar{b}$ плоти, аггелъ сатанинъ (2 Кор. XII, 7), — веселись: зри, — кому подобнымъ ты содълался! Ты сподобился Пачловой части. Испытываешься горячкою, наказуешься ознобомъ? Но Писаніе свидътельствуетъ: проидохомо сквозю огнь и во- $\partial y$ , и извель еси ны въ покой (Пс. LXV, 12). Улучилъ первого, ожидай второго. Творя добродътель, взывай словомъ святаго Давида: нищъ и боляй есмь азъ (Пс. LXVIII, 30). Чрезъ сію двоицу страданій ты содълаешься совершеннымъ, ибо онъ же говоритъ: въ скорби распространилъ мя еси (Пс. IV, 2). Въ сихъ гимнастическихъ упражненіяхъ мы лучше обучимъ души подвигамъ, ибо предъ очами видимъ супостата.

- 58. Еще сказала: если болъзнь тяготитъ насъ, не будемъ печалиться, что ради изнеможенія и пораженія тъла не можемъ пъть гласно. Все сіе посылается намъ къ истребленію похотеній. Равно и постъ и долулеганіе узаконены намъ противъ похотей. Итакъ, если болъзнь ослабила похоти, излишне слово; и сіе есть великое подвижничество, чтобъ въ болъзняхъ мужествовать и благодарныя возсылать къ Богу пъсни.
- 59. Она же сказала: падающія въ преступленія въ міръ, и не хотя, бываютъ ввергаемы въ темницу. Мы же, гръховъ нашихъ ради, сами заключимъ себя въ темницу, дабы произволъ памятованія отвратилъ будущую казнь.
- 60. Опять сказала: постясь, не предполагай болъзни, ибо и не постящіеся часто подвергались тъмъ же

болъзнямъ. Началъ доброе дъло, — не ослабъвай отъ того, что препятствуетъ врагъ, ибо онъ будетъ низверженъ терпъніемъ твоимъ. Пусть начинающіе плаваніе сначала улучаютъ благопріятный вътеръ, а когда распустятъ паруса, и ихъ встрътитъ вътеръ противный, изъ-за напавшаго на нихъ вътра они не разгружаютъ корабля, но, подождавъ немного или борясь съ бурею, опять продолжаютъ плаваніе. Такъ и мы, когда нападетъ противный духъ, крестъ простерши вмъсто паруса, будемъ небоязненно совершать плаваніе.

- 61. Авва Иперехій сказаль: пъснь духовная да будеть въ устахъ твоихъ и сокровенное поученіе да облегчаеть бремя находящихъ на тебя искушеній! Примъръ тому ясный путникъ, который, уморясь, начинаетъ пъть и забываетъ трудъ путешествія.
- 62. Еще сказалъ: должно намъ вооружать себя прежде искушеній, ибо такимъ образомъ, когда найдутъ они, мы явимся искусными.
- 63. Авва Фортъ говорилъ: если угодно Богу, чтобъ я жилъ, то Онъ знаетъ, какъ устроить меня; если же не угодно, на что мнѣ жизнь? Не отъ всѣхъ также принималъ онъ приношенія, ибо говорилъ: если кто-то приноситъ чтолибо для меня, а не для Бога, то ни я не имѣю, что дать ему, и отъ Бога не получитъ онъ награды, потому какъ не для Него принесъ, и такимъ образомъ принесшему дѣлается обида. Возложившимся же на Бога и на Него единаго взирающимъ должно столь благоговѣйно быть настроеннымъ, чтобъ даже не помышлять объ укорѣ кого-либо, хотя бы тысящекратно случилось быть имъ онеправдованными.
- 64. Говорили объ аввъ Херемонъ скитскомъ, что пещера его отстояла отъ церкви на сорокъ миль, а отъ болота, гдъ росъ тростникъ для рукодълія, и отъ воды на двенадцать. Оттуда онъ приносилъ себъ тростникъ и два сосуда воды одинъ за другимъ, затъмъ садился и безмолвствовалъ.
- 65. Однажды пришель въ Скитъ бъсноватый и долгое время не былъ исцъленъ. Наконецъ, одинъ изъ стар-

цевъ, сжалившись надъ нимъ, запечатлълъ его крестнымъ знаменіемъ и исцълилъ. Невольно изгнанный демонъ сказалъ старцу: разъ ты изгналъ меня, то теперь я войду въ тебя. Старецъ отвътилъ ему: хорошо, пожалуй войди. Демонъ вошелъ, и старецъ провелъ съ нимъ двенадцать лътъ, — томилъ его, вкушая по двенадцать финиковъ въ день, такъ что, не выдержавъ, утомленный демонъ вышелъ изъ него. Старецъ, видя его вышедшимъ, спросилъ: что же ты бъжишь? Демонъ отвътилъ: да сокрушитъ тебя Богъ, ибо кромъ Него никто не силенъ противъ тебя.

- 66. Старецъ сказалъ: если пойдутъ на человъка искушенія, то отовсюду умножаются ему скорби, дабы онъ возмалодушествовалъ и возропталъ, — и разсказалъ при семъ слъдующее: въ Келліяхъ на однаго брата нашло искушеніе: если кто-то встръчался съ нимъ, то не хотълъ дать ему цълованія; никто не приглашаль его въ келлію свою; если имълъ нужду въ хлъбъ, возвращаясь съ жатвы, никто не ссужалъ его ему; въ церкви никто не звалъ его на объдъ любви, какъ есть обычай. Однажды, придя съ жатвы, онъ не нашелъ даже хлъба въ келліи своей, но при этомъ возблагодарилъ Бога, и Богъ, видя терпъніе его, взялъ брань искушеній отъ брата. И вотъ кто-то пришель изъ Егупта и постучался въ дверь его, приведя навьюченнаго хлъбами верблюда. Но братъ началъ плакать, говоря: Господи! Или я недостоинъ пострадать немного имени ради Твоего? Такъ миновалось искушеніе, и братія съ того времени стали утъщать его и въ церкви и въ келліяхъ своихъ.
- 67. Нѣкоторые братія пришли въ пустыню къ великому старцу и спросили его: какъ терпишь ты, авва, здѣсь, подъемля такой трудъ? Старецъ отвѣтилъ: весь трудъ жизни, которую я провожу здѣсь, ничто въ сравненіи съ однимъ днемъ мученія.
- 68. Старецъ сказалъ: древніе не скоро переходили съ мъста своего, развъ только по слъдующимъ тремъ причинамъ: если тамъ былъ кто-либо, имъющій неудовольствіе на него и не примиряющійся, несмотря на всъ старанія къ

успокоенію его; если случалось быть славиму многими или если случалось подпасть искушенію блуда.

- 69. Братъ спросилъ старца: что мнѣ дѣлать, ибо помыслъ смущаетъ меня, говоря: ты не можешь ни поститься, ни работать; смотри хотя бы за больными, ибо и это есть любовь. Старецъ, зная, что терпѣніе келліи приводитъ монаха въ чинъ свой, отвѣтилъ: поди ѣшь, пей, спи, только не оставляй келліи своей. Когда спустя три дня братъ началъ унывать, то взялъ нѣсколько пальмовыхъ вѣтвей и разрѣзалъ ихъ; на слѣдующій день началъ плести ихъ, а когда взалкалъ, сказалъ себѣ: вотъ еще нѣсколько вѣтвей сплету и тогда поѣмъ. Окончивъ ихъ, опять сказалъ: почитаю немного и потомъ поѣмъ. Завершивъ чтеніе, снова говоритъ: пропою немного псалмовъ. И такимъ образомъ, уже безъ попеченія, мало-помалу съ содѣйствіемъ Божіимъ онъ преуспѣвалъ, пока не пришелъ въ чинъ свой и, получивъ силу противъ помысловъ, сталъ побѣждать ихъ.
- 70. Нъкто спросиль старца: почему я унываю, сидя въ келліи своей? Старецъ отвъчаль: потому что ты не узръль еще ни чаемаго покоя, ни будущаго наказанія, ибо если бъ ты узръль сіе, то будь твоя келлія наполнена червями и будь ты самъ преданъ имъ по шею, претерпъль бы то безъ унынія.
- 71. Однаго изъ старцевъ братія просили престать отъ великихъ трудовъ своихъ, но онъ отвъчалъ имъ: увъряю васъ, дъти, что Авраамъ, видя великіе дары Божіи, будетъ раскаиваться въ томъ, что не подвизался болъе.
- 72. Братъ повъдалъ старцу: отче, помыслы мои разсъиваются, и я скорблю. Старецъ сказалъ ему: ты сиди только въ келліи своей, и они опять придутъ, ибо если ослица привязана, то осленокъ ея, куда бы ни ушелъ, шатаясь туда и сюда, назадъ приходитъ къ матери своей. Такъ и помыслы того, кто ради Бога терпъливо пребываетъ въ келліи своей, хотя нъсколько и разбъгуться, но потомъ опять къ нему же и возвратятся.
- 73. Одинъ старецъ жилъ въ пустынъ на разстояніи двенадцати миль отъ воды. Идя однажды почерпнуть воды,

онъ возмалодушествоваль и сказаль: какая нужда въ такомъ трудъ? Пойду и стану жить близъ воды. Сказавъ сіе, онъ пошель обратно и, увидъвъ, что кто-то идетъ по слъдамъ его, спросиль: кто ты? Тотъ отвътиль: я — Ангелъ Господень и посланъ сосчитать шаги твои, дабы потомъ по числу ихъ воздавать тебъ награду. Услышавъ сіе, старецъ ободрился и, воодушевившись ревностію къ труду, прибавилъ къ разстоянію внутрь пустыни еще пять миль.

- 74. Отцы говорили: если случится тебъ искушеніе въ томъ мъстъ, въ которомъ живешь, не оставляй сего мъста во время искушенія, ибо иначе, куда ни пойдешь, впереди себя найдешь то, чего бъгаешь. Посему потерпи, пока пройдетъ искушеніе, дабы удаленіе твое во время мира было безъ соблазна и не причинило скорби живущимъ тамъ.
- 75. Одинъ братъ, жившій въ киновіи, любилъ покой и безмятежіе, однако часто былъ искушаемъ гнѣвомъ. Наконецъ, сказалъ онъ себѣ: пойду и буду жить отшельнически наединѣ, ибо если я не буду имѣть ни съ кѣмъ никакого дѣла, то утихнетъ страсть моя. Затѣмъ вышелъ и поселился въ пещерѣ одинъ. Однажды онъ наполнилъ кувшинъ водою и поставилъ его на землю, но кувшинъ нечаянно опрокинулся; онъ наполнилъ его въ другой разъ, случилось то же; наполнилъ въ третій, и онъ опять опрокинулся. Разгнѣвавшись, онъ схватилъ и разбилъ его. Придя въ себя и увидѣвъ, что поруганъ демономъ, братъ сказалъ: вотъ я отшельничествую наединѣ, а все побѣжденъ. Пойду же опять въ киновію, ибо повсюду нуженъ подвигъ и терпѣніе и Божія помощь. Всталъ и возвратился на прежнее мѣсто.
- 76. Одинъ братъ спросилъ старца: что мнъ дълать, отче? Я не несу никакого дъланія монашескаго, но провожу жизнь въ нерадъніи: ъмъ, пью, сплю, подпадаю гнуснымъ помысламъ и немалому смущенію, переходя отъ дъла къ дълу и отъ помысловъ къ помысламъ. Старецъ отвътилъ: сиди въ келліи своей, и что можешь, то дълай безъ смущенія, ибо сіе малое, что ты будешь дълать теперь, я ставлю равнымъ тому великому, что дълалъ авва Антоній на горъ;

и върую, что сидящій въ келліи ради имени Божія и хранящій совъсть свою будеть вмъстъ съ аввою Антоніемъ.

- 77. Спросили старца: какъ можно было бы не соблазниться ревностному брату, если онъ видитъ, что нѣкоторые изъ братій возвращаются въ міръ? И старецъ сказалъ: онъ долженъ подражать псамъ, преслѣдующимъ зайца. Ибо одинъ изъ нихъ, видя зайца, преслѣдуетъ его, пока не догонитъ, не будучи ничемъ остановленъ, хотя прочіе, видя только преслѣдователя, на нѣкоторомъ разстояніи бѣгутъ вмѣстѣ съ нимъ, но послѣ, передумавъ, возвращаются назадъ. И уже только тотъ одинъ видящій преслѣдуетъ, пока не догонитъ, не будучи уклоненъ отъ цѣли преслѣдованія своего тѣмъ, что тѣ возвратились, не обращая вниманія ни на стремнины, ни на болота, ни на острія... Такъ и ищущій Господа Іисуса, взирая непрестанно на крестъ, оставляетъ безъ вниманія встрѣчающіеся соблазны, пока не достигнетъ Распятаго.
- 78. Старецъ сказалъ: какъ дерево, часто пересаживаемое, не можетъ приносить плодовъ, такъ и монахъ, переходящій съ мъста на мъсто, не можетъ успъть въ добродътели.
- 79. Однаго брата смущали помыслы, внушая выйти изъ монастыря. Онъ открыль о томъ аввъ, и авва сказаль ему: пойди сиди въ келліи своей, отдай въ залогъ стенамъ ея тъло свое и не выходи оттуда. Оставь помыслу твоему думать, что онъ хочетъ, только не выводи тъла своего изъ келліи.
- 80. Старецъ сказалъ: келлія монаха есть вавилонская пещь, въ коей три отрока нашли сына Божія, и столпъ облачный, изъ коего Богъ говорилъ къ Моусею.
- 81. Одинъ братъ девять лѣтъ былъ боримъ помысломъ выйти изъ киновіи и каждый день готовилъ милоть свою, чтобъ уйти, но когда наступалъ вечеръ, говорилъ себѣ: завтра удалюсь отсюда. Съ наступленіемъ же утра говорилъ помыслу: понудимъ себя переждать и нынѣ Господа ради. Когда исполнилось девять лѣтъ такому его дѣланію, Господь взялъ отъ него всякое искушеніе, и онъ успокоился.

- 82. Одинъ братъ, подвергшійся искушенію, отъ скорби оставилъ монашеское правило и, желая ему положить начало, но будучи снова отклоняемъ скорбію, говорилъ себъ: когда же я опять стану такимъ, каковымъ былъ прежде? Однако въ уныніи не могъ начать его. Наконецъ пошелъ онъ къ нѣкоему старцу и повѣдалъ ему о своемъ состояніи, который, услышавъ о скорби его, представилъ ему слъдующій примъръ: одинъ человъкъ имълъ поле, которое по нераднію его опустъло и заросло терніемъ и волчцами. Потомъ вздумалось ему обработать его, и онъ послалъ сына своего пойти и очистить поле. Сынъ, придя и увидъвъ множество терній, возмалодушествоваль и сказаль себъ: когда я успъю удалить и очистить все, что здъсь? — легъ и спаль, почти не вставая. Когда пришель отець посмотръть, что онъ сдълалъ, и, найдя, что онъ не сдълалъ ничего, спросилъ сына: что значитъ, что доселъ ты ничего не сдълалъ? Юноша отвътилъ отцу своему: какъ только я пришелъ сюда и увидълъ такое множество терній и волчцевъ, объяло меня уныніе, и отъ унынія я легъ и сталъ спать. Отецъ сказаль ему: воздълывай каждый день частичку поля, равную величинъ постели твоей, и будетъ продвигаться впередъ дъло твое, и ты не будешь малодушествовать. Послушавъ отца, юноша началъ поступать такъ и въ немного дней очистиль поле. Такь и ты, брать, двлай понемногу и не будешь малодушествовать; Богъ же благодатію своею возставитъ тебя въ прежній твой чинъ. Братъ послушалъ старца и, сидя съ терпъніемъ, дълалъ, какъ наученъ былъ имъ, и благодатію Христовою обръль покой.
- 83. Одинъ старецъ часто подвергался различнымъ немощамъ и болълъ. Въ одинъ годъ случилось ему не быть немощну и посему онъ сильно скорбълъ и плакалъ, говоря: нынъ оставилъ меня Богъ и не посетилъ меня.
- 84. Старецъ сказалъ: одинъ братъ девять лѣтъ былъ искушаемъ помыслами, такъ что отчаялся въ спасеніи своемъ. Наконецъ, по благочестію, онъ осудилъ себя и сказалъ: погубилъ я душу свою; итакъ, пойду въ міръ, коимъ погу-

бленъ. Когда онъ шелъ, то на пути былъ ему гласъ: девять лѣтъ, въ кои ты былъ искушаемъ, суть вѣнцы твои. Возвратись въ келлію свою, и Я избавлю тебя отъ помысловъ. Видишь, что не хорошо отчаиваться по причинѣ помысловъ, ибо они еще доставляютъ намъ вѣнцы, если будемъ хорошо проходить ихъ.

Одинъ старецъ жилъ въ Өиваидъ въ пещеръ и имълъ весьма искуснаго ученика. Былъ у старца обычай каждый вечеръ поучать его о спасеніи, послѣ чего онъ твориль молитву и отпускаль ученика спать. Случилось однажды, что нъкоторые благочестивые міряне, знавшіе о великомъ подвижничествъ старца, пришли и сдълали имъ утъшеніе. Когда они удалились, старецъ опять по обычаю сълъ поучать брата и, бесъдуя съ нимъ, заснулъ. Ученикъ ждалъ, когда пробудится старецъ и сотворитъ ему молитву, но онъ все не просыпался. Тогда помысль — уйти спать безъ благословенія началъ смущать брата, однако онъ понудилъ себя, противясь ему, и остался. Помыслъ опять началъ возмущать его, но онъ опять не ушель; и такъ до семи разъ быль онъ возмущаемъ и семь разъ противостоялъ помыслу. Наконецъ, когда прошло довольно времени, старецъ проснулся и, найдя ученика сидящимъ, говоритъ ему: ты не ушелъ доселъ? Тотъ отвътилъ: нътъ, ибо ты не отпустилъ меня, авва. Старецъ спросилъ: что же ты не разбудиль меня? Братъ сказаль: я не смъль толкнуть тебя, чтобъ не испугать. Затъмъ они встали, совершили утреню, и послъ сего молитвословія старецъ отпустилъ брата. Когда старецъ остался одинъ, то пришелъ въ восхищеніе и увидълъ, что нъкто показываетъ ему мъсто славное и престоль въ мъстъ томъ, а на престолъ — семь вънцевъ. Старецъ спросилъ того, кто показывалъ ему: чьи они? И тотъ отвътилъ: ученика твоего, ибо Богъ даровалъ ему и мъсто сіе и престоль за терпъніе его, а семь вънцевъ получиль онъ въ ночь эту. Услышавъ о томъ, старецъ удивился, въ страхъ призвалъ брата и спросилъ его: что сдълалъ ты въ ночь сію? Онъ отвътилъ: прости мнъ, авва, но я ничего не сдълалъ. Старецъ, думая, что онъ не открываетъ по смиренномудрію, сказалъ ему: не отпущу тебя, пока не скажешь мнѣ, что ты дѣлалъ или о чемъ помышлялъ въ ночь сію? Братъ, зная, что имъ ничего не сдѣлано, недоумѣвалъ, что сказать. Наконецъ, говоритъ отцу своему: я ничего не сдѣлалъ, авва, кромѣ того, что, будучи семь разъ возмущаемъ помысломъ уйти безъ отпуста твоего, не ушелъ. Услышавъ сіе, старецъ позналъ, что всякій разъ, какъ братъ противоборствовалъ помыслу, былъ вѣнчаемъ Богомъ. Ничего не сказалъ онъ о томъ брату, но ради пользы разсказалъ сіе отцамъ, дабы мы знали, что за борьбу и съ малыми по видимому помыслами Богъ даруетъ намъ вѣнцы. Итакъ, хорошо нудить себя во всемъ ради Бога, ибо царствіе небесное нудится, и нуждницы восхищаютъ е (Мө. XI, 12).

- 86. Нъкогда заболълъ старецъ, который жилъ уединенно въ Келліяхъ и не имълъ никого, кто бы послужилъ ему, посему вставалъ и вкушалъ то, что находилъ въ келліи своей. Такъ пробыль онъ много времени, и никто не приходилъ навъстить его. Когда и спустя тридцать дней никто и не пришелъ къ старцу, послалъ Богъ Ангела послужить ему. И быль Ангель при немь уже семь дней, когда отцы вспомнили о старцъ и, забезпокоившись — не умеръ ли онъ, пришли и постучались. Ангелъ отступилъ, а старецъ закричалъ изнутри: подите отсюда, братіе. Когда пришедшіе сняли дверь и вошли, то спросили старца, почему онъ такъ кричалъ. Тотъ отвътилъ имъ: тридцать дней я мучился и никто не навъстилъ меня; и вотъ уже семь дней, какъ Господь послалъ Ангела послужить мнъ, но коль скоро вы пришли, онъ отступилъ отъ меня. Сказавъ сіе, старецъ почилъ, а братія, удивившись, прославили Бога, не оставляющаго надъющихся на него.
- 87. Старецъ сказалъ: если постигнетъ тебя тълесная болъзнь, не малодушествуй, ибо, если Владыка твой хочетъ, чтобъ ты страдалъ тъломъ, кто ты, что тяготишься тъмъ? Не Онъ ли печется о тебъ во всемъ? Не Имъ ли ты живешь? Итакъ, благодушествуй и проси Его повъдать только полезное тебъ. Вотъ воля Его сиди съ терпъніемъ и вкушай, что принесутъ тебъ по любви.

- 88. Одинъ монахъ во всемъ побъждалъ діавола, и тотъ лишилъ его зрънія. Монахъ же и послъ сего не молился о томъ, чтобъ прозръть, но о томъ, чтобъ имъть терпъніе; и ради терпънія его Богъ даровалъ ему зръніе, и онъ прозрълъ.
- 89. Нѣкто изъ отцевъ разсказывалъ: когда я былъ въ Оксиринхѣ, пришли туда вечеромъ бѣдные люди, чтобъ получить милостыню. Когда всѣ легли спать, я вышелъ изъ келліи и увидѣлъ, что одинъ изъ пришедшихъ имѣлъ только одну рогожу, половина которой была подъ нимъ, а половина на немъ. Въ то время былъ сильный холодъ, и я слышалъ, какъ онъ, весь дрожа, утѣшалъ себя, говоря: благодарю Тя, Господи! Сколько въ часъ сей есть богатыхъ, кои находятся въ темницѣ и закованы въ кандалы, и другихъ, ноги которыхъ забиты въ колоды! Я же какъ царъ протягиваю ноги свои. Услышавъ сіе, я разсказалъ братіямъ, и они получили отъ того великую пользу.
- 90. Братъ спросилъ старца: отче, если найдетъ на меня скорбь, но у меня не будетъ никого, дабы открыться, что мнѣ тогда дѣлать? Старецъ отвѣтилъ ему: вѣруй Богу, что Онъ пошлетъ благодать Свою и поможетъ тебѣ. Я слышалъ, что въ Скитѣ произошелъ такой случай: былъ тамъ нѣкто въ состояніи брани и, не имѣя ни къ кому вѣры, приготовилъ милоть свою, чтобъ уйти оттуда. Тогда явилась ему благодать Божія въ видѣ дѣвы и утѣшила его, говоря: не уходи никуда, но будь здѣсь со мною, ибо на дѣлѣ не было ничего изъ того, что ты слышалъ злаго. Повѣривъ ей, онъ остался, и тотчасъ уврачевалось сердце его.
- 91. Одинъ старецъ пошелъ продавать корзины, а встрътившійся ему демонъ сдълалъ ихъ невидимыми. Старецъ сталъ на молитву и произнесъ: благодарю Тя, Господи, что Ты избавилъ меня отъ искушенія. Тогда демонъ, не стерпъвши любомудрія старца, вскричалъ: вотъ корзины твои, злой старецъ! Старецъ взялъ ихъ и продалъ.
- 92. Нъкто изъ старцевъ такъ говорилъ о бъдномъ Лазаръ: мы не видимъ, чтобъ онъ творилъ какую-либо

добродътель, но мы видимъ, что никогда не возропталъ онъ на Бога, что Тотъ не творитъ ему милости, но всегда съ благодареніемъ несъ бремя свое и не осуждалъ богатаго. За то и принялъ его Богъ.

- 93. Нъкто изъ отцевъ сказалъ: если древо не бываетъ качаемо вътромъ, то оно не даетъ корней и не растетъ; такъ и монахъ, если будетъ искушаемъ и не претерпитъ, не бываетъ кръпокъ.
- 94. Старецъ говорилъ: мы потому не преуспъваемъ и не знаемъ мъры своей, что не имъемъ терпънія въ дълъ, которое начинаемъ, и хотимъ стяжать добродътель безъ труда; съ мъста же на мъсто переходимъ, думая найти такое, гдъ нътъ діавола.
- 95. Старецъ сказалъ: если монахъ нъсколько дней трудится, а потомъ разлънивается, затъмъ опять трудится и опять начинаетъ нерадъть, таковой ничего не пріобрътаетъ и никогда не стяжетъ терпънія.
- 96. Еще говориль: если случиться тебъ быть на чужбинъ и никто не приметъ тебя, не скорби, но скажи себъ такъ: когда бъ я былъ достоинъ, Богъ доставилъ бы мнъ успокоеніе.
- 97. Опять говориль: уничтожь искушенія, и не будеть святыхь, ибо бъгающій полезнаго искушенія бъгаеть въчнаго живота.
- 98. Нъкто изъ отцевъ заперся въ келліи своей на все время святыя четыредесятницы Великаго поста. Діаволь, всегда завидующій подвизающимся, наполниль его пещеру клопами отъ низа и до верха, а также и воду, и хлъбъ, и все, имъющееся у него, такъ что не было видно и на палецъ мъста, не покрытаго ими. Но борецъ переносилъ искушеніе и говорилъ: даже если должно мнъ умереть, не выду до святаго праздника. И вотъ, въ третью недълю святаго поста видитъ онъ утромъ, какъ ползетъ въ пещеру несказанное множество большихъ муравьевъ на истребленіе клоповъ, какъ побиваютъ они ихъ, словно на войнъ, и вытаскиваютъ наружу. Посему благо есть

терпъніе искушеній, ибо оно всегда приводитъ къ благому концу.

99. Старецъ сказалъ: какъ неразогрътый и неумягченный воскъ не можетъ отпечатлъть налагаемой на него печати, такъ и человъкъ, если не будетъ испытанъ страданіями и немощами, не можетъ вмъстить въ себя печати. Потому-то Господь говоритъ божественному Паулу: довлъетъ ти благодатъ Моя: сила бо Моя въ немощи совершается. И самъ Апостолъ хвалится, говоря: сладце убо похвалюся паче въ немощехъ моихъ, да вселится въ мя сила Христова (2 Кор. XII, 9).

100. Одинъ юноша, ръшивъ отречься отъ міра, пошелъ въ пустыню и, увидъвъ столпъ, сказалъ себъ: кого ни найду въ столпъ семъ, буду служить ему до смерти. Когда онъ постучался, вышелъ старецъ, монахъ, и спросилъ его, что ему нужно. Тотъ отвътилъ: я пришелъ ради молитвы. Старецъ принялъ его и, упокоивъ, спросилъ, не имъетъ ли онъ какого особаго дъла въ другомъ мъстъ? Юноша сказалъ: нътъ, но желаю остаться здъсь. И тотъ оставилъ его. Однако старецъ сей падалъ въ блудъ и имълъ при себъ женщину, потому, спустя нъкоторое время, сказалъ брату: если желаешь получить пользу, иди въ монастырь, ибо я имъю жену. Братъ отвътилъ: жену ли ты имъешь или сестру, я не знаю, но буду служить вамъ до смерти. По прошествіи года служенія его они сказали себъ: не довольно ли намъ бремени, которое мы несемъ? Но еще за душу и сего брата имъемъ быть истязаны! Итакъ, уйдемъ отсюда и оставимъ ему келлію. Затъмъ, взявъ, что могли, сказали брату: мы идемъ на поклоненіе; ты же стереги келлію нашу. Однако, какъ только они ушли, братъ понялъ намъреніе ихъ и догналъ ихъ. Увидъвъ его и смутившись, они сказали: доколъ ты будешь осуждать насъ? Имъешь келлію, — сиди и внимай себъ. Но братъ отвътилъ имъ: я не ради келліи пришелъ, но для того, чтобъ послужить вамъ. Послъ сего женщина пошла въ монастырь, а старецъ на мъсто свое. И такимъ образомъ терпъніемъ брата спаслись оба.

## Глава VIII

## О ТОМЪ, ЧТО НИЧЕГО НЕ ДОЛЖНО ДЪЛАТЬ НАПОКАЗЪ

- Авва Антоній услышаль объ одномъ молодомъ монахъ, что онъ сотворилъ такое чудо: когда увидълъ онъ старцевъ, шедшихъ къ Антонію и утомившихся въ пути, то велълъ дикимъ осламъ прійти и нести ихъ на себъ, пока достигнутъ аввы. Старцы рассказали о семъ аввъ Антонію, и онъ сказалъ на сіе: мнъ кажется, что монахъ сей есть корабль, исполненный благъ, но не знаю, войдетъ ли онъ въ пристань. Спустя годъ, авва Антоній вдругъ началъ плакать, рвать на себъ волосы и рыдать. Ученики спросили его: что плачешь, авва? Старецъ отвътиль: въ сію минуту паль великій столпъ Церкви, — сіе говорилъ онъ о томъ молодомъ монахъ, и продолжилъ: но пойдите и посмотрите, что случилось. Когда ученики пришли, то нашли его сидящимъ на рогожъ и оплакивающимъ гръхъ, который онъ содълалъ. Увидъвъ учениковъ старца, онъ просилъ ихъ: скажите аввъ, дабы онъ умолилъ Бога дать мнъ десять дней, — и я надъюсь очистить гръхъ свой. Но не прошло и пяти дней, какъ онъ скончался.
- 2. Братія хвалили аввъ Антонію однаго монаха, и, когда тотъ пришель къ аввъ, онъ испыталь его переносить ли онъ безчестіе; найдя же, что не переносить, сказаль ему: ты подобенъ селенію, въ которомъ то, что спереди красиво, а то, что позади разграбляется разбойниками.
- 3. Говорили объ аввъ Арсеніи и объ аввъ Өеодоръ Фермейскомъ, что они болъе всего ненавидъли славу человъческую. Посему авва Арсеній не скоро принималъ кого-либо, а авва Өеодоръ, хотя и принималъ, но былъ для нихъ, какъ мечъ.
- 4. Въ Скитъ былъ старецъ по имени Даніилъ, который имълъ ученика. Ученикъ сей нъсколько времени

жилъ съ аввою по имени Сергій; и когда тотъ почилъ, авва Даніилъ далъ ученику ближайшій къ себъ доступъ, любя его. Въ великій праздникъ старецъ съ ученикомъ пошли въ Александрію къ папъ, ибо таковъ былъ обычай, дабы игуменъ Скита въ сей день посъщалъ патріарха. Когда они достигли города, то на улицъ увидъли брата — голаго и лишь по чресламъ препоясаннаго тряпицею. Братъ сей, притворясь юродивымъ, ходилъ по городу вмъстъ съ другими юродивыми, похищалъ что-нибудь на рынкъ и отдаваль бывшимъ съ нимъ. Имя его было Маркъ Иппійскій, по названію одной мъднической мастерской, гдъ работаль Маркъ, получая сто монетъ въ день, и гдъ спалъ на скамейкахъ. Изъ сихъ ста монетъ на двенадцать онъ покупалъ себъ пищи, а остальныя раздаваль другимъ юродивымъ. Весь городъ зналъ Марка Иппійскаго изъ-за юродства его. Старецъ повелълъ ученику развъдать, гдъ пребываетъ юродивый, и на другой день, исполнивъ, что полагается по чину въ отношеніи патріарха, по устроенію Божію, встрътиль Марка въ Тетратилъ Великомъ, подбъжалъ, схватилъ его и началъ кричать: мужи Александрійскіе, помогите! Юродивый Маркъ при этомъ шутилъ и смъялся. Около нихъ собралось великое множество людей, ученикъ же старцевъ въ благоговейномъ страхъ стоялъ поодаль. Всъ говорили старцу: не потерпи оскорбленія, онъ юродивый. Старецъ отвътиль имъ: вы — юроды, ибо во всемъ городъ я не нашелъ человъка, кромъ него. А подошедшимъ клирикамъ церковнымъ, знавшимъ старца, повелълъ вести Марка къ папъ. Придя къ папъ, старецъ сказалъ ему: нынъ въ Александріи нътъ сосуда такого, какъ сей. Папа, въруя, что старецъ получилъ увъреніе въ томъ отъ Бога, повергся къ ногамъ юродиваго и началъ заклинать его открыться, кто онъ. И тотъ, какъ бы придя въ себя, открылъ имъ о себъ такъ: былъ я монахомъ, и пятнадцать лътъ обладалъ мною демонъ блуда; наконецъ, придя въ себя, я сказалъ: Маркъ! Пятнадцать лътъ ты работаль врагу; теперь пойди и также работай Христу. Пошель я въ Пемътъ и пробыль тамъ въ покаяніи восемь лътъ. Послъ сего я сказалъ себъ: войди въ городъ и будь юродивымъ другія восемь лътъ, — и вотъ нынъ исполнилось восемь лътъ моего юродства. Слышавшіе сіе единодушно пролили слезы. Марка и старца съ ученикомъ его оставили ночевать въ патріархіи, и когда насталь день, старецъ сказаль ученику: братъ, позови ко мнъ авву Марка, чтобъ онъ сотворилъ намъ молитву на отходъ нашъ въ келлію. Ученикъ нашель авву Марка уже почившимь о Господъ и возвъстиль о томъ старцу, старецъ — папъ, папа — стратилату, а тотъ повелълъ, чтобы не было работы въ сей день въ городъ; старецъ же послалъ ученика своего въ Скитъ съ наказомъ стучать въ било и сказать собравшимся отцамъ: идите благословиться отъ старца. И собрались всъ скитяне въ бълыхъ одеждахъ съ ваіями и вътвями, равно какъ и еннатцы<sup>1</sup>, и келлійцы съ горы Нитрійской, и братія изъ всъхъ лауръ Александрійскихъ, такъ что тъло блаженнаго Марка, помазанное смурною, оставалось непогребеннымъ пять дней. Затъмъ всъ, случившіеся въ городъ, съ вътвями и свъчами, орошая землю слезами, провожали тъло блаженнаго Марка юродиваго, славя и хваля челов вколюбиваго Бога, дающаго такую славу любящимъ Его, и нынъ и во въки въковъ.

5. Нъкогда авва Даніиль вмъстъ съ ученикомъ своимъ пошель изъ Скита въ верхнюю Өиваиду на память аввы Аполлоса. Всъ отцы, числомъ до пяти тысячъ, подобно чинамъ ангельскимъ, вышли въ срътеніе его знаковъ на семь. Простершись ницъ по песку, приняли его какъ Христа и постилали предъ нимъ одни — одежды свои, другіе кукуліи, ръками проливая слезы. Вышелъ архимандритъ и семь разъ поклонился старцу, прежде нежели подошелъ къ нему, и, цъловавъ другъ друга, они съли. Тогда стали просить старца сказать имъ слово назиданія, ибо онъ не вдругъ-то соглашался говорить. И когда усълись всъ по песку внъ киновіи, такъ какъ церковь не могла вмъстить ихъ, авва Даніилъ повелъль ученику своему: напиши, — если же-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Еннатцы — жители города Еннатъ.

лаете спастись, ревнуйте о нестяжательности и молчаніи, ибо на сихъ двухъ добродътеляхъ виситъ все монашеское житіе. Ученикъ отдалъ сіе писаніе одному изъ братій, а тотъ перевель его на егупетскій языкъ, и когда оно было прочитано, всъ заплакали... и препроводили старца далъе, ибо не посмъли сказать ему: раздъли съ нами трапезу. Вошедши въ Ермополь, старецъ послалъ ученика постучать въ ворота монастыря и возвъстить, что онъ здъсь; былъ же то женскій монастырь святаго Іереміи, въ коемъ обитало до трехсотъ сестеръ. Когда онъ постучался, привратница отвътила ему тонкимъ голосомъ: спасайся! Въ добрый часъ приходъ твой! Что тебъ угодно? Онъ просилъ ее: позови мнъ мать игуменію, ибо я хочу поговорить съ нею. Привратница отвътила: она никогда ни съ къмъ не бесъдуетъ, но скажи мнъ, что тебъ угодно, и я перескажу ей. Онъ попросиль передать, что одинъ монахъ желаетъ говорить съ нею. Послъ сего пришла намъстница игуменіи и сказала ему тонкимъ голосомъ: мать прислала меня спросить, что тебъ угодно? Братъ отвътилъ: прошу, дабы она сдълала милость и позволила переночевать мнъ здъсь съ однимъ старцемъ, ибо уже вечеръ, и мы боимся, чтобъ насъ не съъли звъри. Та отвътила ему: никогда мужъ не входитъ сюда, и лучше вамъ быть съъденными звърями внъшними, нежели внутренними. Братъ сказалъ: авва Даніилъ скитскій здъсь. Услышавъ то, она отворила врата и выбъжала съ сестрами, постилая покровы свои отъ воротъ до мъста, гдъ былъ старецъ, и, припадая къ ногамъ его, цъловали края одежды его. Когда всъ вошли внутрь монастыря, игуменія принесла лохань съ теплою водою и травами и, поставивъ сестерь въ два ряда, умыла ноги старцу и ученику его, а затъмъ, взявъ чашечку и подзывая сестеръ, черпала и возливала на главы ихъ, послъ сего и себъ возлила въ недро и на главу. Всъ сестры, казалось, были какъ камни безгласны, и всякое дъло совершалось у нихъ при посредствъ била, движенія же ихъ были подобны ангельскимъ. Авва спросилъ игуменію: насъ ли ради сестры такъ благоговъинствуютъ или они всегда та-

ковы? Она отвътила: всегда таковы рабы твои, владыко. Но помолись о нихъ. Старецъ попросилъ: скажи ученику моему вести себя также, ибо онъ походитъ на готоа — говоритъ постоянно. Между тъмъ одна изъ сестеръ въ изорванныхъ рубищахъ лежала посреди двора, и старецъ спросилъ: кто сія — лежащая тамъ? Одна изъ сестеръ отвътила: это пьяная, и мы не знаемъ, что дълать съ нею: изгнать изъ монастыря — боимся гръха, а, оставаясь въ монастыръ, она смущаетъ сестеръ. Старецъ повелелъ ученику вылить лохань на нее, и когда онъ сдълалъ такъ, она встала, какъ отъ опьяненія. Мать сказала: владыко! Такова она всегда. Затъмъ она ввела его въ трапезную, гдъ быль приготовленъ вечеръ для сестеръ и просила: благослови рабынямъ твоимъ вкусить предъ тобою, владыко. Онъ благословилъ. Съ гостями съли только она и вторствующая сестра. Старцу были предложены моченые сухари, свежіе овощи, финики и вода; ученику его — варево изъ чечевицы, небольшой хлъбъ и растворенное водою вино; сестрамъ же — разныя яства, рыбы и вина вдоволь, и они вкусили весьма хорошо. Въ продолженіе трапезы никто не говорилъ, и когда она закончилась, старецъ спросилъ игуменію: что это ты сдълала? Слъдовало бы намъ вкушать хорошо, а между тъмъ кушали-то вы? Она отвътила ему: ты — монахъ, и я предложила тебъ пищу монаха; ученикъ твой — ученикъ монаха, и я предложила ему пищу ученика; мы же — новоначальные и вкусили пищу новоначальныхъ. Старецъ замътилъ: да помянется любовь твоя; поистинъ это назидательно для насъ. Когда всъ пошли спать, авва Даніилъ сказалъ ученику: пойди и посмотри, гдъ піяная, которая лежала посреди двора. Тотъ посмотрълъ и сказалъ, что на углу житницы. Тогда старецъ попросилъ ученика побыть съ нимъ ночь сію, и когда всъ сестры упокоились, они зашли за житницу и увидѣли, что «хмельная» встала и воздъла руки свои къ небу; слезы ея лились, какъ ръка; уста двигались; она то восклонялась, то опять падала ницъ; услышавъ же, какъ кто-либо изъ сестеръ выходилъ, падала на землю и храпъла, — такъ она проводила дни

свои. Тогда старецъ попросилъ ученика позвать игуменію, и придя вмъстъ со вторствующею сестрою, смотръла она всю ночь, что дълала та піяная, и начала плакать, говоря: о, сколько зла я дълала ей!? Когда ударили въ било и прошла молва о «пьяницъ» между сестрами, она, догадавшись о томъ, поспъшно пошла туда, гдъ ночевалъ старецъ, взяла жезлъ и наметку его, отворила врата монастыря и, оставивъ записку: простите мнъ, если въ чемъ согръщила предъ вами, — вышла и сдълалась невидимою. Съ наступленіемъ дня стали искать ее, но нашли лишь записку, оставленную ею, и былъ великій плачъ въ монастыръ. А старецъ сказаль: я пришелъ сюда ради ея, ибо такихъ «піяныхъ» любитъ Богъ. Всъ сестры исповъдали ему, что они дълали ей, послъ чего старецъ, сотворивъ имъ молитву, отправился съ ученикомъ въ келлію свою, славя и благодаря Бога, единаго въдущаго, сколько есть сокровенныхъ рабовъ у Него.

Нъкто Еулогій, ученикъ блаженнаго архіепископа Константинопольскаго, пресвитеръ и великій подвижникъ, постящійся по два дня, часто продолжавшій постъ недълю и вкушавшій только хлъбъ съ солью, за что быль славимъ людьми, — сей Еулогій съ учениками своими пришелъ къ аввъ Іосифу въ Панефосъ, надъясь увидъть у него большую строгость житія. Старецъ приняль его съ радостію и предложиль ему въ утъшеніе все, что имъль. Ученики Еvлогія сказали: не ъстъ пресвитеръ ничего, кромъ хлъба и соли. А авва Іосифъ вкушалъ молча. Проведя у нихъ три дня, пришедшіе не слышали, чтобъ авва Іосифъ съ учениками пъли или молились, ибо сокровенно было дъланіе ихъ, и отошли, не получивъ пользы. Однако по устроенію Божію сдълался туманъ, Еvлогій съ учениками, заблудившись, опять вернулся къ старцу и, подойдя, услышаль, какъ тъ пъли. Переждавъ довольно времени, они постучались, и тъ, прервавъ псалмопъніе, приняли ихъ съ радостію. Такъ какъ былъ сильный жаръ, то ученики Еvлогія набрали въ чашу воды и подали ему, но къ водъ ръчной была примъшана морская, и онъ не могъ пить. Тогда, придя въ себя, Еvлогій

припалъ къ ногамъ старца и, желая узнать образъ ихъ житія, спросиль: что это, авва? Прежде вы не пѣли, а теперь, по уходѣ нашемъ, поете; также, принявъ чашу, я нашелъ воду соленою. Старецъ сказалъ ему: братъ небреженъ, и по ошибкѣ примѣшалъ въ нее морской. Но Еvлогій умоляль старца, желая узнать истину, и тотъ отвѣтилъ: та малая чаша вина была чашею любви, а это — вода, которую всегда пьютъ братія. Онъ научилъ Evлогія различенію помысловъ и отсѣкъ отъ него человѣческое, такъ что тотъ сдѣлался строителемъ, послѣ вкушалъ уже все предлагаемое, научился и самъ дѣлать втайнѣ. Теперь же сказалъ старцу: подлинно, ваше дѣланіе — истинное.

- 7. Авва Исаія говориль: великимъ почитаю я и чистымъ побъду надъ тщеславіемъ и преспъяніе въ познаніи Бога, ибо впадшій въ руки злой сей страсти тщеславія чуждъ мира, ожестъваетъ сердцемъ къ святымъ и въ довершеніе золъ своихъ впадаетъ въ высокомудріе, которое есть гордость мать всъхъ золъ. Ты же, върный рабъ Христа, имъй сокровеннымъ дъланіе свое и въ болъзни сердца пекись о томъ, чтобъ чрезъ человъкоугодіе не погубить награды за дъланіе свое, ибо дълающій напоказъ людямъ уже воспріемлетъ мзду свою, какъ и Господь говорилъ.
- 8. Онъ же сказалъ: любящій быть славимымъ отъ людей не можетъ быть чуждъ зависти, а завидующій не можетъ обръсти смиренномудрія; таковый же предалъ душу свою врагамъ своимъ, которые вовлекаютъ ее во множество золъ и губятъ.
- 9. Опять сказаль: бъгайте тщеславія и сподобитесь славы Божіей въ будущемъ въкъ.
- 10. Нъкогда братъ пришелъ къ аввъ Өеодору Фермейскому и три дня умолялъ его сказать ему слово назиданія, но старецъ не отвъчаль, и братъ отошелъ въ печали. Ученикъ спросилъ его: авва! Почему не далъ ты брату наставленія? Онъ отошелъ въ печали. Старецъ сказалъ: истинно, я не говорилъ ему потому, что онъ торговецъ и хочетъ славиться чужими словами.

- 11. Другой братъ спросилъ авву Өеодора: посовътуешь ли мнъ, авва, нъсколько дней не вкушать хлъба? Старецъ отвътилъ: хорошо сдълаешь, и я такъ дълалъ. Братъ сказалъ ему потомъ: итакъ, отнесу-ка я горохъ свой въ хлъбню. На это старецъ замътилъ: если все же пойдешь въ хлъбню, то приготовь тамъ себъ и хлъба, ибо какая нужда въ такомъ выносъ?
- 12. Иной еще братъ пришелъ къ нему и началъ разсуждать о такихъ вещахъ, которыя еще не совершалъ дъломъ. Старецъ сказалъ ему: еще не нашелъ ты корабля, еще не погрузилъ на него вещей и, не начавши плаванія, уже прибылъ въ другой городъ. Впервые придешь ты въ то, о чемъ теперь говоришь, лишь тогда, когда исполнишь его дъломъ.
- 13. Нъкто изъ старцевъ разсказывалъ объ Өеодоръ Фермейскомъ слъдующее: однажды пришелъ я къ нему вечеромъ и нашелъ его одътымъ въ разодранный левитонъ; грудь его была обнажена, а кукуль сдвинутъ напередъ. Въ это время одинъ изъ сановниковъ пришелъ видъть его. Когда онъ постучалъ, старецъ вышелъ отворить и, встрътивъ его, сълъ у двери, поговорить съ нимъ. Я взяль конець мафорія и покрыль плечи его, но старець протянулъ руку и сбросилъ его. Когда сановникъ ушелъ, я спросиль его: авва! Что это ты сдълаль? Человъкъ сей пришель къ тебъ, дабы попользоваться, а не затъмъ, чтобъ соблазниться. Старецъ отвътилъ: что ты говоришь мнъ, авва? Въдь еще не человъкамъ работаемъ? Мы сдълали нужное — и кончено; желающій же пользоваться, пусть пользуется, желающій же соблазняться, пусть соблазняется, а я какъ есть, такъ и встръчаю. При семъ далъ заповъдь ученику своему: если кто придетъ, желая видъть меня, не говори ему что-либо человъческое, но если ъмъ, скажи — ъстъ; если сплю, скажи — спитъ.
- 14. Нъкогда одинъ изъ начальниковъ, услышавъ объ аввъ Моусеъ, пришелъ въ Скитъ видъть его; старецъ, узнавъ о семъ, побъжалъ къ болоту. Когда тотъ, встрътивъ его, спро-

силь, гдѣ келлія аввы Моусея, старецъ сказаль: чего вы хотите отъ него? Онъ же безуменъ. Придя въ церковь, правитель повѣдалъ клирикамъ: слыша объ аввѣ Моусеѣ, я пришелъ видѣть его, но вотъ встрѣтился намъ старецъ, идущій въ Егупетъ, и на вопросъ, гдѣ келлія аввы Моусея, сказалъ намъ, что онъ безуменъ. Услышавъ сіе, клирики опечалились и спросили: каковъ былъ старецъ, сказавшій такъ на святаго? Онъ разсказалъ: старецъ былъ въ ветхой одеждѣ — высокій и черный. Тогда клирики отвѣтили: это и есть авва Моусей, а сказалъ вамъ такъ потому, что встрѣтилъ васъ самъ. Послѣ сего правитель удалился, получивъ большую пользу.

- 15. Одинъ братъ спросилъ авву Моусея: если пойду жить въ какое-либо мъсто, то какъ посовътуешь мнъ вести себя тамъ? Старецъ сказалъ: если поселишься въ какомълибо мъстъ, старайся о томъ, чтобы сдълать себъ имя ни тъмъ, напримъръ, что не будешь ходить въ собранія, или не будешь вкушать на вечери любви, или чъмъ-то еще это правило доставитъ тебъ пустое имя, и послъ встрътишь отъ того немалую докуку, ибо люди туда и бъгутъ, гдъ находятъ таковое. Братъ еще спросилъ: что же мнъ дълать? И старецъ отвътилъ: гдъ бы ты ни жилъ, иди со всъми наравнъ; и то, что, увидишь, дълаютъ люди благоговейные, къ коимъ имъешь въру, дълай и ты то, и будешь покоенъ. То и есть смиреніе, чтобъ быть тебъ равну другимъ; и люди, увидъвъ, что ты не выказываешься, будутъ принимать тебя равно всъмъ, и никто не будетъ докучать тебъ.
- 16. Авва Нисөерой Великій шелъ однажды по пустынъ съ братомъ. Увидъвъ дракона, они побъжали. Братъ спросилъ старца: и ты боишься, отче? Старецъ отвътилъ: не боюсь, чадо, но лучше было убъжать, ибо иначе мнъ бы не убъжать отъ духа тщеславія.
- 17. Нъкогда правитель страны хотълъ видъть авву Пимена, но старецъ не соглашался прійти. Тогда правитель подъ какимъ-то предлогомъ схватилъ, какъ злодъя, сына сестры его и посадилъ въ темницу, говоря: если придетъ ста-

рецъ и попроситъ о немъ, я отпущу его. Сестра пришла къ дверямъ келліи старца и плакала, но онъ не далъ ей никакого отвъта. Тогда она начала укорять его: мъдноутробный! Сжалься надо мною, ибо онъ у меня единственный. Старецъ послалъ сказать ей: Пименъ не родилъ дътей. Такъ она и удалилась. Правитель, услышавъ о томъ, передалъ: хоть словомъ повели, и я отпущу его. Но старецъ отозвался такъ: изслъдуй по законамъ: если онъ достоинъ смерти, — пусть умретъ; если же нътъ, — дълай, какъ хочешь. Получивъ такой отзывъ, правитель освободилъ заключеннаго.

- 18. Авва Пименъ говорилъ: научи сердце свое соблюдать то, чему учитъ языкъ твой.
- 19. Еще говорилъ: люди говорятъ какъ совершенные, а дълаютъ какъ новоначальные.
- 20. Опять сказаль: пріучи уста свои говорить то, что у тебя на сердцъ.
- 21. Авва Даніилъ разсказывалъ: пришли мы нѣкогда къ аввѣ Пимену и вкусили вмѣстѣ. Послѣ сего авва сказалъ намъ: идите отдохните немного, братія. Братія пошли, чтобъ отдохнуть, а я остался, дабы поговорить съ нимъ наединѣ, и, вставъ, пошелъ къ нему въ келлію. Авва, коль скоро увидѣлъ, что я иду къ нему, легъ, будто бы хотѣлъ спать: ибо таково было дѣланіе старца все совершать втайнѣ.
- 22. Авва Пименъ сказалъ: поистинъ, ищущій дружества съ людьми отступаетъ отъ содружества съ Богомъ. Не хорошо хотъть всъмъ нравиться, ибо сказано: горе, егда добръ рекуть вамъ вси человъцы (Лк. VI, 26).
- 23. Нъкогда авва Адельфій, епископъ Никопольскій, пришель къ аввъ Сисою на гору аввы Антонія. Когда епископъ и бывшій съ нимъ намъревались отправиться обратно, авва Сисой убъдиль ихъ вкусить пищи на дорогу утромъ; быль же тогда постъ. Во время трапезы, кто-то изъ братій постучался, и авва Сисой сказалъ ученику: дай имъ немного кашицы, ибо они утомились. Авва Адельфій замътиль: оставь это, чтобъ не говорили, будто авва Сисой естъ съ утра. Посмотръвъ на него пристально, старецъ повелъль

брату: поди дай имъ. Увидъвъ кашицу, тъ спросили: нътъ ли у васъ странниковъ и не ъстъ ли старецъ съ вами? Братъ отвътилъ: ъстъ. Тогда они начали скорбъть, говоря: да проститъ вамъ Богъ, что вы допустили старца вкусить теперь! Развъ не знаете, что за сіе онъ много дней будетъ изнурять себя! Услышавъ о томъ, епископъ поклонился старцу и сказалъ: прости мнъ, авва! Я помыслилъ человъческое, ты же сдълалъ божеское. Авва Сисой отвътилъ ему: если Богъ не прославитъ человъка, слава человъческая — ничто.

- 24. Авва Амунъ Раиөскій спросиль авву Сисоя: когда я читаю Писаніе, помысль мой хочеть составлять красивыя слова, чтобъ имѣть ихъ на случай вопроса. Старець отвѣтиль на то: въ этомъ нѣтъ нужды, но лучше отъ чистоты ума стяжи себъ и безпопеченіе и слово.
- 25. Нъкогда одинъ начальникъ пришелъ видъть авву Симона. Услышавъ о семъ, авва опоясался и влезъ на финиковое дерево очищать его. Пришедшіе прокричали ему: старецъ! Гдъ отшельникъ? Онъ отвътилъ: нътъ здъсь отшельника. Получивъ такой отвътъ, они удалились.
- 26. Въ другое время пришелъ иной начальникъ видъть старца. О семъ предварили извъстить авву, говоря: авва, приготовься! Одинъ начальникъ, слыша о тебъ, идетъ принять отъ тебя благословеніе. Авва Симонъ сказаль: хорошо, приготовлюсь. Надъвъ свой кентоній, старецъ взялъ хлъба и сыра и, съвъ у воротъ, началъ ъсть. Когда начальникъ пришелъ со своею свитою и увидъль сіе, то уничижился тъмъ, говоря: это ли отшельникъ, о коемъ мы слышали? И они тотчасъ удалились.
- 27. Одинъ братъ пришелъ къ аввъ Серапіону, и старецъ, по обычаю, предложилъ сотворить ему молитву, но тотъ, называя себя гръшникомъ и не достойнымъ даже самого монашескаго образа, не согласился. Старецъ хотълъ умыть ноги его, но онъ тъ же произнесъ слова и не принялъ того. Старецъ, предложивъ ему пищу, самъ сталъ ъсть съ нимъ и училъ его, говоря: если хочешь себъ пользы, то съ терпъніемъ сиди въ своей келліи, внимай себъ и рукодълію

своему, ибо не принесетъ тебъ столько пользы посещенія старцевъ, сколько принесетъ таковое сидъніе. Услышавъ сіе, братъ огорчился и такъ измънился въ лицъ, что это не могло укрыться отъ старца, и авва Серапіонъ сказалъ ему: доселъ ты говорилъ, что ты гръшникъ, и обвинялъ себя, будто недостоинъ даже и жизни, а за то, что я съ любовію напомнилъ тебъ о полезномъ, такъ разсердился! Если желаешь быть смиреннымъ, мужественно переноси наносимое тебъ другими и не прилагай къ себъ праздныя слова. Услышавъ сіе, братъ раскаялся предъ старцемъ и удалился съ большою пользою.

- 28. Святая Сунклитикія говорила: какъ сокровище, будучи открыто, скоро истрачивается, такъ и добродътель, будучи являема и выставляема всъмъ, портится и гибнетъ; и какъ таетъ воскъ отъ лица огня, такъ и душа растаиваетъ отъ похвалъ и отвергаетъ свой трудъ.
- 29. Опять сказала: какъ несовмъстно въ одно и тоже время быть растеніемъ и семенемъ, такъ невозможно намъ творить плодъ небесный, когда мірская слава окружаетъ насъ.
- 30. Сидълъ однажды авва Тиоой, и близъ него былъ братъ. Не зная о семъ, авва Тиоой воздохнулъ; не замъчалъ же онъ брата, потому какъ былъ въ восхищеніи. Но послъ, положивъ метаніе, авва сказалъ: прости мнъ, братъ! Я еще не сдълался монахомъ, ибо воздохнулъ при тебъ.
- 31. Говорили, что одинъ старецъ пребывалъ на безмолвіи въ нижнихъ предълахъ Егупта, и одинъ върный мірянинъ прислуживалъ ему. Случилось заболъть сыну мірянина, и онъ долго умолялъ старца прійти и сотворить молитву надъ дътищемъ его, пока, наконецъ, старецъ не пошелъ вмъстъ съ нимъ. Однако мірянинъ побъжалъ впередъ и, войдя въ домъ, позвалъ: идите встрътить отшельника! Старецъ, узръвъ издали, что они выходятъ навстръчу ему со свътильниками, и понявъ, къ чему сіе, сбросилъ одежду, кинулъ въ ръку и началъ мыть ее, стоя нагой. Увидъвъ сіе, прислуживатель его устыдился и началъ просить людей, говоря:

возвратитесь, ибо старець въ изступленіи. Затъмъ, подойдя къ нему, спросиль: авва! Что это ты сдълаль? Всъ говорили, что старецъ въ бъснованіи. И я желаль услышать сіе, — отвътиль старецъ.

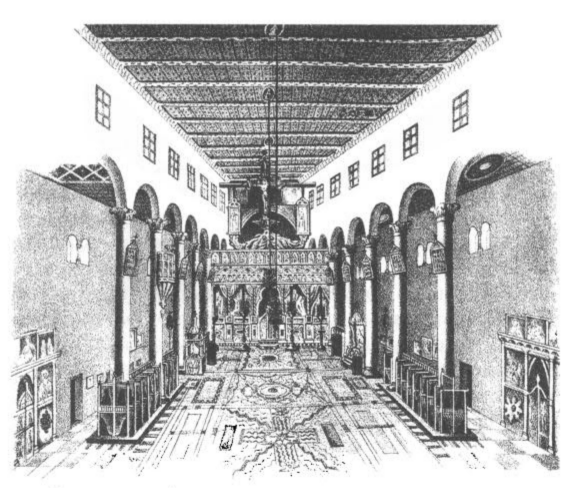
- 32. Нѣкогда въ Келліяхъ по случаю праздника вся братія вкушали трапезу въ церкви. Одинъ братъ сказалъ прислуживающему: я не ѣмъ варенаго, но одну соль. Тотъ крикнулъ другому брату вслухъ всѣхъ: такой-то братъ не ѣстъ варенаго, принеси ему соли. Тогда всталъ одинъ изъ старцевъ и сказалъ вкушавшему только соль: лучше бы тебѣ нынѣ въ келліи своей ѣсть мясо, нежели слышать голосъ сей при всѣхъ.
- 33. Одинъ братъ, добрый подвижникъ, не употреблявшій хлѣба, пришелъ къ одному старцу. Въ то время тамъ случились и другіе странники, и старецъ приготовилъ для нихъ немного вареной пищи. Когда сѣли за трапезу, братъ-подвижникъ взялъ себѣ только моченаго гороха и ѣлъ его. По окончаніи трапезы старецъ отвелъ его въ сторону и сказалъ: братъ! Когда приходишь куда-либо, не выказывай своего житія. Если же желаешь всегда держать свое правило, сиди въ келліи своей и не выходи никуда. Наученный словомъ старца, братъ сей уже никогда не выказывалъ себя при встрѣчахъ съ братіями.
- 34. Нъкто изъ отцевъ разсказывалъ, что въ Палестинъ у ръки близъ селенія, гдъ пребывалъ блаженный Силуанъ, жилъ братъ, притворявшійся безумнымъ, и если кто-либо изъ братьевъ посъщалъ его, онъ тотчасъ начиналъ смъяться, такъ что приходящіе, оставляя его, уходили. Однажды трое изъ отцевъ пришли къ аввъ Силуану и, сотворивъ молитву, просили послать кого-нибудъ съ ними посътить братій въ келліяхъ ихъ, добавивъ при этомъ: сдълай милость, прикажи брату, чтобъ онъ проводилъ насъ ко всъмъ. Старецъ при нихъ повелелъ брату проводить ихъ ко всъмъ, наединъ же шепнулъ: смотри, не води ихъ къ тому безумному, дабы не соблазнились. Когда ходили они по келліямъ, пришедшіе просили водившаго ихъ: сдълай милость, провъди насъ по

всъмъ. Онъ говорилъ: хорошо, — однако, по слову старца, все-таки не повелъ ихъ въ келлію безумнаго. По возвращеніи старецъ спросилъ ихъ: видъли братій? Тъ отвътили: видъли и благодаримъ, только скорбимъ, что не у всъхъ были. Старецъ спросилъ у водившаго ихъ брата: не сказалъ ли я тебъ, дабы провелъ ихъ по всъмъ? Братъ отвътилъ: я такъ и сдълалъ, отче. Но наединъ сказалъ ему: только къ безумному брату не водилъ ихъ. Уходя, отцы повторили старцу: истинно благодаримъ, что видъли братій, но скорбимъ, что не всъхъ видъли. Тогда старецъ, разсудивъ въ себъ случившееся, пошель къ тому юродивому брату, не постучавшись, тихо и неожиданно вошелъ и нашелъ его сидящимъ на своемъ стульцъ, а передъ нимъ двъ корзины — одна по правую руку, другая — по левую. Увидъвъ старца, онъ, по своему обычаю, началъ смъяться. Но старецъ сказалъ: оставь это нынъ и повъдай мнъ о сидъніи своемъ. Тотъ же продолжалъ смъяться. На это авва Силуанъ говоритъ ему: ты знаешь, — кромъ субботы и воскресенья я не выхожу изъ келліи, но пришелъ среди недъли, ибо Богъ послалъ меня къ тебъ. Устрашенный тъмъ, братъ положилъ метаніе старцу и сказалъ: прости мнъ, отче; съ утра я сажусь и кладу камешки сіи предъ собою и, если найдетъ на меня помыслъ добрый, бросаю камешекъ въ правую корзинку, а если худой — въ левую. Вечеромъ я считаю ихъ, и коль найдется ихъ болъе въ правой — вкушаю, если же въ левой — не вкушаю. Когда наутро придетъ мнъ снова худой помыслъ, я говорю: смотри, что ты дълаешь? Опять не будешь ъсть. Услышавъ сіе, авва Силуанъ удивился и сказалъ: поистинъ приходившіе ко мнъ отцы были Ангелы, желавшіе привъсти въ извъстность добродътель брата; притомъ великая радость и веселіе духовное были у меня въ присутствіи ихъ.

35. Старецъ говорилъ: если приходишь куда-нибудь, не выказывай житія своего: напримъръ, что не вшь масла, или варенаго, или рыбы... — только на вино не разръшай, если боишься брани, и, хотя бы укоряли тебя за это, не смотри на то.

- 36. Еще говорилъ: если придетъ къ тебъ братъ, возьми плачъ съ лица своего и сокрой въ сердцъ, пока не отпустишь брата. Тогда опять положи плачъ на лице свое, и демоны убъгутъ, когда увидятъ его съ тобою.
- 37. О скитянахъ говорили: если кто узнавалъ объ ихъ дъланіи, они болъе уже не считали дъланія того добродътелію, но какъ бы гръхомъ.
- 38. Старецъ сказалъ: человъкоугодіе истребляетъ все качество человъка, и оставляетъ его сухимъ.
- 39. Опять сказалъ: выказывающій и обнаруживающій добрыя дѣла своя подобенъ сѣющему поверхъ земли: налѣтаютъ птицы небесныя и уничтожаютъ посѣянное; скрывающій же житіе свое подобенъ тому, кто засѣваетъ лишь одну борозду, однако внутрь земли, и пожинаетъ весьма много.
- 40. Старецъ говорилъ: или, бъгая, бъгай людей, или посмъивайся лести и людямъ, представляя себя безумнымъ.
- 41. Одинъ киновіархъ имълъ большую славу у людей и быль отцомъ двухсотъ монаховъ. Къ нему подъ видомъ бъднаго старца пришелъ Христосъ и просилъ вратаря передать аввъ, что пришелъ такой-то братъ. Съ большимъ трудомъ вошелъ къ нему вратарь доложить о пришедшемъ, но нашель его разговаривающимъ съ другимъ. Постоявъ немного, онъ попытался сообщить о бъдномъ, не въдая, что то Христосъ, однако авва закричалъ на него: не видишь, я разговариваю съ другими? Подожди. Долготерпъливый же Господь оставался у воротъ, ожидая его прихода. Около пятаго (одиннадцатого) часа прибылъ какой-то богачъ, и киновіархъ поспъшно выбъжаль ему навстръчу. Увидъвъ его съ богатымъ, богатый въ милости и другъ смиренныхъ Господь, просиль и умоляль: хочу поговорить съ тобою, авва. Но тотъ, не обращая на него вниманія, вошелъ съ богатымъ въ киновію, заботясь объ его угощеніи, какъ странника, а по угощеніи проводиль его до вороть и вернулся, обремененный заботами, забывъ о бъдномъ и незлобивомъ

старцъ. Когда насталъ вечеръ, киновіархъ такъ и не удостоилъ принятъ благословеннаго и истиннаго Странника, и Онъ удалился, объявившись такъ: скажи аввъ: если ты желаешь славы человъческой, то за прежній твой трудъ и многіе подвиги Я пошлю тебъ пришельцевъ со всъхъ четырехъ сторонъ, ибо ты любишь помазывать и быть помазаннымъ; благъ же царствія Моего ты не вкусишь. Такимъ образомъ познанъ былъ въ бъдномъ Вседержитель.



Внутренній видъ храма Преображенія Господня въ Синайскомъ монастыръ.

## $\Gamma_{\Lambda ABA} IX$

## О ТОМЪ, ЧТО ДОЛЖНО БЛЮСТИ СЕБЯ ОТЪ ОСУЖДЕНІЯ

- 1. Нъкогда въ киновіи аввы Иліи съ однимъ братомъ случилось искушеніе, и, изгнанный оттуда, онъ пошель къ аввъ Антонію въ гору. Послъ того, какъ братъ пробылъ у него съ годъ, авва отослалъ его въ киновію, изъ которой онъ вышель. Но братія, увидъвъ его, опять изгнали. Върнувшись къ аввъ Антонію, онъ сказалъ ему: не захотъли принять меня, отче! Тогда старецъ послалъ его съ такими словами: корабль потерпълъ крушеніе на моръ и потерялъ грузъ, только немногое съ трудомъ спасено на берегъ; вы же и то, что спасено, хотите потопить. Братія, услышавъ, что онъ посланъ аввою Антоніемъ, тотчасъ приняли его.
- 2. Авва Агаеонъ, когда замъчалъ что-либо, и помыслъ его хотълъ осудить то, говорилъ себъ: Агаеонъ, не сдълай того же и ты! И тъмъ усмирялъ помыслъ свой.
- 3. Нѣкогда заболѣлъ авва Агаөонъ и одинъ изъ старцевъ. Когда они лежали въ келліи, и старецъ читалъ книгу Бытія, то, дойдя до того мѣста, гдѣ Іаковъ говоритъ: Іосифа нъсть, Сумеона нъсть, и Веніамина ли поймете? ...и сведете старость мою съ печалію во адъ (Быт. XLII, 36, 38), замѣтилъ: не довольно ли съ тебя другихъ десяти, авва Іаковъ? Авва же Агаөонъ сказалъ ему: перестань, старецъ! Богъ оправдаяй. Кто осуждаяй? (Рим. VIII, 33, 34)
- 4. Авва Антоній предрекъ аввъ Аммону: ты имъешь преуспъть въ страхъ Божіемъ. Потомъ вывель его изъ келліи и, показавъ камень, сказалъ: брани этотъ камень и бей его. Онъ сдълалъ такъ. Говоритъ ему авва Антоній: ничего не сказалъ тебъ камень? Тотъ отвътилъ: нътъ. Авва Антоній сказалъ: такъ и ты имъешь достигнуть въ мъру сію, что и сбылось, ибо авва Аммонъ столь преуспълъ, что отъ избытка благости уже не видълъ зла. Такъ, когда онъ сталъ епи-

скопомъ, однажды привели къ нему дъвицу, имъвшую во чревъ, и просили дать ей епитимію, но онъ, знаменовавъ крестомъ чрево ея, повелълъ дать ей шесть паръ савановъ, говоря: какъ бы не умерла она или дитя ея, когда придетъ время родить, и не найдется ничего на погребеніе. Тогда сказали ему обвинители ея: для чего ты это сдълаль? Дай ей епитимію! Онъ отвътилъ имъ: видите, братіе, какъ она близка къ смерти. Что же я имъю сдълать? И отпустилъ ее. Никогда старецъ не дерзалъ осуждать кого-либо.

- 5. Нъкогда авва Аммонъ пришелъ въ одно мъсто ради трапезы. Тамъ былъ нъкто, имъвшій худую славу, и случилось такъ, что въ это время пришла женщина и вошла въ келлію хулимаго брата. Братія, узнавъ о томъ, встръвожились такъ, что хотъли тотчасъ изгнать брата, но, услышавъ о епископъ Аммонъ, пришли къ аввъ и просили пойти съ ними. Какъ скоро братъ узналъ объ этомъ, скрылъ женщину подъ большую кадку, а авва Аммонъ, понявъ то и желая скрыть дъло ради Бога, сълъ на кадку, братіямъ же велълъ обыскать келлію. Когда женщина не была найдена, авва Аммонъ сказалъ: что это такое? Богъ да проститъ вамъ! Потомъ, помолившись, велълъ всъмъ удалиться и, взявъ брата за руку, сказалъ ему: внимай себъ, брате! И сказавъ сіе, удалился.
- 6. Разсказывали, что одинъ согръщившій братъ быль изгоняемъ пресвитеромъ церкви. Тогда авва Виссаріонъ всталъ и вышелъ вмъстъ съ нимъ, говоря: и я гръшникъ.
- 7. Авва Илія сказываль: видълось мнъ, будто одинъ братъ взяль себъ подъ мышку тыкву вина. Желая пристыдить демоновъ, ибо это было видънье, я сказаль брату: сдълай милость, приподними мнъ это. Когда онъ приподняль одежду, то оказалось, что у него ничего нътъ. Это повъдаль я для того, чтобъ вы увидите ли что своими глазами или услышите не върили тому. Особенно же храните помыслы, воспоминанія и мысли, зная, что часто ихъ влагаютъ демоны, чтобъ осквернить душу помышленіемъ о неполезномъ и упразднить ими памятованія о гръхахъ своихъ по Богъ.

- 8. Авва Исаія сказаль: если придеть тебъ помысль осудить ближняго за какой-нибудь гръхъ, подумай прежде, что ты еще болъе его гръшенъ. Не върь, будто то угодно Богу, что, какъ тебъ думается, ты дълаешь хорошо, и не дерзнешь осуждать ближняго.
- 9. Опять сказаль: не осуждать ближняго и уничижать себя есть мъсто покоя совъсти.
- 10. Разсказывали, что къ аввъ Исаіи нъкогда пришель мальчикъ для исцъленія отъ демона; пришли также и братія изъ егупетской киновіи. Выйдя, старецъ увидъль, что братъ согръшаетъ съ мальчикомъ, и не обличилъ его, говоря: если Богъ, сотворившій ихъ, не пожигаетъ ихъ огнемъ, то кто я, чтобъ обличать.
- 11. Авва Пименъ спросилъ авву Іосифа: скажи, какъмнъ сдълаться монахомъ? Авва Іосифъ отвъчалъ: ежели хочешь найти покой и здъсь, и тамъ, то при всякомъ дълъ говори себъ: кто я? и не осуждай никого.
- 12. Авва Исаакъ пришелъ въ киновію и, увидъвъ согрѣшающаго брата, осудилъ его. Когда потомъ онъ возвратился въ пустыню, предсталъ Ангелъ Господень и, ставъ предъ дверьми келліи, сказалъ: не допущу тебя войти. Старецъ, умоляя Ангела, спросилъ, что сіе значитъ, и тотъ отвѣтилъ: Богъ послалъ меня съ такими словами: спроси его, куда велитъ онъ ввергнуть согрѣшившаго брата, котораго осудилъ? Старецъ тотчасъ покаялся, и Ангелъ сказалъ: Богъ простилъ тебя, но впредъ берегисъ осуждать кого-либо, прежде нежели осудить его Богъ.
- 13. Авва Пафнутій, ученикъ аввы Макарія, говорилъ: просилъ я однажды отца моего сказать мнъ слово, и онъ сказалъ: никому не дълай зла и никого не осуждай; храни сіе и спасешься.
- 14. Говорили объ аввъ Макаріи Великомъ, что онъ быль какъ бы земной Богъ. Ибо какъ Богъ покрываетъ міръ, такъ авва Макарій покрывалъ согръшенія, которыя, видя, какъ бы не видълъ и, слыша, какъ бы не слышалъ.

- 15. Нъкогда въ Скитъ согръщилъ братъ. Когда составилось собраніе, послали за аввою Моусеемъ, но онъ не хотълъ идти. Пресвитеръ опять послалъ къ нему, говоря: приди, ибо всъ ждутъ тебя. Онъ всталъ, взялъ дырявую корзину и, наполнивъ ее пескомъ, понесъ на себъ. Братія, вышедши въ срътеніе его, спросили: что значитъ сіе, отче? Старецъ отвътилъ: это гръхи мои сыпятся позади меня; я же не смотрю на нихъ, а пришелъ теперь судить чужія ошибки. Услышавъ сіе, они ничего не сказали брату и простили его.
- 16. Авва Моvсей говориль: человъкъ долженъ умереть для всякаго другаго, чтобъ не осуждать его ни въ чемъ.
- Еще сказалъ: конецъ всего не осуждать ближняго, ибо когда рука Господня убивала всякаго первенца въ землъ егупетской, то не осталось дома, въ которомъ не было бы мертваго. Братъ спросилъ его, что значитъ слово сіе? Старецъ отвътилъ ему: если попустится намъ увидъть гръхи свои, то не увидимъ гръховъ ближняго, ибо безумно человъку, имъющему своего мертвеца, идти плакать надъ мертвецомъ ближняго. А умереть для ближняго, значитъ нести тяжесть своихъ гръховъ, не заботясь о другомъ — хорошь ли онъ или худъ. Не дълай зла никакому человъку и даже не мысли зла въ сердцъ своемъ на кого-либо; не уничижай творящаго зло, не общись съ творящимъ зло ближнему своему и не сорадуйся творящему зло ближнему своему. Сіе и значитъ — умереть для ближняго. Не охуждай никого, но говори: Богъ знаетъ каждаго. Не единомысльствуй съ охуждающимъ, не сорадуйся охужденію его и не ненавидь охуждающаго ближняго своего, — вотъ что значитъ не осуждать! Не имъй вражды ни съ какимъ человъкомъ, не держи вражды въ сердцъ своемъ и не ненавидь враждующаго съ ближнимъ, — вотъ что значитъ миръ! При семъ утъщай себя такъ: на малое время трудъ, а благодатію Божіею — на въки упокоеніе. Слава. Аминь.
- 18. Говорили объ аввъ Маркъ Егупетскомъ, что онъ тридцать лътъ не выходиль изъ келліи своей. Одинъ пресви-

теръ имълъ обычай приходить и совершать для него Святое Приношеніе. Діаволь, видя терптыніе добродттельнаго мужа, злоумыслилъ искусить его осужденіемъ, и внушилъ одному бъсноватому прійти къ старцу подъ предлогомъ молитвы. Когда сей одержимый духомъ пришелъ, то прежде всякаго другаго слова закричалъ старцу: у пресвитера твоего есть смрадъ гръха; не позволяй ему болъе входить къ тебъ. Но богодухновенный мужъ сказалъ ему: всъ выбрасываютъ нечистоту вонъ, а ты внесъ ее ко мнъ. Написано: не судите, да не су- $\partial$ ими бу $\partial$ ете (Мө. VII, 1). Впрочемъ, если онъ и гр $\pm$ шникъ, Господь да спасетъ его, ибо сказано: молитеся друга за друга, яко да исцълъете (Іак. V, 16). Со словомъ симъ, сотворивъ молитву, авва изгналъ изъ того человъка бъса и отпустилъ его здоровымъ. Когда по обычаю пришелъ пресвитеръ, старецъ приняль его съ радостію; и благій Богь, видя незлобіе старца, показаль ему такое знаменіе: когда пресвитерь сталь предь Святою Трапезою, я увидълъ — разсказывалъ старецъ, — что низшель Ангель Господень, положиль руку свою на пресвитера, и онъ сталъ какъ столпъ огненный. Когда изумился я такому видънію, то услышаль глась, говорящій мнъ: человъкъ! Почто изумляешься ты сему? Если земной царь не позволяетъ своимъ вельможамъ предстать предъ собою нечистыми, а не иначе, какъ со славою великою; не тъмъ ли паче Божественная сила очиститъ служителей неизреченныя тайны, предстоящихъ предъ лицемъ небесныя славы. Такъ мужественный борецъ Христовъ, Маркъ Егупетскій, содълавшійся великимъ, сподобился дара сего за то, что не осудилъ пресвитера.

- 19. Братъ спросилъ авву Пимена: скажи мнъ, какъ сдълаться монахомъ? Старецъ сказалъ: если желаешь найти покой здъсь и въ будущемъ въкъ, то при всякомъ дълъ говори: кто я? И не осуждай никого.
- 20. Однажды пресвитеръ Пелусіотскій услышаль о нъкоторыхъ братіяхъ, что они часто ходятъ въ городъмыться и нерадятъ о себъ. Придя въ церковное собраніе, онъ снялъ съ нихъ схиму, однако послъ того стала мучить его совъсть и онъ, раскаявшись, пришелъ къ аввъ Пимену,

одолъваемый помыслами и неся левитоны братьевъ. Когда онъ открылъ о случившемся старцу, тотъ спросилъ его: не имъешь ли и ты чего-либо отъ ветхаго человъка? Совлекся ли ты его? Пресвитеръ отвътилъ: я причастенъ ветхому человъку. Старецъ сказалъ на то: стало быть, и ты какъ братья, ибо если ты и немного причастенъ ветхости, все подлежишь гръху. Тогда пресвитеръ, призвавъ всъхъ одиннадцать братьевъ и покаявшись предъ ними, облекъ ихъ въ монашескую схиму и отпустилъ.

- 21. Тотъ же старецъ говорилъ: бываетъ, что человъкъ кажется молчащимъ, однако сердце его осуждаетъ другихъ; таковый непрестанно говоритъ. И бываетъ, что человъкъ съ утра до вечера говоритъ, а между тъмъ держитъ молчаніе, то есть безъ пользы не говоритъ ничего.
- 22. Одинъ братъ спросилъ авву Пимена: отче, если я увижу паденіе брата, хорошо ли покрыть то? Старецъ отвътилъ: въ какой часъ покроемъ мы паденіе брата нашего, въ тотъ и Богъ покрываетъ наше; и въ какой откроемъ паденіе брата, въ тотъ и Богъ открываетъ наше.
- 23. Братъ сказалъ аввъ Пимену: когда я вижу брата, о паденіи котораго слышаль, то не хочу вводить его въ келлію свою; когда же вижу добраго, то радуюсь съ нимъ. Старецъ отвътилъ на то: если дълаешь немного добра для брата хорошаго, то для того сдълай вдвое, ибо онъ немощствуетъ. Такъ, былъ въ киновіи нъкто по имени Тимооей. Игуменъ, услышавъ худой слухъ объ искушеніи однаго брата, спросилъ о томъ Тимооея, и сей присовътовалъ изгнать провинившагося. Когда того изгнали, искушеніе брата налегло на Тимооея до того, что онъ былъ въ опасности. Тогда восплакалъ Тимооей предъ лицемъ Божіимъ, говоря: согръшилъ я, прости мнъ. И былъ къ нему гласъ: не думай, что Я сдълалъ тебъ сіе за другое что, какъ не за то, что презрълъ ты брата во время искушенія его.
- 24. На горъ Аеливской жилъ одинъ великій безмолвникъ и, когда на него напали разбойники, старецъ закричалъ. Услышали то, сосъди старца схватили разбойниковъ

и отослали къ правителю, а тотъ посадилъ ихъ въ темницу; однако послѣ братія начали скорбѣть, говоря: они преданы изъ-за насъ. Тогда они пошли къ аввѣ Пимену и сказали ему о семъ дѣлѣ. Авва Пименъ написалъ тому старцу: радуйся о первомъ предательствѣ — откуда оно; и тогда поймешь второе. Ибо если бъ прежде ты не былъ преданъ изнутри, то не сдѣлалъ бы втораго преданія. Выслушавъ слово аввы Пимена, — а онъ былъ славимъ во всей странѣ той, — безмолвникъ, несмотря на то, что никогда не выходилъ изъ келліи своей, пошелъ въ городъ, вывелъ разбойниковъ изъ темницы и предъ всѣми освободилъ ихъ.

- 25. Авва Пименъ сказалъ: написано яже видъста очи твои, глаголи (Притч. XXV, 8); я же говорю вамъ: если даже осяжете руками своими, не свидътельствуйте о томъ увърительно. И разсказалъ, какъ одинъ братъ былъ поруганъ подобнымъ: повидълось ему, будто братъ его согръщаетъ съ женою; онъ же, будучи сильно боримъ, подошелъ и, думая, что это они, толкнулъ ихъ ногою, говоря: перестаньте наконецъ! Доколъ? Но оказалось, что то были снопы пшеницы. Потому сказалъ я вамъ: если даже и руками вашими осяжете, не обличайте.
- 26. Нѣкоторые изъ отцевъ спросили авву Пимена: какъ авва Нестерой столько терпѣлъ ученика своего? Авва Пименъ отвѣтилъ имъ: если бъ это былъ я, то и подушку клалъ бы ему подъ голову. Тогда авва Анувъ спросилъ: и что бы ты сказалъ Богу? Авва Пименъ отвѣтилъ, что сказалъ бы: Ты рекъ: изми первъе бервно изъ очесе твоего, и тогда узриши изъяти сучецъ изъ очесе брата твоего (Мө. VII, 5).
- 27. Въ киновіи нѣкогда палъ братъ. Въ тѣхъ мѣстахъ жилъ отшельникъ, который долгое время никуда не выходилъ, и авва киновіи пришелъ къ сему старцу и повѣдалъ ему о падшемъ. Старецъ сказалъ: изгоните его. Покинувъ киновію, изгнанный братъ пришелъ въ одинъ ровъ и плакалъ. Случилось въ то время нѣкоторымъ братіямъ проходить тамъ къ аввѣ Пимену. Услышавъ плачь и войдя къ брату, они нашли его въ великой скорби и убѣждали идти къ

старцу, но онъ не хотълъ и говорилъ: здъсь я и умру. Пришедши къ аввъ Пимену, они разсказали ему о семъ, и онъ, отпуская ихъ, просилъ передать брату, что авва Пименъ зоветъ его. Братъ пришелъ, и старецъ, видя, какъ онъ убитъ скорбію, всталь, даль ему цълованіе и, радуясь съ нимъ, просилъ его вкусить, а между тъмъ послалъ къ тому отшельнику со словами: много лътъ я желалъ видъть тебя, слыша о тебъ, но по лъности обоихъ насъ, мы еще не видълись другъ съ другомъ. Нынъ же, ради того, что есть на то воля Божія и есть добрый къ тому поводъ, потрудись прійти сюда, и повидаемся. Тотъ, хотя никогда не выходилъ изъ келліи своей, услышавъ сіе, сказалъ: если бъ не Богъ внушилъ старцу, онъ не послалъ бы за мною, — посему всталъ и пришелъ къ нему. Цъловавъ другъ друга съ радостію, они съли, и авва Пименъ сказалъ ему: въ одномъ мъстъ жили два человъка и оба имъли по мертвецу. Одинъ изъ нихъ оставилъ своего мертвеца и пошелъ плакать надъ мертвецомъ брата. Услышавъ слово сіе, старецъ пришелъ отъ него въ сокрушеніе, ибо вспомнилъ, что сдълалъ, и сказалъ: Пименъ горъ-горъ — въ небесахъ, я же долу-долу — на землъ.

- 28. Нъкоторые изъ отцевъ спросили авву Пимена: если увидимъ какого-либо брата гръшащимъ, повелишь ли, чтобъ мы обличили его? Старецъ отвътилъ имъ: что до меня, то, если будетъ нужда идти чрезъ мъсто сіе, я пройду мимо и не обличу.
- 29. Одинъ братъ спросилъ авву Пимена: что мнѣ дѣлать, ибо скучаю я, сидя въ келліи? Старецъ отвѣтилъ: никого не уничижай, никого не осуждай, ни на кого не клевещи, и Богъ подастъ тебѣ покой, и будетъ сидѣніе твое несмущенно.
- 30. Братъ спросилъ авву Пимена: отче, что мнъ дълать? И старецъ сказалъ: написано яко беззаконіе мое азъ возвъщу, и попекуся о гръсъ моемъ (Пс. XXXVII, 19).
- 31. Нъкогда авва Пименъ пришелъ въ предълы Егупетскіе. Случилось, что близъ него жилъ братъ, имъвшій женщину, но старецъ никогда не обличалъ его, и братья

не знали о дълъ семъ. Когда женщина та родила, старецъ, узнавъ о томъ, велълъ меньшему брату своему: возьми эти овощи и отдай ихъ сосъду, ибо нынъ онъ имъетъ въ нихъ нужду. Братъ сдълалъ такъ, какъ велълъ ему старецъ, и это было столь назидательно для согръшающаго брата, что онъ пришелъ въ сокрушеніе и черезъ нъсколько дней отпустилъ женщину, отдавъ ей, что имълъ. Потомъ сказалъ старцу: отнынъ я начинаю покаяніе. Затъмъ устроилъ себъ вблизи келлію и чрезъ нее входилъ къ старцу, который свътоводилъ его путемъ Божіимъ и пріобрълъ его.

- 32. Нѣкогда въ Скитъ было собраніе по случаю паденія брата. Отцы говорили, а авва Піоръ молчалъ, потомъ всталъ и вышелъ; взявъ суму, наполнилъ ее пескомъ и носилъ на плечахъ своихъ; взялъ также небольшую корзинку съ пескомъ и носилъ ее предъ собою. Когда отцы спросили его, что бы то значило, онъ отвътилъ: эта сума, въ которой много песку, сутъ гръхи мои, ибо ихъ много, но я оставилъ ихъ позади, дабы не болъзновать о нихъ и не плакать; а вотъ сіи немногіе гръхи брата моего предо мною, и я занимаюсь ими, судя его. Дълать же такъ не должно, а должно мнъ паче свои гръхи изнести предъ себя и о нихъ пещись, прося Бога о помилованіи. Тогда отцы, возставъ, сказали: истинно, сей есть путь спасенія.
- 33. Авва Пафнутій разсказаль слъдующее: однажды, путешествуя, я сбился съ дороги по причинъ тумана и очутился близъ селенія. Увидъвъ тамъ людей, недостойно бесъдующихъ другъ съ другомъ, я сталъ молиться о гръхахъ моихъ. И вотъ пришелъ Ангелъ Господень съ мечемъ и говоритъ мнъ: все, осуждающіе братій своихъ, погибаютъ отъ меча сего, но такъ какъ ты не осудилъ, а смирился предъ лицемъ Божіимъ, какъ бы самъ сдълалъ гръхъ, то за сіе имя твое вписано въ книгу живыхъ.
- 34. Старецъ сказалъ: не осуждай блудника, если ты цъломудренъ, чрезъ то ты равно преступаешь законъ, ибо Сказавшій: не прелюбы сотвориши (Мө. V, 27), сказалъ также: не осуждай (Мө. VII, 1).

- 35. Разсказывали объ одномъ старцъ, жившемъ въ Егуптъ въ уединенной келліи. Имъли обычай приходить къ нему одинъ братъ и одна дъвственница. Однажды они пришли къ старцу вмъстъ, и, когда насталъ вечеръ, старецъ постелилъ рогожу и легъ посреди нихъ. Братъ, будучи боримъ, восталъ на дъву, и они сотворили гръхъ. Старецъ почувствовалъ сіе, но ничего не сказалъ и, когда настало утро, проводилъ ихъ, не показывая къ нимъ никакой суровости или мрачности. Дорогою они говорили другъ другу: понялъ ли старецъ или нътъ? И возвратясь къ нему, они покаялись и спросили: авва! Поняль ли ты, какъ поругаль насъ сатана? Старецъ отвътилъ имъ: понялъ. Они говорятъ ему: гдъ же быль помысль твой въ тотъ часъ? Онъ сказаль: помысль мой быль тамъ, гдъ распялся Христосъ; тамъ стояль онъ и плакалъ. Тогда они попросили у старца правило покаянія, ушли и содълались сосудами избранными.
- 36. Нъкоторый старецъ каждый день вкушаль только по три сухаря. Однажды пришелъ къ нему братъ, и когда они съли кушать, старецъ предложилъ и ему три сухаря; однако потомъ, видя, что братъ еще нуждается, предложилъ другихъ три. Когда они насытились и встали, старецъ осудилъ брата и сказалъ ему: не должно, братъ, работать плоти. Братъ покаялся старцу и ушелъ. На слъдующій день, когда старцу пришло время вкусить, онъ положилъ себъ по обычаю три сухаря, но, съъвши ихъ, еще алкалъ, впрочемъ, отказалъ себъ. На другой день случилось то же. Позже, начавъ ослабъвать, старецъ поняль, что сіе было оставленіе Божіе, потому, повергшись предъ лицемъ Божіимъ, молился о случившемся оставленіи. И видитъ онъ Ангела, который сказалъ ему: это сдълалось съ тобою за то, что ты осудилъ брата. Итакъ, знай — имъющій воздерживаться или другое что творить доброе, не своею силою творить то, но благодатію Божіей, укръпляющей всякаго человъка.
- 37. Къ нъкоторому отшельнику приходилъ пресвитеръ изъ клира и совершалъ для него приношеніе Святыхъ Таинъ. Однажды прибылъ къ сему отшельнику нъкто

и похулилъ пресвитера, и, когда по обычаю пресвитеръ пришелъ совершить приношеніе, соблазнившійся отшельникъ не отворилъ ему келлію, и пресвитеръ возвратился назадъ. И вотъ слышитъ отшельникъ гласъ: взяли люди судъ Мой. И потомъ онъ, какъ бы въ восхищеніи, видитъ златое озеро, а въ немъ воду — весьма хорошую и когото чернаго, черпающаго и переливающаго. Отшельнику хотълось пить, но онъ не сталъ, ибо черпающій былъ черенъ. И вотъ опять гласъ къ нему: почему не пьешь ты воды сей, и что значитъ здъсь черный черпающій? Онъ только черпаетъ и переливаетъ. Придя въ себя и уразумъвъ силу видънія, отшельникъ призвалъ пресвитера и оставилъ его совершать для него Приношеніе, какъ прежде.

- 38. Въ киновіи были два великіе брата, каждый изъ которыхъ сподобился дара видъть благодать Божію на братъ своемъ. Случилось однажды одному изъ нихъ въ день пятницы выйти изъ киновіи, и, увидъвъ внъ кого-то, вкушавшаго утромъ, онъ сказалъ ему: въ этотъ часъ вшь ты въ пятницу? На слъдующій день, во время обычнаго правила, брать его увидъль, что благодать Божія отступила отъ брата, и сталъ скорбъть. Вошедши потомъ въ келлію, онъ спросиль его: что сдълаль ты, братъ, ибо нынъ я не видъль на тебъ благодати Божіей, какъ прежде? Тотъ сказалъ: я ни въ словъ своемъ, ни въ дълъ не сознаю ничего худаго. Спросилъ его братъ: не говорилъ ли ты слова кому? Тогда братъ припомнилъ сказанное имъ и отвътилъ: вчера утромъ видълъ я нъкоего, вкушавшаго внъ киновіи, и сказалъ ему: въ этотъ часъ вшь ты въ пятницу? Въ этомъ состоитъ грвхъ мой. Но потрудись вмъстъ со мною двъ недъли, и помолимъ Бога, чтобъ Онъ простилъ мнъ. Они сдълали такъ, и черезъ двъ недъли братъ увидълъ, что благодать опять пришла на брата. Они утъшились и возблагодарили Бога.
- 39. Нъкто изъ отцевъ сказалъ: нътъ подъ солнцемъ народа, подобнаго народу христіанскому; и въ народъ семъ нътъ чина, подобнаго чину монаховъ. Однако много вредитъ имъ, что діаволъ вводитъ ихъ въ злопамятство о бра-

тіяхъ своихъ, и они часто говорятъ: онъ мнѣ сказалъ то, а я ему сказалъ это; свои нечистоты предъ ними, и они не видятъ ихъ, но занимаются дѣлами ближняго своего. Отъ сего терпятъ они много вреда.

- 40. Одинъ святой мужъ, увидъвъ гръшащаго, заплакалъ и сказалъ: онъ — нынъ, а я, навърно, — завтра. Итакъ, хотя бы въ присутствіи твоемъ и гръшилъ кто-либо, не осуждай его, но почитай себя гръшнъйшимъ его, хотя тотъ будетъ мірянинъ.
- 41. Братъ просилъ однаго изъ старцевъ разсудить ему словомъ опытнымъ: если вижу я, что кто-нибудь дълаетъ какое-либо дъло, и разсказываю о томъ другому, однако вижу, что не осуждаю его, а только говорю не есть ли это охужденіе? Старецъ сказалъ: если ты говоришь по страсти, имъя нъчто на него, то это охужденіе; если же ты свободенъ отъ страсти, то сказанное не будетъ охужденіе, но чтобъ не умножилось зло.
- 42. Также и другой братъ спросилъ старца: если я приду къ какому-либо старцу и скажу ему, что желаю жить вмъстъ съ такимъ-то, а онъ знаетъ, что то не полезно мнъ, какъ имъетъ онъ отвътить мнъ? Если скажетъ: не ходи, не осудилъ ли онъ его помысломъ своимъ? Старецъ отвътилъ: таковую тонкость не многіе имъютъ. Посему, если въ немъ есть движеніе страсти и онъ скажетъ такъ, то повредитъ тъмъ себъ, и слово его не будетъ имътъ силы. Что же ему лучше тогда сказатъ? Лучше: я не знаю, ибо при этомъ онъ избавитъ себя отъ осужденія. Если же онъ свободенъ отъ страсти, то никого не осудитъ, но себя обвинитъ, говоря: я не устроенъ, и потому подразумъвается не полезно тебъ. Коль спрашивающій смышленъ, то не пойдетъ, ибо старецъ сказалъ сіе не по злобъ, но чтобъ не умножилось зло.
- 43. Нъкто изъ святыхъ, услышавъ, что одинъ братъ палъ въ блудъ, сказалъ: о! Какъ онъ худо сдълалъ. Нъсколько дней спустя почилъ тотъ братъ, и Ангелъ Божій пришелъ съ душею его къ старцу и спросилъ его: смотри, тотъ, кого

ты осудилъ, почилъ; итакъ, куда повелишь мнъ помъстить его — въ царствіе или во адъ? И старецъ потомъ до самой смерти своей просилъ у Бога прощенія въ семъ, плача и сильно болъзнуя.

- 44. Нѣкто изъ святыхъ говорилъ: нѣтъ лучше заповѣди не осуждать никого изъ братій. Между тѣмъ заповѣдано: обличеніемъ да обличиши ближняго твоего: и не пріимеши ради его гръха (Лев. XIX, 17). Итакъ, если ты увидишь брата согрѣшающаго и не скажешь ему съ любовію: доколѣ буду видѣть въ тебѣ тотъ же грѣхъ? отъ рукъ твоихъ взыщется кровь его; если же онъ, будучи любовно обличенъ, пребудетъ въ томъ же, то во грѣхѣ своемъ и умретъ. Итакъ, хорошо обличать съ любовію, а не поносить и уничижать, какъ врага.
- 45. Старецъ сказалъ: если увидишь, что кто-то смъется или ъстъ много, не осуждай его, но лучше скажи: блаженъ онъ, ибо не имъетъ гръховъ, и потому радуется душа его.
- 46. Одинъ великій старецъ жилъ въ Сиріи въ предълахъ Антіохіи и имълъ ученика, скораго на осужденіе, видълъ кого-либо падающимъ. Старецъ часто увъщеваль его о семъ, говоря: поистинъ, сынъ, ты заблуждаешься и только губишь душу свою, ибо кто бо въсть отъ человъкъ, яже въ человъцъ, точію духъ человъка живущій въ немъ (1 Кор. II, 11). Притомъ многіе часто немало зла дълаютъ предъ людьми и тайно каются предъ Богомъ. Также гръхъ мы видимъ, а добрыя дъла, какія онъ дълалъ, знаетъ одинъ Богъ. Еще многіе, всю жизнь свою проведши худо, часто при кончинъ своей были обрътены въ покаяніи и спаслись; бываетъ, что и ради молитвъ святыхъ пріемлются гръшники. Потому, хотя бы и собственными глазами видълъ что человъкъ, никакъ не долженъ осуждать другаго человъка. Единъ есть Судія — Сынъ Божій, а человъкъ, судящій другаго, повиненъ суду, какъ противникъ Христа, потому что судъ восхищаетъ, власть и силу, которую далъ Ему Отецъ.

- 47. Старецъ говорилъ: если увидишь очами своими брата своего падающаго, тотчасъ скажи: анаөема тебъ, сатана, братъ мой не виновенъ въ томъ. И укръпи сердце свое не осудить брата своего, потому что иначе удалится Духъ Божій отъ тебя.
- Старецъ сказалъ: что осуждаешь ты убійцъ, или блудниковъ, или гробокопателей, или другаго кого изъ беззаконниковъ, — они имъютъ своего судію. Не изслъдуй дълъ съ одной только стороны, но полюбопытствуй и о своихъ паденіяхъ, кои часто бываютъ еще хуже тъхъ. И ты часто смотрълъ нецъломудренными очами, что, какъ самъ знаешь, есть уже блудь. И ты часто поносиль брата своего; не безызвъстно же тебъ, что и о семъ сказалъ Господь: иже речеть брату своему: уроде, повинень есть гееннь огненный (Мө. V, 22). Всего же ужаснъе то, что ты, можетъ быть, недостойно приступаешь къ Святымъ Тайнамъ и бываешь повиненъ Тълу и Крови Христовымъ (1 Кор. XI, 27). И открывается, что тотъ, кого ты осуждаешь, убилъ простаго человъка, а ты убиваешь Самого Христа, становясь виновнымъ въ убіеніи Его, ибо ядый бо и піяй недостойнь, судъ себь ясть и піеть (1 Кор. XI, 29), то есть какъ тъ іудеи распяли Христа, такъ и недостойно причащающіеся Тъла и Крови Его дълаютъ то же самое. И сей судъ на нихъ совершенно справедливъ, ибо раздравшій царскую порфиру или запачкавшій ее, подвергаются одному и тому же наказанію; такъ что и тъ, кои тогда изсъкли тъло Его, и тъ, кои нынъ оскверняютъ Его, причащаясь Его съ нечистою душою, равному подвергнутся су-
- 49. Нъкто спросиль старца: почему не могу я жить съ братьями? Старецъ отвътиль: потому что не боишься Бога, ибо если бъ ты помниль, что Лотъ и въ Содомъ спасся тъмъ, что никого не осуждаль, то могъ бы ужиться, если бъ помъстился даже среди звърей.
- 50. Старецъ сказалъ: если увидишь, что братъ согръшилъ, не возлагай на него причину сего, но на того, кто боретъ его, и говори: какъ онъ побъжденъ, такъ и я.

ду по слову Апостола.

Плачь, ищи помощи у Бога и спостражди ему — невольно пострадавшему, ибо никто изъ насъ не хочетъ гръшить предъ Богомъ, но всъ мы бываемъ прельщаемы.

- 51. Одинъ старецъ разсказалъ: когда я жилъ внутреннъйшей пустынъ, пришелъ ко мнъ одинъ братъ изъ монастыря для посъщенія, и я спросиль его, какъ живутъ отцы. Онъ сказалъ: хорошо, молитвами вашими. Еще спросиль я его объ одномъ братъ, имъвшемъ худую славу. Братъ отвътилъ: онъ еще не измънилъ сей худой славы. Услышавъ сіе, я произнесъ: увы! — и вмъстъ съ этимъ словомъ погрузился въ сонъ. Въ восхищеніи я увидълъ себя, стоящимъ на святой Голгоов, и Господа нашего Іисуса Христа, распятаго среди разбойниковъ. Когда я устремился приблизится и поклониться Ему, Онъ, увидъвъ меня, громко повелълъ предстоящимъ Ему Ангеламъ: извергните его вонъ, ибо сей противникъ Мнъ тъмъ, что прежде Моего суда осудилъ брата своего. Когда меня изгоняли и я выходилъ, то затворенною дверью задержалась мантія моя и я оставилъ ее тамъ. Тотчасъ проснувшись, я сказалъ пришедшему ко мнъ: золъ день сей для меня. Тотъ спросилъ: почему, отче? Тогда я разсказалъ видъвшееся мнъ во снъ и прибавилъ: мантія моя означаєтъ покровъ Божій, бывшій на мнъ и котораго я теперь лишился. Съ того дня — говорю какъ предъ Господомъ славы — семь лътъ провелъ я, скитаясь по пустынямъ, хлъба не вкушая, подъ кровъ не входя и не видясь ни съ однимъ человъкомъ, пока опять, подобнымъ же образомъ, не узрълъ Господа моего, повелъвающаго отдать мнъ мантію мою. Слыша сіе о такомъ дивномъ старцъ, мы сказали: аще праведный едва спасается, нечестивый же и гръшный гдъ явится? (Притч. XI, 31).
- 52. Старецъ сказалъ: ничто столько не прогнъвляетъ Бога, ничто столько не обнажаетъ человъка и не поставляетъ его въ состояніе оставленія, какъ охужденіе, осужденіе и уничиженіе ближняго. То, что осужденіе тяжелъе всякаго гръха, и Самъ Господь говоритъ: лицемъре, изми первъе бервно изъ очесе твоего, и тогда узриши изъяти сучецъ изъ оче-

се брата твоего (Мө. VII, 5), то есть гръхи ближняго Господь уподобиль сучцу, а осужденіе — бревну, столько пагубно осужденіе! Оно выше всякаго гръха! Такъ, братіе, нътъ ничего тяжелъе, ничего гибельнъе осужденія ближняго. Почему не осуждаемъ мы паче самихъ себя и злыя дъла наши, которыя знаемъ точно и за которыя имъемъ дать отчетъ Богу? Для чего восхищаемъ судъ Божій? Что намъ до творенія Его? Что намъ до ближняго нашего? Что намъ до чужаго бремени? Есть у каждаго изъ насъ, о чемъ заботиться, братіе! Всякъ да внимаетъ себъ и злымъ дъламъ своимъ! Оправдать или осудить есть дъло единаго Бога, въдущаго и состояніе каждаго, и силу, и обращеніе, и дарованія, и настроеніе, и готовность — потому и судящаго, какъ Самъ Онъ единъ знаетъ.

53. Опять сказаль: возстяжемъ любовь къ ближнему, стяжемъ милосердіе къ нему, чтобъ сохранить себя отъ страшнаго для насъ охужденія, осужденія и уничиженія; будемъ помогать другъ другу, какъ собственнымъ членамъ, ибо мы едины въ отношеніи къ другому — то же, что члены тъла, какъ и Апостолъ говоритъ: всъ мы едино тъло есмы о Христь, а по единому другъ другу уди (Рим. XII, 5), и аще страждетъ единъ удъ, съ нимъ страждутъ вси уди (1 Кор. XII, 26).



Внутренній видъ монастыря преподобнаго Пачла Өнвейскаго

## Глава Х

## О РАЗСУЖДЕНІИ

- 1. Авва Антоній сказаль: иные изнурили тѣло свое подвижничествомь, но потому, что не имѣли разсужденія, далеки были отъ Бога.
- 2. Нъкоторые братія пошли къ аввъ Антонію сказать ему о видъніяхъ, какія они имъли, и узнать отъ него истинны они были или отъ демоновъ. У нихъ былъ оселъ, который по дорогъ издохъ, и какъ скоро они пришли къ старцу, онъ, предваряя ихъ, спросилъ: какъ издохъ малый оселъ на дорогъ? Братія сказали ему: откуда знаешь ты это, авва? Тотъ отвътилъ: демоны показали мнъ. Они говорятъ ему: мы затъмъ и пришли, чтобъ спросить тебя: тъ видънія, которыя мы часто имъемъ, истинны ли они и не заблуждаемся ли мы? Старецъ, примъромъ осла, увърилъ ихъ, что то было отъ демоновъ.
- 3. Нъкто, охотясь въ пустынъ за дикими звърями, увидълъ, какъ авва Антоній шутитъ съ братіями своими. Старецъ, желая убъдить его въ томъ, что иногда нужно снисходить братіямъ, повелълъ ему: вложи стрълу въ лукъ твой и натягивай. Тотъ сдълалъ такъ. Старецъ велълъ ему натянуть еще, тотъ натянулъ еще. Старецъ опять сказалъ: тяни. Звъроловъ отвътилъ: если сверхъ мъры натяну, треснетъ лукъ. Тогда авва Антоній говоритъ ему: такъ и въ дълъ Божіемъ: если сверхъ мъры будемъ напрягать братій, они скоро сокрушатся. Посему, нужно иногда снисходить имъ. Услышавъ сіе, звъроловъ пришелъ въ умиленіе и, получивъ великое назиданіе отъ старца, удалился. Также и братія, воодушевясь, возвратились въ свое мъсто.
- 4. Братъ сказалъ аввъ Антонію: помолись обо мнъ. Старецъ отвътилъ ему: ни я тебя не помилую, ни Богъ, если самъ ты не попечешься и не будешь молить Бога.

- 5. Авва Антоній говориль: Богъ не попускаетъ искушеній на родъ сей, какъ на древнихъ, ибо знаетъ, что онъ слабъ и не можетъ понести.
- 6. Еще сказалъ: придетъ время, когда люди будутъ безумствовать и, если увидятъ кого-либо не безумствующимъ, возстанутъ на него, говоря: ты безумствуешь, потому что онъ не подобенъ имъ.
- 7. Въодной киновіи оклеветали брата въблудодъяніи. Онъ пришель къ аввъ Антонію, за нимъ пришли и братія изъ киновіи, дабы уврачевать его и взять назадъ, обличая, что онъ сдълаль такъ; тотъ оправдывался, говоря, что ничего такого не сдълаль. Въ то время случился тамъ авва Пафнутій Кефала и сказалъ такую притчу: видъль я у берега ръки человъка, увязшаго въ тину по колъна; нъкоторые пришли подать ему руку и погрузили его по шею. Тогда авва Антоній сказалъ имъ объ аввъ Пафнутіи: вотъ человъкъ, могущій врачевать и спасать души. Приведенные въ сокрушеніе словомъ старцевъ, они положили метаніе брату и, убъжденные отцами, взяли его въ киновію.
- 8. Нъкогда авва Антоній получиль отъ царя Констанція письмо, чтобъ онъ пришель въ Константинополь, и, недоумъвая, что сдълать, спросиль авву Паула, ученика своего: должно ли мнъ идти? Тотъ отвътиль: если пойдешь, будешь зваться Антоній; если же не пойдешь авва Антоній.
- 9. Нъкогда авва Антоній пришель къ аввъ Аммуну въ гору Нитрійскую, и когда они увидълись, авва Аммунъ сказаль: такъ какъ молитвами твоими умножилось братство и нъкоторые желаютъ построить себъ келліи въ отдаленіи, чтобъ безмолствовать, то на какомъ удаленіи отсюда повелишь строить ихъ? Онъ отвътиль: вкусимъ въ девятый часъ и пойдемъ походимъ по пустынъ и посмотримъ мъсто. Шли они пустынею, пока не начало садиться солнце, и тогда авва Антоній сказаль: сотворимъ молитву и поставимъ крестъ: желающіе строить пусть строятъ здъсь для того, чтобъ тамошніе, намъреваясь прійти къ здъшнимъ,

приходили по вкушеніи своего куска въ девятый часъ, и здѣшніе отправлялись, сдѣлавъ то же, — тогда и тѣ и другіе будутъ неразсѣяны при взаимномъ посѣщеніи. Разстояніе же то было двенадцать знаковъ.

- 10. Авва Маркъ спросилъ авву Арсенія: для чего нъкоторые добрые люди, въ то время, какъ умираютъ, бываютъ поражаемы сильнымъ мученіемъ въ тълъ своемъ? Старецъ отвътилъ: для того чтобъ, какъ солью осоленные, они отходили туда чистыми.
- 11. Авва Даніилъ, ученикъ аввы Арсенія, разсказывалъ: нѣкогда авву Александра поразила болѣзнь, и онъ по сей причинѣ легъ на землю кверху лицемъ. Случилось, что въ это время пришелъ къ нему авва Арсеній поговорить и увидѣлъ его такъ лежащимъ. Послѣ того, какъ они побесѣдовали, авва Арсеній спросилъ: кто тотъ мірянинъ, котораго я видѣлъ здѣсь? Авва Александръ говоритъ ему: гдѣ ты его видѣлъ? Авва Арсеній отвѣтилъ: когда я сходилъ съ горы и посмотрѣлъ сюда, то увидѣлъ, что кто-то лежитъ въ пещерѣ на землѣ кверху лицемъ. Тотъ, положивъ ему метаніе, сказалъ: прости мнѣ, это былъ я, ибо болѣзнь поразила меня. Старецъ говоритъ: а я подумалъ, что это мірянинъ, потому и спросилъ тебя.
- 12. Авва Даніилъ разсказывалъ, что нѣкіе братія, намѣреваясь отправиться въ Өиваиду за льномъ, сказали: по сему случаю повидаемъ и авву Арсенія. Когда они пришли, авва Александръ вошелъ и говоритъ старцу: братія, пришедшіе изъ Александріи, желаютъ видѣть тебя. Старецъ повелѣлъ узнать у нихъ, по какой причинѣ они пришли. Узнавъ, что они идутъ въ Өиваиду за льномъ, авва Александръ передалъ о томъ старцу, и тотъ сказалъ: истинно, не увидять они лица Арсеніева, ибо не ради меня пришли, а по случаю своего дѣла. Упокой ихъ и отпусти съ миромъ, сказавъ имъ, что старецъ не можетъ принять ихъ.
- 13. Авва Петръ, ученикъ аввы Лота, разсказывалъ: былъ я нъкогда въ келліи аввы Агаоона, когда пришелъ къ нему братъ и спросилъ: я хочу житъ съ братіями. Ска-

жи мнъ, какъ я долженъ жить съ ними? Старецъ отвътилъ: какъ въ первый день, когда ты вступилъ въ среду ихъ, также и во всъ дни жизни твоей храни странничество, чтобъ не быть дерзновеннымъ съ ними. Авва Макарій спросиль: что же производитъ дерзость? Старецъ сказалъ: дерзость подобна великому зною, отъ лица котораго, когда онъ приходитъ, всъ бъгутъ, и онъ губитъ всякій плодъ древесный. Говоритъ ему авва Макарій: ужели такъ гибельна дерзость? И авва Агаоонъ отвътилъ: нътъ страсти гибельнъе дерзости, ибо она родительница всъхъ страстей. Потому дълателю не должно быть дерзостнымъ, хотя бы онъ былъ одинъ въ келліи. Я знаю однаго брата, который, проживъ годъ въ келліи, въ коей была прикладка для возлежанія, сказаль: я перешелъ бы изъ келліи и не узналъ сей прикладки, если бы другой не указалъ мнъ. Таковый есть истинный дълатель и борецъ.

- 14. Разсказывали объ аввъ Агаоонъ: пришли къ нему нъкоторые, слышавшіе о его великой разсудительности, и, желая испытать, сердится ли онъ, говорятъ ему: ты ли Агаоонъ? Слышимъ о тебъ, что ты блудникъ и гордецъ. Онъ отвътилъ: точно, это такъ. Еще говорятъ ему: ты ли Агаоонъ клеветникъ и пустословъ? Онъ сказалъ: я. Опять говорятъ: ты ли Агаоонъ еретикъ? Онъ отвътилъ: нътъ, я не еретикъ. Тогда они просили его: скажи намъ, почему прежнее ты принималъ, а сего слова не вынесъ? И онъ изъяснилъ: первое я приписываю себъ, потому что въ томъ есть польза для души моей, а еретичество есть отлученіе отъ Бога. Услышавъ сіе, они подивились разсудительности его и отошли съ назиданіемъ.
- 15. Спросили того же авву Агаона: что выше тълесный трудъ или храненіе сердца? Старецъ отвътиль: человъкъ подобенъ дереву: трудъ тълесный листья, а храненіе сердца плодъ. Но какъ по Писанію: всяко убо древо, еже не творитъ плода добра, постькаемо бываетъ, и во огнъ вметаемо (Мо. III, 10), то очевидно, что все тщаніе наше должно быть о плодъ, то есть о храненіи ума. Впрочемъ, ну-

женъ и лиственный покровъ и убранство, каково суть — тълесный трудъ.

- 16. Авва Агаоонъ былъ мудръ въ умномъ дъланіи, не лънивъ въ тълесномъ и во всемъ умъренъ въ рукодъліи, въ пищъ и въ одъяніи.
- 17. Онъ же, придя въ Скитъ, когда тамъ было собраніе по какому-то дѣлу и уже опредѣлено было рѣшеніе, сказалъ: не хорошо рѣшили вы дѣло. Они спросили его: ты кто такой, что такъ говоришь? Авва отвѣтилъ: сынъ человѣческій, ибо сказано: аще воистинну убо правду глаголете, правая судите, сынове человъчестій (Пс. LVII, 2).
- 18. Онъ же сказалъ: если гнъвливый и мертваго воскреситъ, то все не будетъ пріятенъ Богу.
- 19. Еще сказаль: если кто-то любезень будеть мнѣ по преимуществу, и я уразумѣю, что онъ низводить меня въ умаленіе, то отсѣку его отъ себя.
- 20. Авва Даніилъ говорилъ, что прежде, нежели къ отцамъ нашимъ пришелъ авва Арсеній, они жили съ аввою Агаоономъ. Авва Агаоонъ любилъ авву Александра, ибо онъ былъ подвиженъ и кротокъ. Случилось, что, когда всъ ученики его мыли пальмовыя вътви въ ръкъ, авва Александръ мылъ неспъша, и, придя, братія сказали старцу: братъ Александръ ничего не дълалъ. Желая уврачевать ихъ, старецъ сказалъ ему: братъ Александръ! Мой хорошенько, ибо это лънь. Услышавъ сіе, тотъ опечалился, но послъ старецъ утъшилъ его, говоря: развъ я не зналъ, что ты хорошо дълаешь? Но сказалъ тебъ такъ при нихъ, дабы уврачевать помыслъ ихъ послушаніемъ твоимъ, братъ.
- 21. Нъкто изъ отцевъ разсказывалъ, что въ Келліяхъ быль одинъ трудолюбивый старецъ, носившій рогожу. Когда пришелъ онъ къ аввъ Аммону, тотъ, увидъвъ его въ рогожъ, сказалъ: это нисколько не принесетъ тебъ пользы. Старецъ спросилъ его: три помысла безпокоятъ меня: или блуждать по пустынямъ, или отойти на чужбину, гдъ бы никто не зналъ меня, или затвориться въ келліи ни съ къмъ не видъться и вкушать черезъ два дня. Авва Аммонъ

отвътилъ ему: ничего изъ сихъ трехъ не полезно тебъ исполнить, но сиди лучше въ келліи своей, вкушай понемногу каждый день, имъй всегда въ сердцъ своемъ слово мытаря — и можешь спастись.

- Пришли нъкогда къ аввъ Ахиллъ три старца, изъ коихъ одинъ имълъ худую славу. Одинъ изъ старцевъ попросилъ: авва! Сдълай мнъ мрежу. Онъ сказалъ: не сдълаю. И другой просиль: сотвори милость, сдълай намъ одну мрежу, чтобъ имъть память о тебъ въ монастыръ. И другому отказалъ за недостаткомъ досуга. Наконецъ, говоритъ и имъвшій худую славу: сдълай мнъ одну мрежу, чтобъ было у меня нъчто отъ рукъ твоихъ, авва! И онъ тотчасъ отвътиль: для тебя сдълаю. Послъ два старца сказали ему наединъ: почему, когда мы просили тебя, ты отказалъ намъ, а ему сказалъ — для тебя сдълаю? Старецъ говоритъ имъ: вамъ сказалъ я — не сдълаю, и вы не оскорбились, приписывая отказъ моему недосугу, а если ему я не сдълаю мрежу, то онъ подумаетъ: върно услышалъ старецъ о гръхъ моемъ и не захотълъ сдълать, — тъмъ я тотчасъ отръзалъ бы вервь. Итакъ, я ободрилъ душу его, да не будетъ поглощенъ печалію таковый.
- 23. Авва Аммой говорилъ: пришли мы нѣкогда я и авва Витивъ къ аввѣ Ахиллѣ и услышали, что онъ повторялъ слова: Іакове, Іакове... не убойся изыти во Егупетъ (Быт. XLVI, 2, 3); и долго повторялъ онъ сіе изрѣченіе. Когда мы постучались и онъ отворилъ намъ, то спросилъ, откуда мы. Боясь сказать, что изъ Келлій, мы отвѣтили: съ Нитрійской горы. Авва говоритъ: что я могу сдѣлать для васъ, разъ пришли вы ко мнѣ изъ такой дали? И ввелъ насъ. Мы просили его сказать намъ слово назиданія, въ келліи же увидѣли длинную вервь. Старецъ сказалъ: съ вечера до сего времени я сплелъ двадцать локтей сей верви, и, поистинѣ, не имѣю въ ней нужды, но, боясь, какъ бы не прогнѣвался на меня Богъ и не укорилъ меня, говоря: почему, имѣя силы работать, ты не работалъ? я тружусь и дѣлаю немного по силѣ моей. Получивъ назиданіе, мы удалились.

- 24. Говорили объ аввъ Аммоъ, что однажды онъ заготовиль пятьдесятъ мъръ пшеницы на свое употребленіе и разсыпаль ее на солнцъ. Однако, прежде, нежели она высохла, увидълъ онъ въ томъ мъстъ что-то не полезное себъ и сказалъ ученикамъ своимъ: пойдемъ отсюда. Тъ очень опечалились, и старецъ, видя печаль ихъ, сказалъ имъ: хлъбовъ ли ради вы печалитесь? Истинно, я знаю такихъ, кои бъжали, оставивъ крашенные шкафы съ пергаменными книгами, даже и дверей не затворили, но ушли, оставивъ ихъ отпертыми.
- 25. Разсказывали объ одномъ старцъ, что онъ въ продолженіи пятидесяти лътъ не вкушалъ хлъба и воду пилъ не часто и говорилъ: я умертвилъ въ себъ блудъ, сребролюбіе и тщеславіе. Авва Авраамъ, услышавъ о семъ, пришелъ къ нему и говоритъ: сказалъ ты это? Старецъ подтвердилъ. Тогда авва Авраамъ спросилъ его: вотъ входишь ты въ келлію свою и находишь на рогож в своей женщину. Можешь ли думать, что это не женщина? Тотъ отвътилъ: нътъ, но буду бороться съ помысломъ, чтобъ не касаться ея. Авва Авраамъ сказалъ на то: ты не умертвилъ страсть, она живетъ, только связывается. Опять, вотъ ты идешь и видишь камни и черепки, а посреди нихъ золото. Можетъ ли мысль твоя счесть послъднее равнымъ первымъ? Старецъ отвътилъ: нътъ, но я буду бороть помыслъ, чтобъ не взять его. Авва сказаль: страсть живетъ, только связывается. Снова спрашиваетъ авва Авраамъ: положимъ, слышишь ты о двухъ братьяхъ, что одинъ любитъ тебя, а другой ненавидитъ и злословитъ. Если они придутъ къ тебъ, равными ли они будутъ для тебя? Тотъ отвътилъ: нътъ, но я буду бороть помысль, дабы благотворить какъ любящему меня, такъ и ненавидящему. Авва Авраамъ говоритъ ему: итакъ, страсти живутъ, только святыми они связываются.
- 26. Авва Авраамъ разсказывалъ объ одномъ изъ отцевъ, который былъ писцомъ и который не вкушалъ хлъба. Однажды пришелъ къ нему братъ и попросилъ написать ему книгу. Старецъ всегда имълъ умъ въ созерцаніи и напи-

салъ книгу съ пропусками, и не ставя знаковъ. Братъ, получивъ ее и желая разставить знаки, нашелъ пропуски и сказалъ старцу: есть пропуски, авва! Старецъ отвътилъ: пойди и исполни прежде написанное, затъмъ приходи, и я напишу то, чего не достаетъ.

- 27. Нъкогда авва Агаоонъ спросиль авву Алонія: какъ бы мнъ удержать языкъ свой, чтобъ онъ не говориль лжи? Авва Алоній отвътиль ему: если не будешь лгать, то надълаешь много гръховъ. Тотъ сказаль: какъ это? Старецъ отвътиль ему: напримъръ, два человъка совершили при тебъ убійство, и одинъ изъ нихъ убъжаль въ твою келлію. Вотъ ищущіе его спрашиваютъ тебя: при тебъ совершилось убійство? Если ты не солжешь, то предашь человъка на смерть, но лучше оставь его предъ Богомъ безъ узъ, ибо Богъ знаетъ все.
- 28. Говорили объ аввъ Антіанъ, старцъ Өиваидскомъ, что въ юности своей совершиль онъ много подвиговъ, но въ старости заболъль и ослъпъ. Братія, ради немощи его, доставляли ему много утъшеній и сами влагали пищу въ уста его. Спросили о семъ авву Аіо: что будетъ старцу вслъдствіе такого великаго утъшенія? И авва отвътиль имъ: увъряю васъ, что если сердце его желаетъ и охотно принимаетъ сіе, то, даже если онъ съъстъ одинъ финикъ, Богъ вычтетъ то изъ труда его; если же не желаетъ, а принимаетъ, не хотя того, Богъ сохранитъ трудъ его цълымъ, ибо принуждали старца противъ воли его; тъ же получатъ свою мзду.
- 29. Нъкій старецъ оставиль по себъ аввъ Геласію келлію съ принадлежащимъ ей полемъ въ окрестностяхъ Никополя. Одинъ земледълецъ, родственникъ почившаго старца, пришелъ къ Вакатъ, первенствующему тогда въ Никополъ Палестинскомъ, и просилъ то поле, какъ долженствующее перейти къ нему по законамъ. Сей же Вакатъ, какъ человъкъ сильный, покушался самочинно взять поле у аввы Геласія, но авва не уступалъ, не желая отдать келлію мірянину. Однажды Вакатъ, увидъвъ животныхъ аввы Геласія, перевозившихъ маслины съ доставшагося аввъ поля, насильно пе-

рехватилъ ихъ и отвезъ маслины въ свой домъ; послѣ же едва, съ большимъ позоромъ, отпустилъ животныхъ съ ихъ приборомъ. Блаженный старецъ нисколько не спорилъ о плодахъ, но владенія полемъ не уступалъ по упомянутой причинъ. Раздраженный Вакатъ, по требованію, впрочемъ, и другихъ дълъ, ибо любилъ судиться, — устремился въ Константинополь, идя пешкомъ. Прибывъ въ предълы Антіохіи и услышавъ о святомъ Сумеонъ, который сіялъ тогда подобно великому свътилу, такъ какъ былъ выше человъка, Вакатъ, какъ христіанинъ, пожелалъ его видъть. Святой же Сумеонъ узрѣлъ его со столпа и, лишь только тотъ вступилъ въ монастырь, спросиль: откуда ты, куда идешь и зачъмъ? Онъ отвътилъ: я изъ Палестины и иду въ Константинополь по многимъ нуждамъ, надъясь молитвами святыни твоей возвратиться назадъ и припасть къ стопамъ твоимъ. Святой Сумеонъ говоритъ ему: не хочешь, безнадежнъйшій изъ людей, сказать, что идешь противъ человъка Божія? Нътъ тебъ добраго пути, и ты не увидишь болъе дома своего. Итакъ, коль послушаешь совъта моего, поспъши отсюда къ нему и раскайся предъ нимъ, если только живой достигнешь мъста своего. Въ тотъ же часъ объятый горячкою и уложенный бывшими съ нимъ на носилки, онъ былъ отправленъ въ страну свою, дабы покаяться аввъ Геласію; однако по пророчеству святаго скончался, не достигнувъ дома. О семъ сынъ его, также именовавшійся Вакатомъ, разсказываль по смерти отца своего многимъ мужамъ, достойнымъ въроятія.

- 30. Говорили объ аввъ Даніилъ слъдующее: когда пришли варвары въ Скитъ, отцы убъжали; старецъ же, сказавъ: если не печется обо мнъ Богъ, то зачъмъ и сижу я здъсь? прошелъ среди варваровъ, и они не увидъли его. Послъ того говоритъ онъ себъ: вотъ Богъ явилъ попеченіе обо мнъ, и я не умеръ; сдълай же и ты человъческое и бъги, какъ отцы. Поднялся и убъжалъ.
- 31. Авва Даніилъ говорилъ: по той мъръ, какъ тучнъетъ тъло, истощается душа; и по той мъръ, какъ истощается тъло, тучнъетъ душа.

- 32. Авва Даніилъ разсказывалъ, что, когда авва Арсеній жилъ въ Скитъ, былъ тамъ монахъ, кравшій вещи у старцевъ. Авва Арсеній взялъ его къ себъ въ келлію, желая пріобръсти его и успокоить старцевъ, ему же сказалъ: чего ни захочешь, буду тебъ доставлять, только не кради. И давалъ ему и золото, и мелкіе деньги, и одежду, и все потребное, но онъ уходилъ и опять воровалъ. Тогда старцы, видя, что онъ не перестаетъ красть, изгнали его, говоря: если братъ имъетъ какой-либо гръхъ немощи, должно его терпъть; если же воруетъ, изгоняйте его, ибо онъ и свою душу губитъ и смущаетъ всъхъ, кои живутъ въ томъ мъстъ.
- 33. Спросили блаженнаго Епифанія: почему заповъдей закона десять, а заповъдей блаженствъ девять? Онъ отвътилъ: десятословіе равночисленно казнямъ егупетскимъ, а число блаженствъ есть тройственный образъ Троицы.
- 34. Его же спросили: достаточно ли однаго праведника, чтобъ умилостивить Бога? Онъ отвътиль: конечно, ибо Онъ Самъ сказаль: аще обрящете мужа творящаго судъ и ищуща въры: милосердъ буду ему (Iep. V, 1).
- 35. Нъкогда шелъ блаженный Ефремъ, и по чьемуто внушенію подходитъ къ нему одна блудница, дабы склонить его на постыдное смъшеніе или, по крайней мъръ, подвигнуть на гнъвъ, ибо его еще никто никогда не видълъ гнъвающимся. Онъ сказалъ ей: послъдуй мнъ. И когда они дошли до многолюднаго мъста, онъ предложилъ: на этомъ мъстъ сотворимъ, какъ ты хотъла. Видя множество народа, она спросила его: какъ можемъ мы сдълать это при такомъ многолюдствъ и не постыдиться? Тогда онъ сказалъ ей: если мы стыдимся людей, то тъмъ паче должны стыдиться Бога, обличающаго тайная тмы (1 Кор. IV, 5). Такъ, пристыженная, она удалилась.
- 36. Говорили объ аввъ Зинонъ, что сначала онъ ничего не хотълъ принимать ни отъ кого. Посему, и приносившіе отходили съ печалію, такъ какъ онъ не принялъ, и приходившіе, дабы получить что-либо отъ вели-

каго старца, удалялись безъ утъшенія, ибо онъ не имъль, что дать. Наконецъ, старецъ сказаль: что же мнъ дълать, ибо и приносящіе скорбятъ, и желающіе получить — не утъшаются? Вотъ, что надобно сдълать: если кто принесетъ — возьму, и если кто попроситъ — отдамъ ему. Сдълавъ такъ, онъ и самъ былъ покоенъ, и всъмъ удовлетворялъ.

- 37. Пришли къ аввъ Зинону братія и спросили: отче, что значитъ написанное въ книгъ Іова: небо же нечисто предъ Нимъ (Іов. XV, 15)? Старецъ отвътилъ: братія оставили гръхи свои и изслъдуютъ небеса. Толкованіе же слова сего таково: поелику одинъ Богъ чистъ, то и сказалъ (Елифазъ): небо же нечисто.
- 38. Говорили объ аввъ Зинонъ, что онъ былъ малъ ростомъ, тонокъ тъломъ, но весьма самоуглубленъ и исполненъ желанія и горячности къ Богу. Имълъ онъ также великое состраданіе къ людямъ, и отовсюду приходили къ нему міряне и монахи, открывали свои помыслы и получали врачеваніе.
- 39. Пришли мы къ одному изъ отцевъ, нъкогда пребывавшему близъ святаго Зинона, и, когда онъ простеръ къ намъ слово назиданія, спросили его объ одномъ помыслъ, говоря такъ: если кто-то имъетъ помыслъ и одолъвается имъ, но при этомъ старается назидаться словомъ о чистотъ, прочитаннымъ у отцевъ, желая исправить по слову ихъ дъло и не можетъ, хорошо ли открыть о томъ кому-нибудь изъ отцевъ или онъ долженъ стараться исполнять только то, что вычиталь, довольствуясь своею совъстію? Старецъ отвътиль намъ: онъ долженъ открыть другому, могущему пользовать его, и не полагаться на себя, ибо никто не можетъ помогать самъ себъ, особенно если дойдетъ до того, что заболитъ страстями. Затъмъ продолжилъ: и со мною въ юности случилось нъчто подобное. Имълъ я болъзнь душевную и былъ одолъваемъ ею. Слыша объ аввъ Зинонъ, что онъ многихъ уврачеваль, вознамърился и я пойти открыться ему, но діаволь воспрепятствоваль мнъ, говоря: ты уже знаешь, что должно дълать, — пользуйся тъмъ, что вычиталъ. Для чего

тебъ идти и соблазнять старца? И было такъ: когда я готовъ быль отправиться къ нему, брань отступала отъ меня, чтобъ я не ходиль; когда же я соглашался не ходить, страсть опять наводняла меня. Когда опять собирался идти, тъ же самыя козни строилъ мнъ врагъ, не допуская меня до того, чтобъ я открылся старцу. Если иногда и доходилъ я до старца, чтобъ открыться ему, врагъ не попускалъ, стыдомъ смущая сердце мое и говоря: уже знаешь, какъ долженъ ты врачевать себя! Какая нужда сообщать о томъ другому? Въдь ты не нерадишь о себъ и знаешь, какъ сказали отцы. Все сіе вселяль въ меня врагъ, чтобъ не открылъ я болъзни врачу и не получилъ врачеванія. Старецъ замъчаль, что я имъю помыслы, но не обличалъ меня, ожидая, пока я самъ открою ихъ ему, потому поучалъ меня пути правому и отпускалъ. Наконецъ, сокрушаясь и плача, я сказалъ душъ своей: доколъ же, горькая душа, не будешь ты хотъть принять врачевство? Издалека приходятъ къ старцу и исцъляются, а ты, имъя въ такой близости врача, стыдишься и остаешься не уврачеванною? И, возжегшись сердцемъ, всталъ я и сказалъ себъ: если, придя къ старцу, я не найду у него никого, то уразумъю, что сіе есть воля Божія — открыть ему помыслъ мой. Пришелъ и не нашелъ никого. Старецъ по обычаю поучалъ меня о спасеніи души и какъ можно очиститься отъ скверныхъ помысловъ, — я же опять застыдился открыться ему и просиль отпустить меня. Старецъ, сотворивъ молитву, пошелъ проводить меня до внѣшнихъ воротъ, идя впереди; я же, томимый помыслами — сказать или не сказать старцу, — мало-помалу ступалъ позади него. Онъ не смотрълъ на меня и взялся было уже за дверь, чтобъ отворить мнъ, но, увидъвъ, сколь сильно меня мучатъ помыслы, обратился ко мнъ и, стуча въ грудь мою, спросилъ: что у тебя? И я также человъкъ. Какъ только сказалъ мнъ старецъ слово сіе, я почувствоваль, что онъ какъ бы отверзъ сердце мое — упаль я на лице къ ногамъ его, умоляя: помилуй меня. Онъ говоритъ мнъ: что у тебя? Я отвътилъ: ты знаешь, какую нужду имъю я. Сказалъ онъ мнъ: тебъ самому должно открыть,

что у тебя. Когда же я со стыдомъ открылъ ему страсть мою, онъ говоритъ мнъ: почему же ты стыдился сказать то мнъ? Не человъкъ ли и я? Хочешь, — я скажу тебъ свое? Не три ли года, какъ ты ходишь сюда, имъя такіе помыслы, и не открываешь ихъ? Такъ какъ я по-прежнему оставался поверженнымъ предъ нимъ и умолялъ: помилуй меня ради Бога, — онъ сказалъ: поди, не неради о молитвъ своей и никого не осуждай. Я вернулся въ келлію свою, не нерадъль о молитвъ и, благодатію Божіею и молитвами старца, уже не быль болъе томимъ тою страстію. Однако, спустя годъ, напалъ на меня такой помыслъ: можетъ быть Богъ по милости своей сдълаль тебъ это, а не ради старца? Иду къ нему, желая искусить его, и, отведя въ сторону, полагаю метаніе и говорю: умоляю боголюбіе твое, отче, помолись обо мнъ, о томъ помыслъ, который я нъкогда открылъ тебъ. Оставивъ меня лежащимъ у ногъ своихъ и помолчавъ немного, онъ говоритъ: встань и знай толкъ. Услышавъ сіе, отъ стыда я желаль бы, чтобъ земля пожрала меня; поднявшись, я не могъ взглянуть на лице старца и въ удивленіи удалился въ келлію свою.

Тотъ же старецъ въ подтверждение добродътелей закона и въ наше назиданіе разсказаль намъ слъдующее: два брата, жившіе въ одной лауръ каждый въ особой келліи, ходили другъ къ другу. Однажды одинъ изъ нихъ сказалъ другому: мнъ хочется сходить къ аввъ Зинону и открыть ему нъкоторый помыслъ. На сіе и другой сказалъ: я также желаю открыть ему свой помыслъ. И они пошли вмъстъ. Каждый, наединъ, повъдалъ старцу о своемъ помыслъ, но одинъ припалъ къ старцу, со слезами умоляя его, и тотъ сказалъ ему: иди, не предавай себя, никого не осуждай и не неради о молитвъ своей. И братъ сей возвратился, уврачевавшись. Другой же братъ, открывъ помыслъ, не просилъ старца преболъзненно, а лишь сказалъ: молись обо мнъ. Спустя нъкоторое время, братья увидълись, и одинъ спросилъ другаго: когда мы ходили къ старцу, открылъ ли ты помыслъ, о которомъ желалъ повъдать? Тотъ отвътилъ: открылъ. Братъ

снова спросиль: получиль ли ты пользу, открывь его? Онь сказаль: получиль; молитвами старца Богь уврачеваль меня. А я хоть и открыль, — признался другой, но никакого не почувствоваль облегченія. Тогда уврачевавшійся говорить: какъ просиль ты старца? И брать разсказаль, что просиль помолиться о немь, ибо имъеть такой-то помысль. На сіе уврачевавшійся брать сказаль: а я, открываясь ему, омочиль ноги его слезами моими, умоляя его помолиться обо мнт, и молитвами его исцтлиль меня Богь. Потому, — заключиль свой разсказь старець, просящій кого-нибудь изь отцевь о помыслахь должень съ болт неностію и отъ всего сердца просить его, какъ Бога, и тогда получить помощь; а открывающій ихъ нерадиво или даже искушающій, не только не получить пользы, но еще и осудится.

- 41. Авва Исаія говориль: простота и немъряніе себя очищають сердце отъ лукавыхъ.
- 42. Еще говориль: кто ходить съ братомъ своимъ въ коварствъ, того не минуетъ печаль сердечная.
- 43. Опять говориль: тщетно служение того, кто говорить одно, а на сердцъ въ лукавствъ имъетъ другое. Не прилъпляйся къ таковому, чтобъ онъ не заразилъ тебя своимъ прилипчивымъ ядомъ.
- 44. Онъ же сказалъ: прибыль, честь и удовольствія борютъ человъка до самой кончины, но не должно снисходить имъ.
- 45. Авва Өеодоръ Фермейскій говориль: если будешь имѣть дружбу съ кѣмъ-нибудь, и случится тому впасть въ искушеніе блуда, то, коль можешь, подай ему руку и извлеки наверхъ. Если же онъ впадетъ въ ересь и не приметъ убѣжденій твоихъ къ обращенію, скорѣе отсѣки его отъ себя, чтобъ не быть и самому тебѣ увлечену въ ту же яму, если замедлишь съ нимъ.
- 46. Нъкто изъ отцевъ разсказывалъ, что при аввъ Исаакъ одинъ братъ пришелъ въ церковь, что въ Келліяхъ, въ маломъ кукуліи. Старецъ выгналъ его, говоря: не можешь быть въ церкви, ибо здъсь монахи, а ты мірянинъ.

- 47. Нъкто изъ старцевъ пришелъ къ аввъ Өеодору и сказалъ ему: вотъ такой-то братъ возвратился въ міръ. Старецъ отвътилъ на то: сему ты дивишься? Не дивись. Но дивись лучше, если услышишь, что кто-либо возмогъ избъжать челюстей врага.
- 48. Онъ же пришелъ нъкогда къ аввъ Іоанну, отъ рожденія еvнуху, и между разговоромъ сказалъ: когда я жилъ въ Скитъ, дъла души были дъломъ нашимъ, а рукодъліе мы почитали какъ бы придъліемъ; нынъ же дъло души стало придъліемъ. Братъ спросиль его: какое дъло есть дъло души, почитаемое нами нынъ придъліемъ, и что есть придъліе, почитаемое нами нынъ дъломъ? Старецъ отвътилъ: все, совершаемое по заповъди Божіей, есть дъло души, а работать на себя и собирать — сіе должны мы почитать придъліемъ. Братъ попросилъ: уясни мнъ сей предметъ. И старецъ сказаль: вотъ услышишь обо мнъ, что я заболъль, и ты долженъ посътить меня, но говоришь себъ: оставить ли мнъ свое дъло и теперь же пойти? Окончу лучше дъло свое и тогда пойду. Затъмъ представится другой поводъ... и ты не пойдешь совсъмъ. Еще: говоритъ тебъ другой братъ: помоги мнъ! А ты размышляешь: оставить ли мнъ дъло свое и идти работать съ нимъ? Итакъ, если не пойдешь, то оставишь заповъдь Божію, что есть дъло души, и будешь дълать придъліе, то есть дъло рукъ.
- 49. Онъ же сказалъ: другой такой добродътели нътъ, какъ не уничижать ближняго.
- 50. Одинъ братъ сказалъ аввъ Өеодору: хочу исполнить заповъди. Старецъ разсказалъ ему объ аввъ Өеонъ, что и онъ сказалъ нъкогда: хочу съ помощію Божіею исполнить свой помыслъ. Потомъ взялъ пшеницы, приготовилъ хлъбъ и сълъ въ келліи своей.
- 51. Авва Авраамъ Иверскій спросилъ авву Өеодора Елеvөеропольскаго: что лучше, отче славу ли стяжевать мнѣ или безчестіе? Старецъ отвѣтилъ: что до меня, то я хочу лучше стяжать славу, нежели безчестіе, ибо, если сдѣлано доброе дѣло и буду славимъ, могу осудить свой помыслъ,

что недостоинъ сей славы; безчестіе же происходитъ отъ порочныхъ дѣлъ. Чѣмъ же я могу утѣшить сердце свое тогда, когда люди будутъ соблазняться мною? Итакъ, лучше дѣлать добро и быть славиму. Авва Авраамъ сказалъ: хорошо сказалъ ты, отче!

- 52. Спросили мать Өеодору: какъ можно, принимая слухомъ разныя рѣчи какія бы то ни было оставаться съ единымъ Богомъ? Она отвѣтила: какъ, сидя за трапезою, гдѣ много хорошихъ яствъ, ты хотя и вкушаешь ихъ, но безъ услажденія, такъ и когда коснутся слуха твоего мірскія рѣчи, имѣй сердце свое обращеннымъ къ Богу. При такомъ расположеніи, слушая безъ услажденія, не претерпишь никакого вреда.
- 53. Случилось нѣкоторымъ старцамъ въ Скитѣ вкушать вмѣстѣ. Былъ съ ними и авва Іоаннъ Коловъ. Одинъ пресвитеръ всталъ, чтобъ подать чашу воды, но никто не рѣшился принять ея отъ него, кромѣ аввы Іоанна. Старцы удивились и сказали ему: какъ ты, будучи меньше всѣхъ, дерзнулъ принять услугу отъ пресвитера? Онъ отвѣтилъ имъ: когда я встаю, чтобъ подать чашу, то радуюсь, если всѣ примутъ ее, дабы имѣть мнѣ награду. Такъ и самъ принялъ ее теперь для того, чтобъ была подающему награда и чтобъ онъ не опечалился, что никто не принялъ ее отъ него. Когда онъ сказалъ сіе, они удивились и получили назиданіе отъ его разсудительности.
- 54. Братъ спросилъ авву Іоанна: какъ душа моя, имъя свои раны, не стыдится осуждать ближняго? Старецъ разсказалъ на то такую притчу касательно осужденія: одинъ бъдный человъкъ имълъ жену, но, увидъвъ другую женщину, понравившуюся ему, взялъ и ее. Объ онъ были нагія. Въ нъкоторомъ мъстъ случился большой праздникъ, и онъ просили его взять ихъ съ собой. Онъ посадилъ ихъ въ бочку и, съвъ на корабль, прибылъ въ то мъсто. Когда настала жара и люди разошлись, одна изъ нихъ, выглянувъ и не увидъвъ никого, выскочила и среди мусора подобрала кой-какія лохмотья, сдълала себъ препоясанье и расхаживала смъло. Дру-

гая же, будучи нагой и сидя внутри, говорила: вотъ блудница сія не стыдится ходить нагою. Поскорбълъ о томъ мужъ ея и сказалъ: та хоть срамное свое покрыла, а ты вся голая и не стыдишься такъ говорить. Таково и дъло охужденія.

- 55. Еще говорилъ старецъ о душъ, желающей покаяться: въ городъ была красивая блудница, имъвшая много любовниковъ. Одинъ управитель, придя къ ней, сказалъ: объщай мнъ жить цъломудренно, и я возьму тебя въ жены. Она объщала, и онъ взялъ ее въ домъ свой. Любовники, желая ее, ръшили такъ: если мы войдемъ въ домъ управителя, взявшаго ее, и онъ узнаетъ, то будетъ мучить насъ; но обойдемъ домъ и позади него свистнемъ ей, она, узнавъ тонъ свиста, выйдетъ къ намъ; и тогда мы не будемъ уже виноваты. Но она, услышавъ свистъ, заткнула уши, вбъжала во внутреннъйшій покой и затворила двери. Блудница, пояснилъ старецъ, есть душа; любовники ея суть страсти и люди; управитель Христосъ; внутреннъйшій покой въчная обитель; свистящіе злые демоны, но душа, желающая покаяться, всегда убъгаетъ отъ нихъ ко Господу.
- 56. Нъкто изъ отцевъ спросилъ авву Іоанна: кто есть монахъ? Старецъ сказалъ: труженикъ, ибо трудитъ себя во всякомъ дълъ. Таковъ есть монахъ.
- 57. Нъкогда пришли отцы къ аввъ Исааку, дабы сдълать его пресвитеромъ. Услышавъ о томъ, онъ убъжалъ въ Егупетъ и, достигши однаго поля, скрылся въ травъ. Отцы погнались за нимъ, добрались до того же поля и ръшили тамъ отдохнуть, ибо была ночь, осла же пустили пастись. Оселъ набрелъ на старца и сталъ надъ нимъ. Утромъ, ища осла, они нашли и авву Исаака и, удивившись, хотъли связать его, но онъ не допустилъ до того, говоря: я болъе не убъгу, ибо въ намъреніи вашемъ есть воля Божія, и куда я не убъгу, на нее же и набреду.
- 58. Авва Исаакъ сказалъ: не приводите сюда мальчиковъ, ибо въ Скитъ четыре церкви опустъли изъ-за нихъ.
- 59. Авва Пименъ спросилъ авву Іосифа: что мнъ дълать, когда приступаютъ ко мнъ страсти, противо-

стать ли имъ или дозволить войти? Старецъ отвътилъ ему: оставь ихъ войти и послъ борись съ ними. И авва Пименъ возвратился въ Скитъ. Позже нъкто изъ оивеянъ, придя въ Скитъ, разсказалъ братіямъ, что, когда онъ спросилъ авву Іосифа о приступившей страсти — противостать ли ей или дозволить войти, авва сказалъ: никакъ не дозволяй страстямъ входить, но тотчасъ же отсъкай ихъ. Услышавъ сіе, авва Пименъ пришелъ къ аввъ Іосифу и сказалъ ему: авва, я ввърилъ тебъ свои помыслы; и вотъ, ты иначе сказалъ өивеянину. Старецъ отвътилъ ему: ужель ты не знаешь, что я люблю тебя? И не говорилъ ли ты — скажи мнъ такъ, какъ бы себъ? Онъ сказалъ: такъ было. Тогда старецъ продолжилъ: если войдутъ страсти, и ты дозволишь самъ, и примешь отъ нихъ удары, то есть поборешься съ ними, то они сдълаютъ тебя искуснъйшимъ. Это сказалъ я тебъ, какъ себъ. Но есть другіе, для коихъ полезнъе, дабы страсти не приближались къ нимъ, и такимъ слъдуетъ отсъкать ихъ тотчасъ же.

- 60. Одинъ братъ спросилъ авву Іосифа: авва! Что мнѣ дѣлатъ, ибо я не могу ни вести строгую жизнь, ни работать и подавать милостыню. Старецъ сказалъ ему: если ты не можешь дѣлать ничего изъ того, храни, по крайней мѣрѣ, совѣсть свою чистою отъ всякаго зла относительно ближняго твоего и спасешься.
- 61. Нъкто изъ братій разсказываль: пришель я однажды въ нижнюю Праклею къ аввъ Іосифу. Въ монастыръ онъ имъль прекрасную смоковницу и утромъ говоритъ мнъ: пойди ъшь. Тогда была пятница, и я не пошель ради поста, но потомъ, умоляя старца, просиль: ради Бога скажи мнъ помысль сей: вотъ ты говорилъ мнъ: пойди ъшь, я же ради поста не пошелъ, но смущался по причинъ заповъди твоей, разсуждая, съ какимъ помысломъ ты повелълъ мнъ сіе и что должно было мнъ сдълать. Старецъ сказалъ: отцы сначала не говорятъ братіямъ прямо, но болъе криво, а когда увидятъ, что они исполняютъ кривое, тогда уже говорятъ имъ истинное, зная, что они послушны на все.

- 62. Братъ спросилъ авву Іосифа: хочу выйти изъ киновіи и сидѣть въ уединеніи. Старецъ сказалъ: гдѣ видишь, что душа твоя обрѣтаетъ покой и не вредится, тамъ и сиди. Братъ опять спросилъ: что же посовѣтуешь мнѣ сдѣлать, ибо я обрѣтаю покой и въ киновіи, и наединѣ? Старецъ отвѣтилъ: если ты и въ киновіи, и наединѣ обрѣтаешь покой, то положи сіи оба помысла твои какъ бы на вѣсы и, гдѣ увидишь болѣе себѣ пользы, и какой изъ помысловъ перевѣситъ, то и дѣлай.
- 63. Нъкто разсказываль: однажды пришли мы я и мудрецъ Софроній — къ аввъ Іосифу въ Еннатъ, и старецъ съ радостію и усердіемъ началь бесъдовать съ нами. Былъ онъ украшенъ всякою добродътелію и опытенъ во внешнемъ ученіи. Когда мы сидъли и бесъдовали о душеспасительныъ предметахъ, пришелъ изъ Аилы нъкій христолюбецъ и далъ старцу три монеты, говоря: прими ихъ, отче честный, и помолись о кораблъ моемъ, который я нагрузилъ и отослаль въ Эвіопію. Но старець совству не обратиль на него вниманія. Господинъ Софроній сказалъ ему: прими ихъ, отче, и дай нуждающемуся. Старецъ отвътилъ на то: двойной стыдъ, сынъ мой, взять то, въ чемъ не имъешь нужды, и своими руками обязаться пожинать чуждое терніе. О, если бъ мнъ пожать тернія своей души! Притомъ написано: если съещь, свое съй, ибо чужое горчае волчцевъ. Особенно же, сынъ мой, потому не принимаю, что его прошеніе не есть прошеніе о душъ. Тотъ спрашиваетъ его: итакъ, что же? Если творитъ человъкъ нъчто, какъ милостыню, развъ не вмъняетъ ему того Богъ? Старецъ отвътилъ: есть большое различіе въ милостыняхъ по цѣли милостыни: одинъ творитъ ее для благословенія дома своего, и Богъ благословляетъ домъ его; другой творитъ милостыню ради корабля своего, и Богъ милуетъ корабль его; иной творитъ ее ради чадъ своихъ, и Богъ хранитъ чадъ его; а иной творитъ для прославленія, и Богъ прославляетъ его. Не презираетъ Богъ никого, но чего хочетъ каждый, то и подаетъ ему, если то не вредитъ душъ его, однако всъ сіи уже воспріемлютъ

мзду свою, ибо ничего не заслужили себъ у Бога, такъ какъ и цълью милостыни не была у нихъ польза душевная. Сотвориль ты милостыню для благословенія дома своего, — Богъ благословиль домъ твой; сотвориль ради корабля, — Богъ спасъ корабль; сотворилъ ради чадъ, — Богъ сохраниль чадь; сотвориль ты для прославленія, — Богь прославиль тебя, итакъ, что же Онъ тебъ долженъ? Посему, сотвори для души своей, — и спасена будетъ душа твоя, ибо написано: дастъ ти Господъ по сердцу твоему (Пс. XIX, 5), и есть много богатыхъ, кои, думая, что творять милостыню, прогнъвляютъ Бога. Мы попросили его: уясни намъ слово сіе, отче! Старецъ сказаль: Богъ заповъдаль, чтобъ для Него отдъляли начатки пшеницы, ячменя и овощей, вина и елея, льна и плодовъ, первородныхъ отъ людей и отъ животныхъ чистыхъ и чтобъ сіи послъдніе не имъли порока, то есть чтобъ не были у нихъ отръзаны уши или отсъченъ хвостъ и чтобъ плоды были избранные, ежели ихъ приносятъ Богу объ оставленіи гръховъ. Богатые же дълаютъ противное хорошее поъдаютъ сами, а непотребное раздаютъ бъднымъ; избранное вино пьютъ сами, а кислое отдаютъ вдовамъ и сиротамъ; также бросаютъ бъднымъ одежды рубищныя и заплатанныя и плоды попорченные и загнившіе, подражая Каину, — потому и не бываетъ благопріятно приносимое ими Богу. Если у кого изъ богатыхъ сынъ или дочь благообразны и красивы, то тотъ заботится о приданномъ и бракахъ и выискиваетъ глазами красивыхъ юношей; если же у кого сынъ или дочь безъ какого-либо члена или безобразны и сухотълы, то дитя мужескаго пола пристраивается въ мужской монастырь, а женскаго — въ женскій. Надлежало бы таковымъ разсмотръть и разсудить: если мы, желая почтить людей смертныхъ и тлънныхъ, подаемъ имъ первъйшее и избраннъйшее и стараемся предлагать, что имъ кажется честнъйшимъ болъе всего, то не тъмъ ли паче Богу должны приносить честнъйшее и избраннъйшее!? Извъстно, что Богъ, требуя, дабы мы словомъ изъявляли Ему свое благодареніе или изрекали какой-либо обътъ, требуетъ не

какъ нуждающійся въ словахъ, но чтобъ научить насъ быть благодарными и не нерадъть о томъ, что вышло изъ устъ нашихъ, то есть чтобъ то, что мы сложили и опредълили дать Богу, давали съ великимъ тщаніемъ и усердіемъ, страхомъ и любовію. Ибо какъ Ноева жертва, издававшая смрадъ и дымъ, принеслась предъ лице Господа вонею благоуханія, какъ и написано: и обоня Господь воню благоуханія (Быт. VIII, 21), такъ, напротивъ, плодоприношенія и жертвы и даръ людей лукавыхъ вмъняются въ мерзость предъ Господомъ. Послушай, что говоритъ пророкъ іудеямъ, бывшимъ тогда еще народомъ Божіимъ: кадило ваше мерзость Ми есть (Ис. І, 13). Такимъ образомъ, лукавство приносящихъ сдълало благовонное кадило мерзостію. Итакъ, человъку, желающему спастись, должно не только молитвы и милостыни совершать въ простотъ и со всякимъ усердіемъ, но и, намъреваясь чтолибо принести Богу, приносить честнъйшее и славнъйшее, дабы молитва наша не возвратилась въ нъдро наше съ посрамленіемъ, и жертва наша, оказавшись нечистою, не осталась непринятою, и плоды наши, загнившіе и непотребные, не сочтены были жертвою Каина. Мы еще спросили старца: вредитъ ли душъ сосложеніе съ помысломъ? Онъ отвътилъ: если бъ не вредили ей помыслы скверные и нечистые, то она не получала бы пользы и отъ чистыхъ, благочестивыхъ, благихъ и боголюбивыхъ. Но на дълъ, какъ сіи пользуютъ ее, такъ тъ вредятъ, ибо если совнъ будемъ наслаждаться тьмами мира и довольства, а внутри будетъ у насъ плодиться буря и волненіе отъ смятенія помысловъ, то нътъ намъ никакой пользы отъ внъшняго мира подобно тому, какъ городу не помогаютъ тьмы стенъ и укръпленій, когда онъ подвергается предательству отъ живущихъ внутри него. Итакъ, если будемъ хранить себя отъ сосложенія со скверными помыслами, то великое и высокое, превышающее помышленіе наше полученіе царствія обътоваль намъ Господь, наслажденіе неизреченными благами, общеніе Ангеловъ и избавленіе отъ геенны — все сіе и подобное сему, чему нътъ предъла, что не имъетъ конца и что не знаетъ измъненія, будучи твердо и неподвижно. Видя же, что мы сомневаемся въ услышанномъ отъ него, старецъ всталъ предъ нами и, воздъвъ очи къ небу, сказалъ во услышаніе наше: Іисусе Боже нашъ, сотворивый небо, и землю, и море, Избавитель душъ нашихъ! Если ложно сказанное мною братіямъ, пусть останется цълъ камень сей; если же истинно, пусть распадется. И со словомъ симъ камень распался на пять частей, — былъ же камень сей обломокъ колонны въ четыре локтя. Подивившись и получивъ пользу, мы пошли, старецъ же, провожая насъ, сказалъ: дъти! Придите ко мнъ въ слъдующую субботу, ибо я имъю нужду въ васъ. Придя въ субботу въ третій часъ, мы нашли старца почившимъ и похоронили его, удалились, благодаря Бога, сподобившаго насъ опрятать и предать землъ такого святаго.

- 64. Авва Іаковъ сказалъ: странничествовать выше, нежели принимать странниковъ.
- 65. Еще сказалъ: не слова только нужны, ибо въ настоящее время много словъ у людей, но нужно дъло оно требуется, а не слова, кои не имъютъ никакого плода.
- 66. Авва Іоаннъ, еvнухъ, будучи еще молодъ, спросилъ старца: какъ вы возмогли совершить дѣло Божіе безтрудно, мы же и съ трудомъ не можемъ совершить его? Старецъ отвѣтилъ: мы возмогли потому, что главнымъ дѣломъ имѣли дѣло Божіе, а потребности тѣлесные послѣднимъ; вы же главнымъ дѣломъ имѣете потребности тѣлесныя, а дѣло Божіе не столь необходимымъ, оттого и утруждаетесь много. Посему Спаситель сказалъ ученикамъ своимъ: маловъри... ищите же прежде царствія Божія и правды Его, и сія вся приложатся вамъ (Мө. VI, 30, 33).
- 67. Авва Исидоръ сказалъ: если законно подвизаетесь въ постъ, не надмевайтесь, а если надмеваетесь, то лучше ъшьте мясо. Ибо, ежели постясь высокомудрствуете, что пользы отъ поста? Человъку лучше ъсть мясо, нежели надмеваться и велехвалиться.
- 68. Онъ же сказаль: учащимся должно любить истинныхъ учителей, какъ отцевъ, и бояться ихъ, какъ на-

- чальниковъ; и при семъ не разръшать страха ради любви и не омрачать любви ради страха.
- 69. Еще сказаль: если любишь спасеніе, дълай все, ведущее тебя къ нему.
- 70. Нъкто спросиль авву Іоанна Персянина: такой трудь подъяли мы царствія ради небеснаго! Но имъемъ ли наслъдовать его? Старецъ отвътиль: я върую обътованію наслъдовать горній Іерусалимъ, на небесъхъ явленный, ибо впренъ бо есть объщавый (Евр. Х, 23). И почему мнъ не въровать? Я содълался строннолюбивъ, какъ Авраамъ; кротокъ какъ Моусей; святъ какъ Ааронъ; терпъливъ какъ Іовъ; смиренномудръ какъ Давидъ; пустыннолюбивъ какъ Іоаннъ; плакливъ какъ Іеремія; учителенъ какъ Пауелъ; въренъ какъ Петръ; мудръ какъ Соломонъ, и какъ разбойникъ върую, что Даровавшій мнъ сіе по благости своей, даруетъ и царствіе.
- 71. Нъкогда авва Лонгинъ спросилъ авву Лукія о слъдующихъ трехъ помыслахъ: я хочу странничествовать. Старецъ отвътилъ ему: если не будешь держать языка своего, не будешь странникомъ, куда бы ни пошелъ. И здъсь держи языкъ свой и будешь странникомъ. Тотъ опять сказалъ ему: хочу поститься. Старецъ отвътилъ: пророкъ Исаія говорилъ: аще слячеши яко серпъ выю твою... ниже тако наречется постъ пріятенъ (Ис. LVIII, 5), но паче отсъкай злые помыслы. Авва Лонгинъ говоритъ въ третій разъ: хочу убъгать людей. Старецъ отвътилъ на то: если прежде не поживешь какъ должно съ людьми, то не возможешь жить какъ должно и наединъ.
- 72. Говорили, что въ Скитъ жили два брата, и авва Макарій, городской, отлучиль ихъ. Нъкоторые пошли и сказали о томъ аввъ Макарію Великому, Егупетскому. Старецъ сказалъ: не братія отлучены, а Макарій отлученъ (а онъ любиль его). Услышавъ о томъ, что онъ отлученъ старцемъ, авва Макарій убъжалъ къ озеру. Когда авва Макарій Великій вышелъ къ нему и увидълъ, что онъ искусанъ комарами, сказалъ ему: ты отлучилъ братій, и они удалились бы въ селеніе; я же

отлучилъ тебя, и ты убъжалъ сюда, какъ добрая дъва въ ложницу свою. Но я призывалъ братій, распрашивалъ ихъ, и они говорили, что ничего такого не было. Смотри же и ты, братъ, не будь поруганъ демонами, ибо ничего не видалъ, но прими покаяніе о согръшеніи своемъ. Тотъ сказалъ: какое хочешь, дай мнъ покаяніе. Старецъ, видя смиреніе его, сказалъ: иди постись три недъли, принимая пищу черезъ недълю, — ибо таково было дъланіе его: всегда поститься по недълъ.

- 73. Братъ пришелъ къ аввъ Макарію и спросилъ его: авва, скажи мнъ слово, какъ спастись? Старецъ сказалъ: пойди на кладбище и поноси мертвыхъ. Братъ пошелъ, поносилъ ихъ, бросалъ на могилы камни и, придя, сказалъ о томъ старцу. Старецъ спросилъ его: ничего они не говорили тебъ? Онъ отвътилъ: ничего. Старецъ сказалъ: пойди опять завтра и прославляй ихъ. Братъ пошелъ и славилъ ихъ: Апостолы! Святые! Праведные! Потомъ пришелъ къ старцу и сообщилъ, что прославилъ. Старецъ спросилъ его: ничего они не отвъчали тебъ? Тотъ отвътилъ: ничего. Тогда старецъ сказалъ ему: видишь, сколько ты безчестилъ ихъ, и они ничего не отвъчали тебъ; сколько славилъ, и они ничего тебъ не сказали. Такъ и ты, если хочешь спастись, будь мертвъ, не думай ни объ обидахъ человъческихъ, ни о славъ, подобно мертвымъ, и спасешься.
- 74. Авва Макарій, проходя нѣкогда съ братіями черезъ Егупетъ, услышалъ, какъ мальчикъ говорилъ матери своей: амма! Одинъ богатый любитъ меня, а я ненавижу его; и одинъ бѣдный ненавидитъ меня, а я люблю его. Услышавъ сіе, авва Макарій удивился. Братія спросили его: что значитъ слово его, отче, что ты удивился? Старецъ отвѣтилъ имъ: истинно, Господъ нашъ богатъ и любитъ насъ, и мы не хотимъ слушать его; а врагъ нашъ діаволъ бѣденъ и ненавидитъ насъ, и мы любимъ нечистоту его.
- 75. Авва Макарій сказаль, если будемъ помнить о злъ, причиняемомъ намъ людьми, то отнимемъ силу у памятованія о Богъ; если же будемъ помнить о злъ отъ демоновъ, то будемъ безопасны отъ стръль ихъ.

- 76. Авва Матой сказалъ: сатана не знаетъ, какою страстію будетъ побъждена душа, и потому съетъ, не зная, пожнетъ ли то помыслы блуда, то помыслы охужденія, то другія страсти; и къ какой страсти увидитъ склоняющуюся душу, той и учитъ ее.
- 77. Братъ спросиль авву Матоя: отче, что мнѣ дѣлать, если приходитъ ко мнѣ братъ въ день поста или утромъ? Я смущаюсь. Старецъ отвѣтилъ ему: если ты, не будучи побѣждаемъ голодомъ, вкушаешь съ братомъ твоимъ, то хорошо дѣлаешь; если же никого не ожидаешь и ѣшь, то это означаетъ поблажать своей волѣ.
- 78. Нъкоторые изъ отцевъ спросили старца: если останется кашица къ другому дню, хочешь ли, чтобъ братія ъли ее? Старецъ отвътиль: если она попортилась, то не хорошо братій принуждать ъсть ее, чтобъ послъ не забольли; и въ такомъ случаъ пусть выбросятъ ее. Если же она хороша, а ее выбросятъ по прихоти и сварятъ другую, то это худо.
- 79. Онъ же сказалъ: прежде, когда, собираясь вмъстъ, мы говорили о спасительномъ, то, укръпляя тъмъ другъ друга, становились горъ, восходя къ небесамъ. Нынъ же, сходясь, приходимъ къ охужденію одинъ другаго и низпадаемъ долу.
- 80. Одинъ воинъ спросилъ авву Міоса: принимаетъ ли Богъ покаяніе? Старецъ поучалъ его довольно о семъ и потомъ говоритъ ему: скажи, возлюбленный, если порвется твой плащь, выбросишь ли ты его вонъ? Тотъ отвътилъ: нътъ, я зашью его и опять стану употреблять. Старецъ сказалъ ему: итакъ, если ты щадишь одежду свою, не пощадитъ ли Богъ созданія Своего?
- 81. Нѣкогда авва Макарій пришель къ аввѣ Пахомію Тавенніотскому, и авва Пахомій спросиль его: есть братія— не сообразные чину; слѣдуетъ ли наказывать ихъ? Авва Макарій отвѣтилъ ему: наказывай и суди праведно тѣхъ, кои подъ тобою, а внѣ— не суди никого, ибо сказано: не внутреннихъ ли вы судите? Внъшнихъ же Богъ судитъ (1 Кор. V, 12, 13).

- 82. Разсказывали объ аввъ Нетръ, ученикъ аввы Силуана: когда жилъ онъ въ келліи своей на горъ Синайской, то имълъ соразмърное правило касательно потребностей тълесныхъ. Когда же былъ сдъланъ епископомъ въ Фаранъ, то сжалъ себя строго. Ученикъ сказалъ ему: авва! Когда мы были въ пустынъ, ты не подвизался такъ. Старецъ отвътилъ: тамъ была пустыня, безмолвіе и бъдность, и я хотълъ такъ управлять тъломъ, чтобъ не заболъть и не взыскать того, чего не имълъ. А здъсь міръ и соблазны: если и заболъю, здъсь есть кому поддержать меня. Итакъ, боюсь, не погубить бы мнъ монаха въ себъ.
- 83. Однажды сельскіе пресвитеры пришли въ монастырь, гдѣ былъ авва Пименъ. Авва Анувъ вошелъ и спросилъ его: позовемъ нынѣ сюда пресвитеровъ? Долго стоялъ онъ, но авва Пименъ не далъ ему отвѣта, и онъ вышелъ въ печали. Сидѣвшіе близъ старца говорятъ ему: почему ты не далъ отвѣта? Авва Пименъ сказалъ: мнѣ до сего нѣтъ дѣла, ибо я умеръ, а мертвый не говоритъ.
- 84. Нъкогда одинъ братъ изъ мъстъ аввы Пимена пошель въ другую страну и, посътивъ тамошняго отшельника, который быль любимь всъми и къ которому многіе ходили, разсказалъ ему объ аввъ Пименъ. Услышавъ о добродътеляхъ аввы Пимена, отшельникъ пожелалъ видъть его и, по возвращеніи брата, въ скоромъ времени пришелъ къ нему, говоря: сдълай милость, проводи меня къ аввъ Пимену. Когда они пришли къ старцу, братъ сказалъ ему: это великій человъкъ, любимый и многоуважаемый въ странъ своей; я разсказалъ ему о тебъ, и онъ пришелъ, пожелавъ видъть тебя. Старецъ приняль его съ радостію, и, цъловавъ другъ друга, они съли. Странникъ началъ говорить отъ Писанія о предметахъ духовныхъ и небесныхъ, но авва Пименъ отвратилъ лице свое и не далъ отвъта. Тотъ, видя, что авва не говоритъ съ нимъ, опечалился и, выйдя, сказалъ брату: напрасно совершилъ я такое путешествіе! Ибо пришелъ къ старцу, а онъ даже говорить не хочетъ со мной. Братъ вошелъ къ аввъ Пимену и спросилъ его: авва! Для тебя при-

шель сей великій человъкь, имъющій такую славу въ странъ своей; что же ты не поговориль съ нимъ? Старецъ отвътиль: онъ — отъ вышнихъ и говоритъ о небесномъ, а я — отъ нижнихъ и говорю о земномъ. Если бъ онъ говорилъ мнъ о страстяхъ душевныхъ, я, быть можетъ, отвъчалъ ему, но онъ говорилъ о духовномъ, и я не знаю того. Выйдя, братъ сказаль страннику: старець неохотно говорить оть Писанія, но если кто говоритъ ему о страстяхъ душевныхъ, то отвъчаетъ тому. Придя отъ того въ сокрушеніе, странникъ вошелъ къ старцу и спросилъ: что мнъ дълать, авва, ибо владъютъ мною душевныя страсти? Старецъ посмотрълъ на него радостно и отвътилъ: теперь добръ приходъ твой; теперь отверзу уста и исполню ихъ благъ. Отшельникъ получилъ великую пользу и сказалъ: дъйствительно, сей есть истинный путь, — и возвратился въ страну свою, благодаря Бога, что сподобился посътить такого святаго.

85. Разсказывали нъкоторые, что однажды у аввы Пимена и братій его не шло дъло (занимались же они плетеніемъ нитей), ибо не на что было купить льна, а авва Пименъ не хотълъ ни отъ кого ничего брать, боясь безпокойства. Одинъ ихъ доброжелатель разсказалъ о семъ нъкоему благочестивому купцу, и тотъ, желая услужить старцу и показавъ видъ, что имъетъ нужду въ нитяхъ, привелъ верблюда и взялъ ихъ. Послъ сего, пришелъ къ аввъ братъ, слышавшій, что сдълалъ купецъ, и, желая похвалить его, сказалъ: истинно, авва, онъ взялъ нити, не имъя въ нихъ нужды, но чтобъ только сдълать вамъ пользу. Авва Пименъ, услышавъ, что онъ взялъ нити, не имъя въ нихъ нужды, повелълъ брату своему: пойди найми верблюда и привези назадъ ихъ, иначе Пименъ болъе не будетъ жить здъсь съ вами; ибо я не хочу оказать неправду человъку, не имъющему нужды, чтобъ онъ понесъ убытокъ чрезъ то и отнималь цъну у труда моего. Брать пошель съ великимъ трудомъ и привезъ ихъ, иначе старецъ удалился бы отъ нихъ. Увидъвъ нити, авва обрадовался, какъ обрътшій великое сокровище.

- 86. Братъ сказалъ аввъ Пимену: я совершилъ великій гръхъ и хочу каяться три года. Старецъ говоритъ ему: это много. Или хотя бы одинъ годъ, продолжилъ братъ. Старецъ отвътилъ: и это много. Бывшіе при семъ спросили: такъ до сорока дней? И онъ опять сказалъ: много. И прибавилъ: увъряю васъ, если отъ всего сердца покается человъкъ и приложитъ болъе не дълатъ гръха, то въ три дня приметъ его Богъ.
- 87. Авва Исаія спросиль авву Пимена о нечистыхъ помыслахъ. Авва Пименъ отвътиль ему: вотъ сундукъ полонъ платья! Если оставить его такъ, оно со временемъ попортится; подобно и помыслы: если не будемъ совершать ихъ тълесно, они со временемъ исчезнутъ или, какъ бы, изгніютъ.
- 88. Авва Іосифъ спросилъ его о томъ же, и авва Пименъ отвътилъ ему: если змія и скорпія положить въ сосудъ и закрыть его, то со временемъ они замрутъ, такъ и лукавые помыслы, насаждаемые демонами, терпъніемъ замариваются.
- 89. Братъ пришелъ къ аввъ Пимену и сказалъ ему: я засъваю поле свое и дълаю изъ собраннаго вечерю любви. Старецъ говоритъ ему: хорошо ты дълаешь. Братъ отошелъ отъ него съ радостію и съ еще большимъ усердіемъ прилежалъ любви. Услышавъ о семъ словъ, авва Анувъ говорить аввъ Пимену: не боишься ты Бога, коль такъ сказалъ брату. Старецъ промолчалъ, а черезъ два дня послалъ за тъмъ братомъ и говоритъ ему въ слухъ аввы Анува: что ты сказаль мнъ въ тотъ разъ? Умъ мой быль въ иномъ. Братъ повторилъ. Тогда авва Пименъ сказалъ ему: я думалъ, что ты говориль то о братъ своемъ — мірянинъ, если же ты самъ дълаешь такое дъло, то оно не монашеское. Услышавъ это, братъ опечалился и сказалъ: другаго дъла, кромъ сего, я не знаю и не могу не засъвать поля своего. Когда онъ удалился, авва Анувъ положилъ метаніе старцу, говоря: прости мнъ. Авва Пименъ сказалъ: я и прежде зналъ, что это не монашеское дѣло, но сказалъ ему такъ по помыслу его и придалъ

ему усердія къ преспъянію въ любви. Теперь же онъ отошель съ печалію и все равно будетъ дълать то же.

- 90. Авва Пименъ сказалъ: если согрѣшитъ человѣкъ и будетъ отрекаться, говоря, что не согрѣшилъ, не обличай его, ибо иначе отсѣчешь у него все усердіе. Если же скажешь ему: не унывай, братъ, но берегись впредь, то возбудишь душу его къ покаянію.
- 91. Еще говорилъ: хорошъ опытъ, ибо онъ дълаетъ человъка искуснымъ.
- 92. Онъ же говорилъ: человъкъ учащій и не творящій того, чему учитъ, подобенъ источнику, который всъхъ напояетъ и омываетъ, а себя не можетъ очистить; въ немъ остается грязь и всякая нечистота.
- 93. Одинъ братъ пришелъ къ аввъ Пимену и сказалъ ему: у меня много помысловъ, и я въ опасности отъ нихъ. Старецъ вывелъ его на воздухъ и говоритъ: распахни пазуху свою и не впускай вътра. Братъ сказалъ: я не могу сего сдълать. Если сего не можешь сдълать, заключилъ старецъ, то не можешь воспрепятствовать и помысламъ приходить; но твое дъло противостоять имъ.
- 94. Авва Пименъ сказалъ: если трое живутъ вмъстъ, и одинъ изъ нихъ хорошо безмолствуетъ, другой болънъ и благодаритъ, а третій служитъ имъ съ чистымъ помысломъ, то дъланіе всъхъ троихъ одинаково.
- 95. Авва Іосифъ спросилъ авву Пимена: отче, какъ должно поститься? Авва Пименъ отвътилъ ему: я одобряю того, кто вкушаетъ каждый день, но вкушаетъ понемногу, чтобъ не насыщаться. Авва Іосифъ говоритъ ему: когда ты былъ молодъ, не постился ли ты по два дня, авва? Старецъ сказалъ: точно; и по три, и по четыре, и по недълъ. Но все это испытали отцы, какъ сильные, и нашли, что хорошо вкушатъ каждый день, но понемногу; они передали намъ сей царскій путь, потому что онъ легче.
- 96. Братъ спросилъ авву Пимена: мнъ оставлено наслъдство. Что мнъ сдълать съ нимъ? Старецъ говоритъ ему: иди и черезъ три дня приходи; тогда я скажу тебъ. Когда

тотъ пришелъ, какъ онъ опредълилъ ему, старецъ отвътилъ: что мнъ сказать тебъ, братъ? Если скажу: отдай его въ церковь, — тамъ будутъ устраивать объды; если скажу: отдай родственникамъ своимъ, — не будетъ тебъ награды; если же скажу тебъ: раздай бъднымъ, — ты не попечешься о томъ. Итакъ, устраивай, какъ хочешь; мнъ до того дъла нътъ.

- 97. Авва Пименъ сказалъ: если придетъ тебъ помыслъ о нужныхъ потребностяхъ тъла, и ты исполнишь его однажды; придетъ въ другой разъ, и опять исполнишь его, то, если придетъ въ третій, не внимай ему нисколько, ибо онъ пустой.
- 98. Братъ спросилъ авву Пимена: если я увижу какое-либо дъло, хочешь, чтобъ я сказалъ о немъ? Старецъ отвътилъ: написано: иже отвъщаетъ слово прежде слышанія, безуміе ему есть и поношеніе (Притч. XVIII, 13). Итакъ, если спросятъ тебя, скажи; если же нътъ, молчи.
- 99. Одинъ братъ спросилъ авву Пимена: можетъ ли человъкъ уповать на одно какое-нибудь дъланіе? Старецъ отвътилъ ему: авва Іоаннъ Коловъ сказалъ: я желаю, чтобъ человъкъ былъ участникомъ хотя бы помалу во всъхъ добродътеляхъ.
- 100. Авва Пименъ повъдалъ: авва Аммонъ сказалъ: иной проводитъ всю жизнь свою, нося съкиру, и не разумъетъ, какъ свалить дерево, а другой, навыкшій сему, и въ немного времени свалитъ его. Съкира сія, говоритъ онъ, есть разсудительность.
- 101. Авва Пименъ говорилъ: воля человъка есть мъдная стена между нимъ и Богомъ и камень отражающій. Посему, если оставитъ ее человъкъ, то, какъ самъ говоритъ: Богомъ моимъ прейду стену (Пс. XVII, 30); если же правда его основывается на волъ, то человъкъ изнемогаетъ.
- 102. Однажды пришли къ аввъ Пимену какіе-то еретики и начали охуждать архіепископа Александрійскаго, будто онъ приняль рукоположеніе отъ пресвитеровъ. Старецъ промолчаль и, кликнувъ брата, сказаль: предложи имътрапезу и отпусти съ миромъ.

- 103. Еще говориль: авва Сисой говориль, что есть стыдь безстрастія, имъющій гръхь.
- 104. Одинъ братъ спросилъ авву Пимена: если человъкъ впадетъ въ какое-либо прегръшеніе и обратится, будетъ ли онъ прощенъ Богомъ? Старецъ отвътилъ: Богъ, заповъдавшій людямъ творить сіе, не тъмъ ли паче сотворитъ и Самъ? И Апостолу Петру повелълъ прощать до седмъдесятъ кратъ седмерицею (Мө. XVIII, 22).
- 105. Братъ спросилъ авву Пимена: можетъ ли человъкъ забрать себъ всъ помыслы и ни одного изъ нихъ не дать врагу? Старецъ отвътилъ: есть такой, который беретъ себъ десять и даетъ одинъ.
- 106. Авва Пименъ сказалъ: не монахъ тотъ, кто ропотливъ; не монахъ тотъ, кто творитъ отмщеніе; не монахъ тотъ, кто гнъвливъ.
- 107. Пришли нъкоторые старцы къ аввъ Пимену и спросили его: посовътуешь ли намъ толкнуть кого-либо изъ братій, дремлющаго во время собранія церковнаго, дабы бодрствовалъ на бдъніи? Онъ отвътилъ имъ: а я, если увижу, что братъ дремлетъ, положу главу его на колъна мои и упокою его.
- 108. Говорили объ одномъ братъ, что онъ былъ боримъ богохульными помыслами, но стыдился сказать о томъ. Гдъ бы не услышалъ онъ о какомъ-либо великомъ старцъ, шелъ къ нему, чтобъ открыться, но, коль скоро достигалъ его, стыдился исповъдаться. Часто приходилъ онъ и къ аввъ Пимену. Старецъ видълъ, что онъ имъетъ помыслы, и скорбълъ о сокрытіи ихъ. Однажды, провожая его, онъ сказалъ ему: сколько времени ходишь ты сюда съ намъреніемъ открыть мнъ помыслы, но, когда приходишь, не хочешь высказать ихъ и всякій разъ уходишь въ тяжкомъ отъ нихъ смущеніи. Итакъ, скажи, сынъ мой, что имъешь ты? Братъ ответиль ему: демонъ боретъ меня богохульными помыслами, и я стыдился сказать о томъ. Затъмъ разсказалъ дъло и тотчасъ ему стало легче. Старецъ сказалъ ему: не скорби, сынъ мой, но когда придетъ такой помыслъ, говори: я въ этомъ не участ-

никъ; хуленіе твое — на тебъ, сатана, ибо такого дъла не хочетъ душа моя. Всякое же дъло, котораго не хочетъ душа — продолжилъ старецъ, — маловременно. И, такимъ образомъ, братъ отошелъ отъ старца уврачеваннымъ.

- 109. Братъ спросилъ авву Пимена: почему демоны увлекаютъ душу мою общаться съ тъмъ, кто выше меня, и заставляютъ уничижать того, кто ниже меня. Старецъ отвътилъ ему: потому Апостолъ сказалъ, что въ велицъмъ же дому не точію сосуди злати и сребряни суть, но и древяни и глиняни... Аще убо кто очиститъ себе отъ сихъ, будетъ сосудъ въ честь, освященъ и благопотребенъ Владыцъ, на всякое дъло благое уготованъ (2 Тим. II, 20, 21).
- 110. Авва Пименъ сказалъ: живущему въ киновіи нужно имъть три дъянія: смиреніе, послушаніе и готовность къ общежительнымъ работамъ.
- 111. Братъ разсказалъ аввъ Пимену слъдующее: во время крайней нужды моей я попросилъ у нъкоего изъ святыхъ одну вещь на употребленіе, и онъ далъ мнъ то въ милостыню. Итакъ, если Богъ устроитъ меня, дать ли мнъ то въ милостыню другимъ или лучше тому, кто далъ? Старецъ сказалъ: праведно предъ Богомъ отдать ему, ибо это его собственность. Братъ спросилъ: если я принесу ему, а онъ скажетъ, чтобъ я далъ то въ милостыню, какъ захочу, что мнъ дълать? Старецъ отвътилъ: все же вещь остается его собственною. Если кто-либо дастъ тебъ что-то самъ по себъ, безъ твоего прошенія это твое; если же ты возымъешь сіе у монаха или мірянина по просьбъ, а онъ не захочеть принять того назадъ, то разсудъ таковъ: слъдуетъ раздать то въ милостыню за него на его глазахъ.
- 112. Братъ спросилъ авву Пимена: что значитъ гнѣваться на брата своего всуе (Мө. V, 22)? Онъ сказалъ: всуе гнѣваться, если гнѣваться за всякую обиду, которой обижаетъ тебя братъ твой. Хотя онъ выколетъ правый глазъ твой и отсѣчетъ правую руку твою, и ты прогнѣваешься на него, гнѣваешься всуе. Но если онъ удаляетъ тебя отъ Бога, тогда гнѣвайся.

- 113. Одинъ братъ спросилъ авву Пимена: что значитъ покаяться во гръхъ? Старецъ отвътилъ: въ будущемъ не дълать его, ибо за то и названы непорочными праведники, что оставили гръхи и содълались праведными.
- 114. Братъ спросилъ авву Пимена: можетъ ли человъкъ быть мертвымъ? Онъ отвътилъ: когда человъкъ падаетъ въ гръхъ, тогда онъ становится мертвымъ, а когда обратится на доброе, тогда будетъ жить и творить доброе.
- 115. Авва Пименъ сказалъ: учить ближняго свойственно здравому и безстрастному, ибо какая нужда комулибо устроять домъ другаго и разорять свой.
- 116. Онъ же сказалъ: какая польза приступать къ искусству и не учиться ему.
  - 117. Еще сказалъ: все чрезмърное отъ демоновъ.
- 118. Опять сказаль: алчба и дреманіе не допускають нась видъть и малыхь вещей.
- 119. Нъкто изъ старцевъ спросиль авву Пимена: кто это говоритъ: причастникъ азъ есмь всъмъ боящымся Тебе (Пс. CXVIII, 63)? Авва отвътилъ: это говоритъ Духъ Святый.
- 120. Одинъ братъ пришелъ къ аввъ Пимену и при нъкоторыхъ сидъвшихъ тамъ похвалилъ нъкоего брата, что онъ ненавидитъ лукавство. Авва Пименъ спросилъ его: что значитъ ненавидътъ лукавство? Братъ смутился и, не найдя, что отвътить, поклонился старцу и попросилъ: скажи мнъ, отче, что значитъ ненавидътъ лукавство? Старецъ сказалъ: ненавидитъ лукавство тотъ, кто ненавидитъ свои гръхи, а ближняго почитаетъ праведнымъ.
- 121. Братъ спросилъ авву Пимена: что мнѣ дѣлать съ тяготою, объемлющей меня? Старецъ отвѣтилъ: и на малыхъ судахъ и на большихъ есть пояса съ веревками, дабы, когда нѣтъ благопріятнаго ветра, накидывать ихъ на себя и тянуть судно мало-помалу, пока Богъ не пошлетъ благопріятный вѣтеръ. Опять, если замѣтятъ, что поднимается буря, то пристаютъ къ берегу и вбиваютъ колъ, чтобъ судно не волновалось.
- 122. Братъ спросилъ авву Пимена о нападеніи помысловъ. Старецъ отвътилъ ему: это дъло подобно тому,

какъ если бъ у человъка былъ огонь съ левой стороны и чанъ воды — съ правой; такъ, когда воспламенится огонь, онъ беретъ воду изъ чана и погашаетъ его. Огонь сей есть съмя врага, а вода — поверженіе себя предъ Богомъ.

- 123. Братъ спросилъ авву Пимена: что лучше говорить или молчать? Старецъ сказалъ: кто говоритъ для Бога, дълаетъ хорошо, и кто молчитъ для Бога, тоже дълаетъ хорошо.
- 124. Братъ еще спросилъ авву Пимена: какъ можетъ человъкъ избъжать того, чтобъ не говорить худо о ближнемъ? Старецъ отвътилъ: мы и братія наши двъ картины: въ который часъ человъкъ внимаетъ себъ и обличаетъ себя, братъ его бываетъ честенъ предъ нимъ, а когда онъ самъ себъ кажется хорошь, то брата своего находитъ худымъ предъ лицемъ своимъ.
- 125. Нъкто спросиль авву Пимена объ уныніи, и старець отвътиль: уныніе стоить при всякомь началь, и нъть страсти хуже него. Но коль скоро человъкь узнаеть, что это оно, успокаивается.
- 126. Братъ спросилъ авву Пимена: хочу пойти жить въ киновіи. Старецъ сказалъ: если вступишь въ киновію и не будешь имъть безпопеченія о всякомъ случаъ и о всякой вещи, то не сможешь жить по-киновійному, ибо тамъ даже надъ кувшиномъ ты не будешь имъть власти.
- 127. Братія аввы Пимена говорили ему: уйдемъ отсюда, ибо здѣшніе монастыри безпокоятъ насъ, и мы губимъ души свои. Вотъ и дѣти плачутъ и не даютъ намъ безмолвствовать. Авва Пименъ сказалъ имъ: ради ли гласовъ ангельскихъ хотите вы удалиться отсюда?
- 128. Братъ сказалъ аввъ Пимену: тъло мое изнемогло, а страсти не изнемогаютъ. Старецъ говоритъ ему: страсти суть терновыя иглы.
- 129. Братъ спросилъ авву Пимена: какъ должно сидъть мнъ въ келліи? Старецъ отвътилъ: съ видимой стороны сидъть въ келліи значитъ заниматься рукодъліемъ, однажды въ день принимать пищу, молчать и читать съ

размышленіемъ; а съ невидимой стороны преуспъвать въ келліи значитъ — носить въ себъ самоосужденіе во всякомъ мъстъ, куда бы ты ни пошелъ, не нерадъть о часахъ правила и о сокровенномъ дъланіи и, когда придетъ время упраздниться отъ рукодълія, становиться на правило, совершая его безъ смущенія. Конецъ же всего сего — имъть доброе товарищество и удаляться отъ товарищества худаго.

- 130. Разсказывали: случилось нѣкоторымъ изъ отцевъ, въ числѣ которыхъ былъ и авва Пименъ, войти въ домъ однаго христолюбца. Когда они вкушали, предложено было мясо, и всѣ ѣли его, кромѣ аввы Пимена. Зная его разсудительность, отцы дивились тому и, когда встали, сказали ему: ты Пименъ и такъ поступилъ! Старецъ отвѣтилъ имъ: простите мнѣ, отцы! Вы ѣли, и никто не соблазнился, но если бы я сталъ ѣсть, то многіе приходящіе ко мнѣ братія соблазнились бы и стали говорить: Пименъ ѣлъ мясо, и намъ ли не ѣсть!? И всѣ удивились его разсудительности.
- 131. Нъкогда Паисій подрался съ братомъ своимъ, такъ что потекла кровь. Былъ при этомъ и авва Пименъ, но ничего не сказалъ имъ. Когда вошелъ авва Анувъ и увидълъ сіе, спросилъ авву Пимена: почему допустилъ ты братьевъ драться и ничего не говорилъ имъ? Авва Пименъ отвътилъ: они братья и опять помирятся. Авва Анувъ замътилъ ему: видишь, что они надълали, и говоришь опять помиряться? Авва Пименъ сказалъ: положи въ сердцъ своемъ, что меня не было здъсь внутри.
- 132. Братъ спросилъ авву Пимена: что мнѣ дѣлать, ибо находитъ на меня скорбь, и я колеблюсь? Старецъ отвѣтилъ: насиліе и малыхъ, и великихъ заставляетъ колебаться.
- 133. Игуменъ киновіи спросиль авву Пимена: какъ мнѣ стяжать страхъ Божій? Авва Пименъ отвѣтилъ ему: какъ можемъ мы стяжать страхъ Божій, когда наше чрево подобно сосуду, наполненному сыромъ, и бочкѣ съ соленою рыбою.

- 134. Братъ спросилъ его же: авва! Было два человъка одинъ монахъ, а другой мірянинъ. Однажды вечеромъ монахъ задумалъ сбросить схиму, а мірянинъ задумалъ сдълаться монахомъ, но въ ту же ночь оба умерли. Итакъ, что вмъняется имъ? Старецъ отвътилъ: монахъ умеръ монахомъ, а мірянинъ міряниномъ, ибо въ чемъ они обрътены, въ томъ и отошли.
- 135. Пришелъ авва Исаакъ къ аввъ Пимену и увидълъ, что онъ возливалъ немного воды на ноги свои. Имъя къ нему дерзновеніе, онъ сказалъ: какъ же нъкоторые жили строже и всячески озлобляли тъло свое? Авва Пименъ отвътилъ: мы научены быть не тълоубійцами, но страстоубійцами.
- 136. Братъ сказалъ аввъ Пимену: я наношу вредъ душъ моей, находясь при аввъ моемъ. Жить ли мнъ еще при немъ? Старецъ видълъ, что точно есть вредъ, но удивившись, какъ тотъ еще спрашиваетъ: жить ли при немъ? говоритъ: если хочешь, живи. Спустя нъкоторое время, братъ опять пришелъ и сказалъ, что вредитъ душъ своей, и старецъ опять не повелълъ ему отойти. Когда же братъ пришелъ въ третій разъ, говоря: поистинъ, я уже не буду болъе жить съ нимъ, авва Пименъ сказалъ: вотъ теперь ты умудрился! Пойди и не живи съ нимъ болъе. И прибавилъ: есть ли человъкъ, который, видя вредъ душъ своей, имъетъ нужду еще спрашивать!? Опытныхъ старцевъ вопрошаютъ о сокровенныхъ помыслахъ, а о явномъ гръхъ нътъ нужды спрашивать, но слъдуетъ тотчасъ отсъкать его.
- 137. Авраамъ, ученикъ аввы Агаоона, спросилъ авву Пимена: отчего демоны воюютъ противъ меня? Авва Пименъ сказалъ ему: противъ тебя воюютъ демоны? Не воютъ съ нами демоны, коль скоро мы исполняемъ свои пожеланія, ибо при семъ пожеланія наши становятся для насъ демонами: они мучаютъ насъ, чтобъ мы исполнили ихъ. Хочешь знать съ къмъ воевали демоны? Такъ это съ Моусеемъ и подобными ему.

- 138. Братъ сказалъ аввъ Пимену: я смущаюсь и хочу оставить мъсто свое. Старецъ спросилъ его: изъза какого дъла? Братъ отвътилъ: изъ-за того, что слышу нъчто объ одномъ братъ, и сіе не пользуетъ меня. Старецъ сказалъ: не истинно то, что ты слышалъ! Братъ не соглашался, говоря: истинно, отче, ибо сказавшій о томъ братъ — върный человъкъ. Старецъ отвътилъ на то: нътъ, онъ не върный, — если бъ онъ былъ върный, то не сказаль бы тебъ сего. Коль Богъ, услышавъ гласъ содомлянъ, не повърилъ, пока не увидълъ своими глазами, то и мы не должны върить тому, что говорятъ. Братъ сказалъ: и я видълъ своими глазами. Услышавъ сіе, старецъ взглянулъ на землю и, взявъ небольшой сучокъ, спросилъ: что это такое? Братъ отвътилъ ему: это сучецъ. Тогда старецъ посмотрълъ на кровлю келліи и снова спросиль: а то что такое? Братъ сказалъ: бревно. Итакъ, положи въ сердцъ своемъ, — продолжилъ старецъ, что твои гръхи суть сіе бревно, а гръхи брата твоего, какъ сей сучецъ. Услышавъ слово старца, авва Тиөой удивился и сказалъ: чъмъ ублажимъ авву Пимена? Каменіе честное слова его, — они полны радости.
- 139. Однажды авва Сиремъ съ ученикомъ своимъ Исаакомъ пришелъ къ аввъ Пимену и говоритъ ему: что мнъ дълать съ симъ Исаакомъ? Онъ не слушаетъ слова моего. Авва Пименъ сказалъ: если хочешь пользовать его, дъломъ покажи ему добродътель, потому что, внимая слову твоему, онъ все остается празднымъ; если же дъломъ покажешь, то это останется въ немъ.
- 140. Опять сказаль: сила Божія не обитаеть въчеловъкъ, работающемъ страстямъ.
- 141. Еще сказалъ: когда мы гонимся за покоемъ, онъ бъжитъ отъ насъ; когда же мы не гонимся за нимъ, онъ гонится за нами.
- 142. Авва Пименъ разсказываль: одинъ братъ спросилъ авву Моусея: какимъ образомъ человъкъ дълаетъ себя мертвымъ для ближняго? Онъ отвътилъ ему: если не поло-

житъ человъкъ въ сердцъ своемъ, что уже три года, какъ онъ во гробъ, то не достигнетъ въ мъру сію.

- 143. Быль нѣкто имѣнуемый авва Памво, и о немъ говорили, что онъ три года молилъ Бога такъ: не прославляй меня на землѣ. Но Богъ такъ прославилъ его, что никто не могъ смотрѣть на него отъ славы, которую имѣло лице его.
- Однажды пришли къ аввъ Памво два брата, и 144. одинъ изъ нихъ спросилъ его: авва! Я пощусь по два дня и съъдаю по два хлъбца; спасаюсь ли я или заблуждаюсь? Другой же сказалъ: авва! Я добываю себъ рукодъліемъ своимъ по двъ монеты въ день, нъсколько удерживаю себъ на пищу, а прочее отдаю въ милостыню; спасаюсь ли я или заблуждаюсь? Авва Памво не далъ имъ отвъта, хотя они сильно умоляли его. Спустя четыре дня, когда они намъревались удалиться, клирики утъшали ихъ, говоря: не печальтесь, братія, Богъ не оставитъ васъ безъ награды: таково обыкновеніе старца — не говорить, пока не внушитъ ему Самъ Богъ. Братья вошли къ старцу и просили его: авва! Помолись о насъ. Онъ спросилъ: хотите идти? Они подтвердили. Тогда старецъ, припомнивъ дъла ихъ, началъ писать на землъ, говоря: Памво постится по два дня и съъдаетъ по два хлъбца; монахъ ли онъ потому? — Нътъ. Памво вырабатываетъ по двъ монеты и даетъ изъ того милостыню; монахъ ли онъ потому? — Никакъ. Затъмъ продолжилъ: хороши дъла сіи, но если сохранишь совъсть свою чистою относительно ближняго, то тъмъ спасешься. И братія, удовлетворенные тъмъ, пошли съ радостію.
- 145. Говорили объ аввъ Памво, что никогда не было улыбки на лицъ его. Однажды демоны, желая заставить его разсмъяться, привязали къ дереву перо и несли его, шумя и крича: ну! ну! тяни! тяни! Увидъвъ ихъ, авва Памво разсмъялся. Демоны начали кружиться и кричать: уа! уа! Памво разсмъялся! Авва сказалъ имъ въ отвътъ: не разсмъялся я, но осмъялъ ваше безсиліе, что столько васъ несутъ одно перо.

- 146. Братъ спросилъ авву Памво: почему демоны препятствуютъ мнѣ дѣлать добро ближнему? Старецъ сказалъ въ отвѣтъ: не говори такъ, ибо этимъ ты Бога дѣлаешь лживымъ, но лучше говори, что совсѣмъ не хочешь творить милостыни. Ибо предваряя то, Богъ завѣрялъ: се даю вамъ власть наступати на змію, и на скорпію, и на всю силу вражію (Лк. X, 19).
- 147. Авва Палладій говориль: душть, подвизающейся не по Богу, должно или втрно учиться тому, чего не знаетъ, или учить ясно тому, что узнала. Если же она не желаетъ ни того, ни другаго, то недугуетъ безуміемъ, ибо слово невежественное и не алканіе слова, котораго всегда алчетъ боголюбивая душа, есть начало отступничества.
- 148. Мать Сарра послала къ аввъ Пафнутію съ такимъ словомъ: Божіе ли сдълалъ ты дъло, допустивъ, чтобъ братъ былъ обезчещенъ? Авва Пафнутій сказалъ: какъ творящій дъло Божіе, не имъю ни съ къмъ дъла.
- 149. Нъкто разсказываль: авва Пафнутій быль епископомъ въ одномъ Өиваидскомъ городъ. Онъ былъ боголюбивъ, жилъ подвижнически, и отъ него бывали дивныя знаменія. Ему во время гоненій быль выколоть глазь, и царь Константинъ, высоко чтя сего мужа, часто призываль его въ царскія палаты и цъловаль его въ изверженный глазъ, — таковое было благоговъніе къ нему царя Константина! Я же разскажу объ одномъ дълъ Пафнутія, которое по его совъту было исполнено къ совершенству и благу церкви. Епископамъ, собравшимся въ тъ времена въ Никеъ, показалось хорошимъ ввести новый законъ, по которому священныя лица, какъ то — епископы, пресвитеры, діаконы и иподіаконы, не жительствовали бы съ женами, коихъ они взяли, будучи еще простыми мірянами. Тогда Пафнутій, ставъ посреди собранія епископовъ, воскликнуль: не должно возлагать сего тяжкаго ига на освященныхъ людей, дабы излишествомъ строгости не повредить болъе церкви, ибо, какъ сказано, честенъ бракъ. Опять, не всъ могутъ понести подвигъ безстрастія; можетъ быть, они и не устоятъ

въ цъломудріи, между тъмъ, какъ сожитіе съ законною женою должно назвать цъломудріемъ. По древнему преданію церкви довольно для оныхъ вновь не приступать къ браку и не разводиться съ тою, которая взята, когда сей былъ еще міряниномъ. Такъ говорилъ авва Пафнутій, самъ не будучи причастенъ браку и не знавшій никакой жены, ибо отъ юности былъ воспитанъ въ монастыръ и былъ украшенъ цъломудріемъ. Убъжденные словами Пафнутія, епископы прекратили изслъдованія о семъ предметъ, оставивъ на волю желающимъ воздерживаться отъ брака.

- 150. Разсказывали старцы, что Паисій, меньшій братъ аввы Пимена, нашелъ однажды небольшой сосудъ съ тысячью монетъ и сказалъ старшему своему брату, аввъ Ануву: ты знаешь, что слово аввы Пимена очень строго; пойдемъ построимъ себъ гдъ-нибудь монастырь и будемъ жить безъ попеченія. Авва Анувъ спросиль: на что же мы построимъ? Тотъ показалъ ему монеты. Крайне опечалился авва Анувъ, помышляя о томъ, что они будутъ во вредъ душъ его, и сказалъ: хорошо, пойдемъ и построимъ келлію за ръкою. Авва Анувъ положилъ сосудъ въ свой кукулій, и, когда, переправляясь черезъ ръку, они достигли середины, авва Анувъ умышленно повернулся такъ, что кукулій съ монетами упаль въ ръку, самъ же началь будто бы скорбъть. Авва Паисій утъшиль брата, говоря: не печалься, авва! Такъ какъ монеты ушли отъ насъ, вернемся къ брату нашему. Возвратившись, они стали жить съ аввою Пименомъ въ миръ.
- 151. Одинъ монахъ, римлянинъ родомъ, поселился въ Скитъ близъ церкви и держалъ раба, который прислуживалъ ему. Пресвитеръ, видя его немощь и зная, въ какомъ довольствъ онъ жилъ прежде, посылалъ къ нему то, что по Божію устроенію приходило въ церковь. Проживъ двадцатъ пять лътъ въ Скитъ, сей монахъ содълался прозорливцемъ и прославился. Одинъ изъ великихъ егупетскихъ старцевъ, услышавъ о немъ, пришелъ повидать его, надъясь найти въ немъ строгую въ отношеніи тъла жизнь, свойственную

сему мъсту, однако увидълъ, что онъ носитъ тонкую одежду, что подъ рогожей была подложена кожа и имълось небольшое возглавіе, что ноги у него чисты и въ сандаліяхъ, и соблазнился. Старецъ, по дару прозрънія, узналъ о его соблазнъ и сказалъ своему прислужнику: сдълай намъ нынъ праздникъ ради аввы! Тотъ нашелъ немного овощей и сварилъ ихъ. Въ положенный часъ они встали и вкусили, причемъ старецъ предложилъ немного вина, которое имълъ ради немощи своей, и они выпили. Съ наступленіемъ вечера прочитали двънадцать псалмовъ и легли. То же сдълали и ночью. Вставъ утромъ, егуптянинъ сказалъ старцу: помолись обо мнъ, — и ушелъ, не получивъ пользы. Когда онъ нъсколько отошелъ, старецъ, желая попользовать его, послалъ вернуть его и, принявъ съ радостію, спросилъ, изъ какой онъ страны и изъ какого города. Тотъ отвътилъ, что онъ егуптянинъ, а жилъ на селъ. Старецъ еще спросилъ: какое у тебя было дъло въ селеніи твоемъ? Тотъ отвътиль: я быль сторожъ. Гдъ ты спалъ, — продолжилъ вопросы старецъ, и имълъ ли постель подъ собой? Онъ сказалъ: спалъ въ полъ на землъ. Въ полъ какую постель я могъ постилать подъ себя!? Старецъ опять спросиль: какая пища была у тебя въ полъ и какое вино? Какая въ полъ пища и какое вино? отвътилъ егуптянинъ, я ълъ сухой хлъбъ съ малымъ, если случалось, количествомъ соли, пилъ же воду. Старецъ сказаль на то: великій трудь. А была ли въ селеніи баня, чтобъ мыться? Онъ отвътилъ: нътъ, но кто хотълъ, мылся въ ръкъ. Когда старецъ вывъдаль у него все сіе и узналъ прискорбности его прежней жизни, то желая, дабы была ему польза отъ сего посещенія, разсказаль свою прежнюю жизнь въ міръ, говоря: я, котораго ты видишь столь смиреннымъ, изъ великаго города Рима, и былъ великъ у царя. Услышавъ такое начало слова старца, егуптянинъ пришелъ въ умиленіе и внимательно слушаль его; тотъ же продолжаль: итакъ, я оставилъ городъ и пришелъ въ пустыню сію; я, какимъ ты меня теперь видишь, имълъ величественные дома и большія богатства, но презръвъ ихъ, пришелъ въ малую келлію свою;

я, какимъ ты меня теперь видишь, имълъ кровати изъ золота съ многоцънными уборами, и вмъсто нихъ далъ мнъ Богъ эту рогожу и кожу; одежды мои стоили великой цѣны, а теперь я ношу сіи бъдныя одъянія; на столь мой издерживалось много золота, и вмъсто того далъ мнъ Богъ немного сихъ овощей и небольшую чашу вина; мнъ прислуживало множество рабовъ, и вотъ вмъсто нихъ Богъ умолилъ сего старца послужить мнъ; вмъсто бани я возливаю немного воды на ноги свои и ношу сіи сандаліи по немощи своей; вмъсто музыки и пънія я прочитываю двънадцать псалмовъ, равно и ночью — за содъянные мною гръхи. Вотъ такъ, со спокойствіемъ, совершаю я теперь небольшое свое служеніе и умоляю тебя, авва, не соблазнись моею немощію! Выслушавъ его, егуптянинъ пришелъ въ себя и сказалъ: увы мнъ! Я отъ великой скорби міра пришель на покой и имъю теперь то, чего не имълъ прежде, а ты отъ такого довольства пришелъ на скорби и отъ великой славы и богатства пришелъ въ смиреніе и бъдность! Такимъ образомъ, получивъ большую пользу, онъ удалился, содълавшись другомъ его, и часто приходиль къ нему ради ея, ибо то быль мужъ разсудительный и исполненный благоуханія Святаго Духа.

152. Братъ спросилъ авву Сисоя: почему страсти не отступаютъ отъ меня? Старецъ отвътилъ: потому что сосуды ихъ внутри тебя; отдай имъ залогъ ихъ, и они отступятъ.

153. Нѣкоторые спросили авву Сисоя: если падетъ братъ, нужно ли ему каяться годъ. Авва отвѣтилъ: жестоко слово сіе. Спросили еще: а шесть мѣсяцевъ? Онъ сказалъ: много. По крайней мѣрѣ — сорокъ дней? — продолжали они. Онъ отвѣтилъ: и это много. Тогда они сказали: итакъ, что же, если падетъ братъ и вдругъ случится вечеря любви, ужели и ему войти на вечерю? Старецъ отвѣтилъ имъ: нѣтъ, но ему нужно каяться нѣсколько дней, ибо вѣрую Богу, что если вседушно покается таковый, то въ три дня приметъ его Богъ.

154. Авва Іосифъ спросилъ авву Сисоя: во сколько времени человъкъ можетъ отсъчь свои страсти? Ста-

рецъ говоритъ ему: время ли хочешь узнать? Авва Іосифъ отвътилъ: да. Тогда старецъ сказалъ: въ который часъ придетъ страсть, въ тотъ и отсъкай ее.

- 155. Братъ спросилъ авву Сисоя: что мнѣ дѣлать, авва? Я палъ. Старецъ отвѣтилъ ему: возстань. Братъ сказалъ: я возсталъ и опять палъ. Старецъ говоритъ: опять возстань. Братъ спросилъ: доколѣ же? И старецъ отвѣтилъ: пока не будешь взятъ въ добрѣ или въ паденіи, ибо въ чемъ обрѣтенъ бываетъ человѣкъ, въ томъ и отходитъ.
- 156. Братъ спросиль авву Сисоя: что мнѣ дѣлать со страстями? Старецъ отвѣтилъ: кійждо же изъ насъ искушается, отъ своея похоти (Іак. І, 14).
- 157. Нъкогда авва Сисой пришелъ съ горы аввы Антонія на внъшнюю Өиваидскую гору и посълился тамъ. Въ тъхъ мъстахъ были мелетіане, жившіе въ Каламонъ Арсиноитскомъ. Нъкоторые братія, услышавъ, что авва пришелъ на внешнюю гору, желали видъть его, но говорили: что намъ дълать? На горъ есть мелетіане, старецъ не потерпитъ отъ нихъ вреда, но намъ, желая побесъдовать со старцемъ, какъ бы не впасть въ искушеніе еретиковъ. И они не пошли повидать старца, дабы не встрътиться съ ними.
- 158. Авва Сисой Өивейскій спросиль ученика своего: скажи мнѣ, что ты видишь во мнѣ, и я скажу, что вижу въ тебѣ. Ученикъ отвътиль: ты хорошь умомъ, но немного строгъ. Старецъ сказалъ на то: ты хорошь, но легокъ умомъ.
- 159. Нъкто изъ старцевъ говорилъ: просилъ я авву Сисоя сказатъ мнъ слово, и онъ сказалъ: если человъкъ можетъ избъжать чего-либо и не соблюдетъ сего, то онъ удовлетворяетъ потребности гръховной.
- 160. Одинъ братъ пришелъ къ аввъ Силуану на гору Синай и, увидъвъ братій работающихъ, сказалъ старцу: дълайте же не брашно гиблющее (Ін. VI, 27); Марія же благую часть избра (Лк. X, 42). Тогда старецъ говоритъ ученику своему: Захарія! Дай брату книгу и отведи его въ келлію, гдъ бы ничего не было. Когда насталъ девятый часъ, пришедшій

сталъ посматривать на дверь, не пришлють ли позвать его къ трапезъ, но такъ какъ никто не приходилъ, онъ пошелъ къ старцу и спросилъ: не ъли нынъ братія, авва? Старецъ отвътилъ: ъли. Тотъ говоритъ: почему же не позвали меня? Старецъ сказалъ ему: потому что ты — человъкъ духовный и не имъешь нужды въ семъ брашнъ, а мы, какъ плотскіе, хотимъ ъсть и потому работаемъ. Читая цълый день, ты благую часть избралъ и не хочешь вкушать плотскаго брашна. Услышавъ сіе, братъ положилъ поклонъ, говоря: прости мнъ, авва! Старецъ сказаль: и Марія имъетъ нужду въ Мароъ, ибо ради Мароы и Марія похваляется.

161. Старецъ разсказывалъ: нъкогда одинъ братъ, впадшій въ тяжкіе гръхи, пришель въ умиленное раскаяніе и ръшилъ открыться одному старцу, однако не повъдалъ ему самого дѣла, но такъ: если придутъ кому-то такіе помыслы, есть ли ему спасеніе? Тотъ, будучи неопытенъ въ различеніи помысловъ, отвътилъ ему: погубилъ ты душу свою. Услышавъ сіе, братъ сказалъ: если погубилъ я душу свою, пойду тогда хоть въ міръ. Когда онъ шелъ, появилась у него мысль открыть помыслы свои аввъ Силуану, ибо авва былъ весьма разсудителенъ. Придя къ нему, братъ и ему не сказалъ самого дъла, но опять такимъ же образомъ, какъ и тому старцу. Авва Силуанъ, отверзши уста свои, началъ говорить ему отъ писаній, что нътъ никакого осужденія тъмъ, кои имъютъ помыслы только. Ободрившись услышаннымъ, въ благонадежіи, братъ открылъ ему и самое дъло. Старецъ опять, какъ добрый врачъ, обложилъ душу его пластыремъ божественныхъ Писаній, увъривъ, что есть покаяніе въ разумъ обращающимся къ Богу. Послъ авва мой пошель къ тому отцу и разсказаль ему о семъ, прибавивъ: тотъ отчаявшійся и хотящій уйти въ міръ, нынъ какъ звъзда сіяетъ посреди братій. Это повъдаль я въ подтвержденіе того, какъ опасно открывать помыслы или дъла не имъющимъ разсудительности.

162. Братъ спросилъ авву Сармата: помыслы мои говорятъ мнъ: не работай, но — ъшь, пей, спи. Старецъ

отвътиль: когда алчешь, — ъшь; когда жаждешь, — пей; когда хочешь спать, — спи. Однажды пришелъ къ тому брату другой старецъ, и братъ повъдалъ ему о словахъ аввы Сармата. Старецъ сказалъ: сіе вотъ что: когда сильно алчешь и жаждешь до того, что не можешь болъе терпъть, — ъшь тогда и пей; и когда бдишь очень долго и захочешь спать, — усни. Это и значитъ то, что сказалъ тебъ старецъ.

- 163. Два старца, великіе отшельники изъ предъловъ Пелусіотскихъ, идя къ матери Сарръ, сказали другъ другу: смиримъ старицу сію. Потомъ говорятъ ей: смотри не возгордись помысломъ своимъ и не скажи: вотъ отшельники приходятъ ко мнъ женъ. Мать Сарра отвътила имъ: я жена естествомъ, но не помысломъ.
- 164. Мать Сарра говорила: если помолюсь Богу, чтобъ всъ люди были мирны со мною, то должна буду находиться у дверей каждаго съ покаяніемъ. Но лучше помолюсь, чтобъ сердце мое было непорочно со всъми.
  - 165. Она же сказала братіямъ: я мужъ, а вы жены.
- 166. Святая Сунклитикія говорила: собирающіе чувственное богатство среди трудовъ и бъдствій мірскихъ всегда ищутъ большаго, ни во что вмъняя то, что имъютъ, и стремясь къ тому, чего не имъютъ. А мы, ничего не имъя и изъ того, что необходимо для насъ, ничего не желаемъ пріобрътать страха ради Божія.
- 167. Опять сказала: есть печаль спасительная и есть печаль тлътворная. Дъло спасительной печали состоитъ вътомъ, чтобъ воздыхать или о своихъ собственныхъ гръхахъ, или о болъзняхъ ближнихъ, или о томъ, чтобъ не отпасть отъ намъренія своего, или чтобъ сподобиться совершеннаго милосердія. Есть и вражія скорбь, полная безумія, которую нъкоторые называютъ и уныніемъ. Духъ сей должно отгонять молитвою, особенно же псалмопъніемъ.
- 168. Она же сказала: опасно учить тому, кто дъятельною жизнію не возведенъ къ этому. Ибо какъ тотъ, кто имъетъ ветхій домъ, принимая странниковъ, губитъ ихъ въ случаъ паденія своего жилища, такъ и сіи, не устро-

ивъ прежде самихъ себя, губили и приходившихъ къ нимъ: словами призывали ко спасенію, а худостію нрава болѣе оскорбляли борцовъ.

- 169. Опять сказала: хорошо не гнъваться; когда же случится сіе, то знай, что срока и однаго дня не даль тебъ на страсть сію сказавшій: солнце да не зайдеть во гнъвть вашемь (Еф. IV, 26), а ты ждешь, пока зайдеть все время жизни твоей. Зачъмъ же ненавидишь ты такъ того, кто оскорбиль тебя? Не онъ оскорбиль тебя, а діаволь. Возненавидь болъзнь, а не болящаго.
- 170. Мать Сунклитикія еще сказала: есть подвижничество, учрежденное врагомъ, ибо и его ученики дѣлаютъ то же. Какъ же различить намъ божественное и царское подвижничество отъ тиранскаго и демонскаго? Очевидно, что умѣренностію. Во всякое время да будетъ у тебя одно правило поста: не дѣлай такъ, чтобъ поститься четыре или пять дней, а потомъ разрѣшать на множество яствъ, ибо неумѣренность повсюду тлѣтворна. Постись, пока юнъ и здоровъ, потому какъ придетъ старость съ немощами. Итакъ, сокровиществуй себѣ пищу пока въ силахъ, дабы, когда не будешь въ силахъ, нашелъ ты покой.
- 171. Опять сказала: чъмъ болъе преуспъваютъ борцы, тъмъ съ сильнъйшими противоборцами схватываются.
- 172. Еще говорила: сказано намъ: будите убо мудри яко змія, и цъли яко голубіе (Мө. Х, 16). Заповъдано намъ быть, яко зміи, для того, чтобъ не укрывались отъ насъ нападенія и хитрости діавола, ибо подобное подобнымъ скоръе распознается; а цълость голубиная указываетъ на чистоту дълъ.
- 173. Авва Иперехій сказаль: истинно мудрь не тоть, кто словомь наставляеть, но тоть, кто дѣломь научаеть.
- 174. Нѣкогда Паvелъ, ученикъ аввы Ора, пошелъ купить вѣтвей и нашелъ, что другіе опередили его и дали задатокъ. Авва Оръ никогда не давалъ задатка, но въ свое время посылалъ деньги и покупалъ. Тогда ученикъ его пошелъ за вѣтвями въ другое мѣсто. Садовникъ сказалъ ему: однажды кто-то далъ мнѣ задатокъ и не приходилъ болѣе. Итакъ,

возьми эти вътви ты. Ученикъ взялъ ихъ и, придя къ старцу, разсказалъ о семъ. Какъ скоро услышалъ объ этомъ старецъ, всплеснулъ руками и воскликнулъ: Оръ не работаетъ въ сей годъ! — и не допустилъ внести вътви внутрь, повелъвъ отнести ихъ на свое мъсто.

- 175. Вблизи той обители, гдъ жилъ авва Оръ, былъ одинъ князь по имени Лонгинъ, который творилъ много милостыни. Придя къ одному изъ отцевъ, онъ просилъ проводить его къ аввъ Ору, и когда тотъ посътилъ авву, то хвалилъ князя, говоря, что онъ добръ и творитъ много милостыни. Авва понялъ и сказалъ: да, онъ хорошъ. Тогда пришедшій началъ просить его: позволь ему, авва, прійти повидать тебя? Авва Оръ отвътилъ на то: истинно, не перейдетъ онъ долины сей и не увидитъ меня.
- 176. Старецъ говорилъ: сей гласъ: нынъ обратись вопіетъ къ человъку до послъдняго издыханія.
- 177. Старецъ сказалъ: Іосифъ Аримаеейскій взялъ тъло Іисусово и въ чистой плащаницъ положилъ его въ новомъ гробъ, то есть въ новомъ человъкъ. Итакъ, каждый, кто тщательно не гръшитъ, да печется, чтобъ не оскорбить живущаго съ нимъ Бога и не отогнатъ Его отъ души своей. Древнему Израилю дано было ъсть манну въ пустынъ; истинному же Израилю дано Тъло Христово.
- 178. Одинъ братъ жилъ въ уединенной келліи въ Егуптъ, держа себя въ большомъ смиреніи. Въ городъ у него была сестра блудница, губившая много душъ. Часто докучали ему о ней старцы и, наконецъ, убъдили сходить къ ней не прекратитъ ли онъ какъ-нибудь своимъ совътомъ творимый чрезъ нее гръхъ. Когда подходилъ онъ къ мъсту жительства своей сестры, увидълъ его одинъ изъ знакомыхъ и предупредилъ ее: идетъ братъ твой, и онъ уже у дверей твоихъ. Встревожившись, она оставила своихъ любимцевъ, коихъ угощала, выбъжала къ нему съ открытою головою и хотъла обнять его, но онъ сказалъ: родная сестра моя! Пощади душу свою! Сколько людей гибнетъ чрезъ тебя?! И какъ понесешь ты въчныя и горькія муки?! Придя въ тре-

петъ отъ сихъ словъ, она спросила: но нынъ есть ли спасеніе мнъ? Онъ отвътилъ: если захочешь, есть спасеніе. Тогда она поверглась въ ноги брата и просила взять ее съ собой въ пустыню. Онъ говоритъ ей: накинь покрывало на главу свою и слъдуй за мною. Но она сказала: пойдемъ; лучше мнъ нести стыдъ обнаженія головы, нежели войти въ эту мастерскую беззаконія. Дорогой онъ говориль ей о покаяніи и, когда увидълъ, что кто-то идетъ имъ навстръчу, попросилъ ее: такъ какъ не всъ знаютъ, что ты сестра мнъ, отойди немного съ дороги, пока не пройдутъ. Когда встръчные прошли, онъ обратился къ ней: теперь пойдемъ въ путь свой, сестра моя. Но она не давала отвъта, и, когда онъ подошелъ, то нашель ее мертвою и увидъль, что стопы ея покрыты кровію, ибо она была не обута. Когда онъ разсказалъ о семъ отцамъ, они разошлись во мнъніяхъ, но одному изъ старцевъ Богъ открылъ, что такъ какъ она ръшительно отсъкла всякое попеченіе о плотскомъ и презръла самое тъло свое, безъ стоновъ терпя тяжкія язвы, то Онъ приняль покаяніе ея.

- 179. Братъ-чужестранецъ повъдалъ старцу: я хочу идти на родину свою. Старецъ сказалъ ему: знай, братъ, что, идя сюда съ мъста селенія своего, ты имълъ сопутникомъ себъ Господа, а когда пойдешь обратно, то уже не будешь имъть Его болъе.
- 180. Братъ сказалъ одному старцу: я не вижу въ сердцъ своемъ никакой брани. Старецъ отвътилъ на то: ты четвероворотенъ, и всякій хотящій входитъ и выходитъ чрезъ тебя, а ты того не замъчаешь. Когда же устроишь дверь и, затворивъ ее, не будешь дозволять входить ею лукавымъ помысламъ, тогда увидишь, какъ они, стоя внъ, будутъ воевать на тебя.
- 181. Разсказывали объ одномъ старцъ, который жилъ въ капищъ въ Клисмъ, что онъ ради рукодълія всегда трудился надъ тъмъ, что требовалось по времени: когда приходило время ловли рыбъ, плелъ съти, а когда требовались нити, прялъ ленъ, но никогда не брался работать по заказу для того, чтобъ умъ его не возмущался дълами.

- 182. Одинъ киновіархъ спросилъ святаго отца нашего Курилла, папу Александрійскаго: кто выше по дъланію: мы, имъющіе подъ собою братій и различнымъ образомъ руководящіе каждаго ко спасенію, или пустынники, спасающіе себя однихъ? Папа отвътилъ: между Иліею и Моусеемъ нътъ различія, ибо они равно угодили Богу.
- 183. Одинъ монахъ работалъ въ день мученика. Увидъвъ это, другой монахъ сказалъ ему: можно ли нынъ работать? Тотъ отвътилъ: нынъ рабъ Божій въ мукахъ былъ раздираемъ и терзаемъ. Не долженъ ли и я немного потрудить себя нынъ въ работъ?
- 184. Нѣкій грѣшникъ, покаявшись, убезмолвился. Случилось ему вскорѣ, споткнувшись о камень, разбить себѣ ногу, такъ что истекло много крови, онъ изнемогъ и предалъ душу свою. Тогда пришли демоны, желая взять душу его, но Ангелы сказали имъ: обратитесь къ камню сему и посмотрите на кровь его, которую онъ излилъ ради Господа! Когда Ангелы сказали сіе, душа его была освобождена.
- 185. Спросили старца: каковъ долженъ быть монахъ? Онъ отвътилъ: по-моему, какъ одинъ на одинъ.
- 186. Нъкто спросиль старца: почему, ходя по пустынъ, я боюсь? Онъ отвътиль: потому, что ты еще живъ.
- 187. Нъкто еще спросиль старца: что должно дълать желающимъ спастись? Старецъ плелъ плетеницу и, не отрываясь отъ рукодълія, отвътиль: вотъ видишь?
- 188. Опять спросиль старца: почему я часто малодушествую? Онъ отвътиль: потому, что не имъешь разсудительности.
- 189. Нъкто спросилъ старца: отчего у меня часто бываетъ искушеніе на блудъ? Онъ отвътилъ: оттого, что много вшь и спишь.
- 190. Спросили старца: что должно дълать монаху? И онъ отвътилъ: творить всякое благо и удаляться отъ всякаго зла.
- 191. Старцы говорили: никогда не должно давать залога помысламъ.

- 192. Старцы также говорили: у всякаго находящаго на тебя помысла спроси: нашъ ли ты или вражескій? И онъ всячески исповъдуетъ то.
- 193. Старцы сказали, что душа есть то же, что источникъ: если проростъ удалять очищается; если же допустить наносы засаривается и пропадаетъ.
- 194. Одинъ старецъ говорилъ: я върую, что у Бога нътъ такой неправды, чтобъ изъ темницы взять и въ темницу ввергнуть.
- 195. Старецъ сказалъ: на все нудить себя есть путь Божій.
- 196. Еще сказалъ: не прежде дълай что-либо, но испытавши сердце свое по Богу ли будетъ то, что намъренъ ты сдълать.
- 197. Опять сказаль: если какой-либо монахъ тогда только молится, когда встаетъ на молитву, то таковой совсъмъ не молится.
- 198. Онъ же говорилъ: разсужденіе выше всъхъ добродътелей.
- 199. Еще говориль: срамъ монаху, если онъ, оставивъ свое и ставъ странникомъ для Бога, потомъ отойдетъ въ муку.
- 200. Старцы говорили: если увидишь юнаго, по своей волъ восходящимъ на небо, схвати его за ногу и низвергни долу, ибо это полезно ему.
- 201. Старецъ сказалъ: родъ сей не ищетъ нынъ, но завтра.
- 202. Еще сказалъ: дъло наше жечь дрова.
  - 203. Опять сказаль: не желай быть не презираемымъ.
- 204. Еще говорилъ: горе человъку, когда злая его больше дълъ его.
- 205. Старецъ говорилъ: дерзость и смъхъ подобны огню, поъдающему тростникъ.
- 206. Снова говорилъ: нудящій себя ради Бога равенъ человъку-исповъднику.
- 207. Еще сказаль: кто сдълается безумнымъ ради Господа, того Господь содълаетъ мудрымъ.

- 208. Онъ же сказалъ: вотъ, чего Богъ требуетъ отъ человъка ума, слова и дъла.
- 209. Опять сказаль: вотъ, что человъку нужно бояться Божія суда, ненавидъть гръхъ, любить добродътель и всегда молиться Богу.
- 210. Еще сказалъ: если видишь, что имъешь помыслъ на кого-либо, то знай, что и онъ имъетъ помыслъ на тебя.
- 211. Братъ спросилъ старца: хорошо ли имъть короткое общеніе съ ближнимъ? Старецъ отвътилъ ему: такія общенія не имъютъ силы разорвать узду, ибо съ братомъ своимъ имъешь ты общеніе. Если желаешь имъть общеніе, имъй его съ Богомъ.
- 212. Братъ просилъ у старца молитвы, спъща въ городъ. Старецъ сказалъ ему: не спъщи въ городъ, но спъщи бъжать отъ города, и спасещься.
- Одинъ братъ спросилъ отцевъ: оскверняется ли кто тъмъ, что имълъ нечистый помыслъ? Состоялось о семъ изслъдованіе отцевъ, и одни говорили — точно оскверняется; другіе — нътъ, иначе намъ, простымъ, невозможно и спастись; требуется только не совершать ихъ тълесно. Тогда братъ пошелъ къ искуснъйшему старцу и спросилъ о семъ его. Старецъ отвътиль: отъ каждаго требуется чистота по мъръ его совершенства. Братъ просилъ старца: ради Господа, объясни мнъ, какъ это? Старецъ сказалъ: вотъ лежитъ здъсь вещь приманчивая, и вошли два брата: одинъ, имъющій большую мъру совершенства, другой — меньшую. Если помыслъ совершеннаго скажетъ: желалъ бы я имъть вещь сію, и онъ не остановится на немъ, но тотчасъ отсъчетъ его, то не осквернится. А не достигшій еще въ великую мъру не осквернится, если пожелаетъ и даже пребудетъ съ помысломъ, но только не возметъ вещи.
- 214. Старецъ сказалъ: нѣкогда одинъ братъ впалъ въ тяжкія прегрѣшенія, но пришелъ въ сокрушеніе и покаялся Богу.
- 215. Еще сказаль: не то, что входять въ насъ помыслы, служить намъ въ осужденіе, но то, что мы худо пользу-

емся ими, ибо черезъ помыслы можно потерпъть крушеніе и черезъ помыслы можно увънчаться.

- 216. Братъ спросилъ старца: что мнѣ дѣлать? Множество помысловъ одолѣваютъ меня, и я не знаю, какъ бороться съ ними? Старецъ отвѣтилъ: не борись со всѣми, но съ однимъ, ибо всѣ помыслы имѣютъ одну славу. Итакъ, надобно замѣтить, какая это слава, и съ нею бороться. Тогда другіе помыслы сами собою смирятся.
- 217. Старецъ сказалъ: желающему жить въ пустынъ должно быть учительнымъ и не нуждаться въ ученіи, чтобъ не потерпъть вреда.
- 218. Братъ спросилъ старца: авва! Вотъ я прошу старцевъ, и они говорятъ мнѣ о спасеніи души, но я ничего не удерживаю изъ словъ ихъ. Что же мнѣ и просить ихъ, если я ничего не дѣлаю и я весь нечистота? У старца были два пустыхъ сосуда, и онъ сказалъ брату: пойди принеси одинъ сосудъ, влей елея, переверни и поставь на свое мѣсто. Онъ сдѣлалъ такъ дважды. Послѣ старецъ говоритъ ему: принеси теперь оба сосуда вмѣстѣ и посмотри, какой изъ нихъ чище. Братъ говоритъ ему: тотъ, куда я наливалъ елея. Тогда старецъ сказалъ: такъ и душа; хоть ничего не удерживаетъ изъ того, о чемъ спрашиваетъ, но болѣе становится чистою, нежели у того, кто совсѣмъ не спрашиваетъ.
- 219. Одинъ братъ безмолвствовалъ, и демоны, подъ видомъ ангеловъ, хотъли прельстить его: будили его ради совершенія правила и показывали ему свъты. Братъ пришелъ къ одному старцу и повъдалъ: авва! Ангелы приходятъ ко мнъ со свътомъ и будятъ на правило. Старецъ сказалъ: не слушай ихъ, сынъ мой! Это демоны, и когда придутъ будитъ, говори имъ: колъ захочу, самъ встану, а васъ не нужно. Братъ, получивъ заповъдь отъ старца, возвратился въ келлію свою. Въ ту же ночь демоны, придя по обычаю, разбудили его, и братъ отвътилъ имъ: когда захочу, самъ встану, а васъ не нужно. Они говорятъ ему: тотъ злой старецъ лжецъ, онъ прельстилъ тебя, ибо однажды пришелъ къ нему братъ, дабы занять немного мелкихъ

монетъ, а онъ, имъя ихъ, солгалъ, говоря, что не имъетъ, и не далъ. Изъ сего познай, что онъ — лжецъ. Когда настало утро, братъ пришелъ къ старцу и разсказалъ о семъ. Старецъ говоритъ: сознаюсь, что я имълъ монету и что приходилъ братъ просить, но я не далъ ему, ибо видълъ вредъ отъ того душамъ нашимъ. Тогда я разсудилъ преступить одну заповъдь, дабы не преступить десяти и не впасть въ бъду. Ты же не слушай демоновъ, хотящихъ тебя прельстить. И братъ, укръпленный старцемъ, возвратился въ келлію свою.

- 220. Нъкоторые изъ отцевъ разсказывали объ одномъ великомъ старцъ: когда приходилъ къ нему кто-либо просить наставленія, обыкновенно онъ говорилъ такъ: вотъ я принимаю лице Бога и сажусь на престолъ судилищномъ; итакъ, что желаешь, дабы я сдълалъ тебъ? Если скажешь: помилуй меня! то говоритъ тебъ Богъ: помилуй и ты брата своего. Если ты хочешь, чтобъ я простилъ тебя, прости и ты ближняго своего. Ужели неправда у Бога? Да не будетъ! Потому въ нашей власти состоитъ спастись, если желаешь.
- 221. Говорили объ одномъ изъ старцевъ, великомъ труженикъ, что однажды, когда онъ совершалъ правило, случилось прійти къ нему другому старцу, тоже великому, и услышать извнъ, какъ онъ бранился съ помыслами своими, говоря: доколъ же? И ради однаго слова все то исчезло!? Пришедшій, подумавъ, что онъ бранится съ къмъ-либо другимъ, постучался, чтобъ войти и примирить ихъ, но, войдя и не увидъвъ тамъ никого, по своему дерзновенію къ старцу спросилъ его: авва! Съ къмъ ты бранился? Онъ отвътилъ: съ помысломъ своимъ, ибо я знаю на память четырнадцать книгъ, но услышалъ внъ келліи одно слово, и, когда пришелъ совершать правило свое, все знаемое упразднилось, и только одно это слово пришло мнъ на память. Потому я и бранился съ помысломъ.
- 222. Нъкоторые братія изъ киновіи пришли къ одному пустыннику. Онъ приняль ихъ съ радостію и, по обычаю пустынниковъ, видя, что они утрудились отъ пути, приготовиль имъ трапезу прежде времени и предло-

жилъ все, что случилось. Вечеромъ прочитали двънадцать псалмовъ, равнымъ образомъ и ночью. Когда позже старецъ сталъ на бдъніе одинъ, то услышалъ, какъ они говорили между собой: отшельники въ пустыняхъ болъе имъютъ покоя, нежели мы, живущіе въ киновіяхъ. Потому утромъ, когда они отходили къ другому старцу, сосъду его, онъ просилъ ихъ: поклонитесь ему отъ меня и скажите: не поливай овощей. Сосъдъ, услышавъ слово сіе, понялъ, что значитъ оно, и по сему работалъ до вечера въ постъ, вечеромъ совершилъ большое правило и послъ сказалъ: ради васъ, потому какъ вы утрудились, разръшимъ нынъ постъ и вкусимъ немного, ибо мы не имъемъ обыкновенія ъсть каждый день. Предложилъ имъ сухой хлъбъ и соль и, сказавъ: ради васъ нужно нынъ учредить праздникъ, — влилъ немного уксуса въ соль. Вставъ отъ трапезы, стали на молитвословіе и продолжили до утра. Тогда старецъ сказалъ имъ: ради васъ не будемъ нынъ совершать полнаго правила, чтобъ дать вамъ отдохнуть немного, ибо вы издалека. Наутро они собрались идти, но старецъ сталъ упрашивать ихъ: побудьте съ нами сколько-нибудь; и если не можете долго, по крайней мъръ три дня — заповъди ради и по нашему пустынническому обычаю. И тъ, видя, что онъ не отпускаетъ ихъ, убъжали тайно.

- 223. Старецъ сказалъ: пророки составили книги; пришли отцы наши и исполняли ихъ дъломъ; тъ, кои были послъ нихъ, заучивали ихъ на память; пришелъ же родъ сей списалъ ихъ и положилъ въ шкафы праздно.
- 224. Братъ сказалъ одному изъ отцевъ: если случится мнѣ отяготиться сномъ и пропустить часъ правила, то душа отъ стыда уже не хочетъ совершать его. Старецъ отвѣтилъ на то: если проснешься до утра, встань, затвори дверь и окна и соверши правило, ибо написано: твой есть день, и твоя есть нощь; ибо во всякое время можно славить Бога.
- 225. Старецъ говорилъ: иной и много ъстъ, но все еще остается голоднымъ, а другой ъстъ немного, но насы-

щается и тъмъ. Итакъ, кто много ъстъ и остается голоднымъ, большую имъетъ цъну, нежели тотъ, кто ъстъ мало, но насыщается.

- 226. Старецъ сказалъ: хотя и трудились здѣсь святые отцы, но получали и нѣкую часть успокоенія. Сіе говорилъ онъ потому, что они были свободны отъ заботъ мірскихъ.
- 227. Еще сказаль: если братъ знаетъ мъсто, способствующее къ преспъянію, но изъ-за бремени потребъ тълесныхъ не идетъ туда, таковый не въруетъ, что есть Богъ.
- 228. Одинъ братъ спросилъ юнаго монаха: что лучше молчать или говорить? Отрокъ сказалъ ему: если слова праздны, оставь ихъ; если добры, дай мъсто добру и говори. Впрочемъ, хоть они будутъ и добры, не замъдляй, но скоръе пресъкай и найдешь покой.
- 229. Нъкто изъ отцевъ сказалъ: человъку всегда должно имъть дъланіе внутри, ибо когда онъ будетъ занятъ дъланіемъ Божіимъ, то врагъ, приходя къ нему и разъ, и другой, не найдетъ мъста остаться. И наоборотъ, когда бываетъ кто въ плъну у врага и приходитъ Духъ Святый, то онъ ради злобы нашей отступаетъ отъ насъ, такъ какъ мы не даемъ ему мъста въ себъ.
- 230. Одинъ братъ, принявъ только что схиму, вздумалъ отшельничествовать и тотчасъ затворился, говоря: я отшельникъ. Старцы, услышавъ о томъ, пришли, извлекли его и заставили обходить всъ келліи монаховъ, полагать метаніе у каждой, говоря: простите мнъ, я не отшельникъ, а новоначальный.
- 231. Отшельничествовали два брата по плоти, но первый въ схимъ былъ младшимъ по возрасту. Нъкто изъ отцевъ пришелъ посътить ихъ; поставили лохань, и меньшій въ схимъ подошелъ омыть ноги старца. Но старецъ, взявъ его за руку, отвелъ въ сторону и поставилъ большаго. Предстоящіе старцы замътили ему: меньшій, авва, есть первый въ схимъ. Старецъ сказалъ имъ: я беру первенство меньшаго и прилагаю къ возрасту большаго.

- 232. Однажды нъкоторые егупетскіе монахи пришли въ Скитъ посетить старцевъ и, увидъвъ, что они ъдятъ съ нѣкоторою поспѣшностію по причинѣ голода отъ долгаго пощенія, соблазнились тъмъ. Пресвитеръ, узнавъ объ этомъ и желая уврачевать ихъ, возгласилъ въ церкви къ братству: поститесь, братіе, и продолжайте обычное правило своего подвижничества. Пришедшіе егуптяне хотъли удалиться, но пресвитеръ удержалъ ихъ. Пропостясь одинъ день, они омрачились, хотя онъ далъ имъ лишь два постныхъ дня, тогда какъ скитяне постились всю недълю. Когда настала суббота, и съли за трапезу, егуптяне заспъшили ъсть, нъкто же изъ старцевъ, взявъ однаго изъ нихъ за руку, сказалъ: ъшьте искуснъе, какъ монахи. Но тотъ оттолкнуль его руку, говоря: пусти меня, ибо я умираю отъ голода, не выши цълую недълю ничего варенаго. Тогда старецъ сказалъ имъ: если вы, пропостясь два дня, такъ истощали, то какъ соблазнились вы братіями, кои всегда держатъ подвигъ — вкушать чрезъ недълю? Пришедшіе монахи раскаялись въ своемъ гръхъ и, получивъ великую пользу, удалились съ радостію.
- 233. Старецъ сказалъ: если кто, пребывая на какомълибо мъстъ, не творитъ плода, свойственнаго тому мъсту, то мъсто изгонитъ его, какъ не творящаго дълъ мъста.
- 234. Еще сказаль: если кто дѣлаетъ какое-либо дѣло, послѣдуя волѣ своей, и дѣланіе сіе не по Богу, онъ же не знаетъ того, то послѣ таковый всячески долженъ прійти на путь Божій. Если же кто-то держится хотѣнія своего, которое не по Богу, и не желаетъ слушать другихъ, почитая себя знающимъ свое дѣло, таковый съ трудомъ приходитъ на путь Божій.
- 235. Старецъ говорилъ: какъ чинъ монаховъ честнъе мірянъ, такъ и монахъ-чужестранецъ долженъ быть зеркаломъ всякаго добраго крова для мъстныхъ монаховъ.
- 236. Нъкто изъ отцевъ сказалъ: если дълатель живетъ въ такомъ мъстъ, гдъ нътъ дълателей, то не можетъ преуспъть, а можетъ только подвизаться, чтобъ не низой-

ти долу. Недълатель же, не живя съ дълателями, если будетъ трезвиться, преуспъетъ, а если не будетъ, то, по крайней мъръ, не низойдетъ долу.

- 237. Старецъ сказалъ: если душа имъетъ слово, а плода не имъетъ, то она подобна дереву, у котораго есть листья, а плодовъ нътъ. Какъ у древа, когда оно исполнено плодовъ, и листья бываютъ краше; такъ и слово приличнъе душъ, имъющей благое дъланіе.
- 238. Пришли нѣкогда три брата въ Скитъ къ одному старцу, и одинъ изъ нихъ сказалъ ему: авва! Я выучилъ Ветхій и Новый Завѣтъ на память. Старецъ говоритъ ему: ты наполнилъ воздухъ словами. Второй сказалъ: я списалъ себѣ Ветхій и Новый Завѣтъ. Старецъ отвѣтилъ второму: а ты шкафы наполнилъ тетрадями. Третій сказалъ: у меня на очажкѣ взрощенъ мохъ. Старецъ отвѣтилъ ему: а ты отогналъ отъ себя страннолюбіе.
- 239. Братъ спросилъ старца: почему я со скукою совершаю свое небольшое правило? Старецъ отвътилъ: любовь къ Богу познается изъ того, когда кто со всъмъ усердіемъ, умиленіемъ и неразсъяннымъ помысломъ творитъ дъло Божіе.
- 240. Пришли нѣкогда братія къ великому старцу, и онъ спросиль у перваго: что ты работаешь? Онъ отвѣтиль: я плету плетеницу, авва. Старецъ сказаль: Богъ да сплететъ тебѣ вѣнецъ, чадо! Спросилъ у второго: ты что работаешь? Тотъ отвѣтиль: рогожи. Онъ сказаль: Богъ да укрѣпитъ тебя, чадо! Спросилъ у третьяго: а ты что работаешь? Онъ отвѣтиль: решета. Старецъ сказалъ: Богъ да сохранитъ тебя, чадо! Спросилъ у четвертаго: а ты что работаешь? Онъ отвѣтиль: я каллиграфъ. Онъ сказалъ: ты какъ знаешь. Спросилъ у пятаго: ты что работаешь? Тотъ отвѣтилъ: льняное полотно. Старецъ сказалъ: до этого мнѣ нѣтъ дѣла. Ибо плетущій плетеницу, если трезвится съ помощію Божією, сплетаетъ себѣ вѣнецъ; рогожа требуетъ силы, такъ какъ ее трудно работать; решета требуютъ храненія, ибо ихъ продаютъ въ селеніяхъ; каллиграфу нужно смирять сердце,

такъ какъ этому дълу свойственно высокоуміе; льняное же полотно — дъло торгашеское. Такъ, если кто увидитъ издали, что кто-то несетъ корзинки, или рогожи, или решета, говоритъ: это монахъ, — ибо трава идетъ на рукодъліе наше. Если же увидитъ, что кто-нибудь продаетъ полотно, то говоритъ: вотъ торгаши пришли, — ибо рукодъліе сіе есть мірское, и не многимъ полезно.

- 241. Нѣкто изъ отцевъ разсказывалъ, что одинъ братъ, весьма благоговѣйный, имѣлъ бѣдную мать. Когда насталъ большой голодъ, онъ взялъ хлѣбы и поспѣшилъ отнести ихъ матери своей. И вотъ былъ къ нему гласъ: ты будешь пещись о матери своей или попекусь о ней Я? Братъ, разсудивъ о силѣ слова сего, повергся лицемъ на землю и просилъ Бога: Ты, Господи, попекись о насъ! всталъ и возвратился въ келлію свою. На третій день пришла къ нему мать его и сказала: такой-то монахъ далъ мнѣ много пшеницы; возьми ее и сдѣлай хлѣбы, чтобъ намъ питаться тѣмъ. Услышавъ сіе, братъ прославилъ Бога и, исполнившись благонадежія, преуспѣвалъ благодатію Божіею во всякой добродѣтели.
- 242. Братъ повъдалъ старцу: вотъ я прихожу въ какое-нибудь мъсто съ братіями, и намъ предлагаютъ корзину съ плодами, но братія часто не хотятъ вкушать или по воздержанію, или потому, что уже поъли, а я алчу. Итакъ, что мнъ дълать? Старецъ отвътилъ: если алчешь, то посмотри, сколько сидящихъ, сколько предложено и съвшь столько, сколько, ты думаешь, приходится на твою часть. Да не будетъ тебъ въ томъ преткновенія, ибо ты удовлетворилъ естественную нужду. Если же будешь побъжденъ и съвшь болъе, то это будетъ тебъ во вредъ.
- 243. Братъ спросилъ старца: что есть оглаголаніе и что значитъ осужденіе. Старецъ отвътиль: оглаголаніе относится вообще ко всему характеру человъка, а осужденіе къ дъламъ явнымъ. Итакъ, всякое слово, которое не можешь сказать предъ лицемъ брата своего, то есть не можешь указать на дъла его, а говоришь за глаза, есть оглаголаніе.

Напримъръ, если кто скажетъ, что такой-то братъ хорошь и добръ, но нестроенъ и не имъетъ разсужденія, то это есть оглаголаніе. Если же кто-либо скажетъ, что такой-то братъ торговецъ и сребролюбецъ, то сіе есть осужденіе, ибо ты осудилъ дъла его. И это хуже оглаголанія.

- 244. Одинъ старецъ, придя къ ръкъ и найдя, что прибрежіе, никъмъ не обезпокоенное и безмятежное, заросло тростникомъ, сълъ тамъ и, сръзая вътки, плелъ плетеницу, бросая сдъланное въ ръку. Такъ дълалъ онъ, пока не пришли люди и не увидъли его. Тогда онъ всталъ и удалился, ибо работалъ не ради нужды, но ради труда и безмолвія.
- 245. Однаго брата бороль помысль сходить посвтить извъстнаго старца, но онъ откладываль со дня на день, говоря: завтра пойду. Такъ боролся онъ съ помысломъ три года. Наконецъ, сказалъ помыслу: помысли, что ты пришель къ старцу и сказалъ ему: добраго здоровья добрый старецъ! Сколько времени я желалъ видъть святыню твою. Затъмъ онъ поставилъ лохань, умылся и говорилъ какъ бы отъ лица старца: добръ пожаловать, братъ! Прости мнъ, что ради меня ты столько потрудился! Господь да воздастъ тебъ! Далъе приготовилъ пищу, ълъ и пилъ вдоволь. И тотчасъ отступила отъ него брань.
- 246. Старецъ сказалъ: я не ради добра или пользы сижу здъсь на уединеніи въ немощахъ и злостраданіи, но ради того, что только сильнымъ свойственно жить среди братій.
- 247. Еще сказаль: если кто попытается сдълать добро въ томъ мъстъ, въ которомъ живетъ, и не сможетъ, пусть не думаетъ, что можетъ сдълать его въ другомъ.
- 248. Спросили старца о тъхъ, кои ходятъ туда и сюда и просятъ молитвъ, а сами живутъ въ нерадъніи, и старецъ отвътилъ: много бо можетъ молитва праведна-го поспъшествуема (Іак. V, 16), то есть когда содъйствуетъ и сподвизается и тотъ, кто проситъ молитвы и со всъмъ тщаніемъ и болъзнію сердца блюдетъ себя отъ помысловъ и дълъ злыхъ. Если же онъ живетъ нестройно, то ника-кой не будетъ ему пользы, хотя святые будутъ молиться о

немъ, ибо говорится: единъ созидаяй, и единъ разоряяй (Прем. XXXIV, 23), что пользы — развъ трудъ? И разсказалъ при семъ объ одномъ случаъ: одинъ отшельникъ, весьма разсудительный, хотъль поселиться въ Келліяхъ, но не находиль готовой. У однаго старца была на сторонъ отдъльная келлія, и онъ предложилъ ее пришельцу, говоря: поживи тамъ, пока не найдешь себъ другую. Когда тотъ поселился въ ней, къ нему начали приходить за назиданіемъ, какъ къ страннику, и приносить потребное, онъ же принималъ то и угощаль ихъ. Старецъ, давшій ему келлію, позавидоваль сему и началъ злословить его, говоря: столько лѣтъ я живу здѣсь въ великомъ подвижничествъ, и никто не ходитъ ко мнъ, а къ этому льстецу, который нъсколько дней здъсь, столько ходятъ! И однажды говоритъ ученику своему: пойди и скажи ему, чтобъ удалился отсюда, ибо мнъ самому нужна келлія. Ученикъ пошелъ и спросилъ пришельца: авва мой желаетъ знать, каково твое здоровье? Тотъ отвътилъ: прошу его молитвы, такъ какъ на животъ у меня немного тяжело. Ученикъ вернулся и сказалъ старцу, что тотъ посмотритъ себъ келлію и перейдетъ. Черезъ два дня старецъ опять говоритъ ученику своему: пойди и скажи ему, что если не выйдетъ, то приду и палкой выгоню его. Придя, ученикъ сказалъ пришельцу: авва мой, узнавъ, что ты нездоровъ, весьма опечалился и прислаль меня посмотръть тебя. Пришелецъ говоритъ: передай ему: молитвами твоими мнъ стало лучше. Возвратясь, ученикъ сказалъ старцу, что къ воскресенью съ помощію Божіей освободитъ. Такъ какъ воскресенье настало и онъ не освободилъ, то старецъ, взявъ палку, пошелъ побить его и выгнать. Ученикъ говоритъ старцу: побъгу я впередъ посмотръть, нътъ ли у него кого, чтобъ не соблазнились. И придя, говоритъ: авва мой идетъ просить тебя къ себъ въ келлію. Тотъ, услышавъ о такой любви старца, вышелъ навстръчу, поклонился ему издали и сказаль: я самъ иду къ святынъ твоей, не трудись, отче! Тогда Богъ, видя дъланіе ученика, умилилъ сердце старца, и онъ, бросивъ палку, устремился въ объятія старца-пришельца, обняль его и привель въ келлію, какъ ничего не слышавшаго. Послѣ онъ спросиль ученика своего: ничего изъ говореннаго мною ты не сказываль ему? Тотъ отвѣтиль: нѣтъ. Старецъ весьма обрадовался тому и, понявъ, что въ немъ была зависть, посылаемая врагомъ, упокоивалъ старцапришельца. Ученику же своему палъ въ ноги и сказалъ: ты — отецъ мой, а я — ученикъ твой, ибо ради дѣланія твоего спасены души обоихъ насъ.

249. Одинъ святой авва, отецъ киновіи, украшенный всякою добродътелію, особенно же смиренномудріемъ и кротостію, милостивый, сострадательный и любовію превосходящій многихъ, такъ молился Богу: Господи! Въмъ, яко самъ азъ гръшенъ есмь, но на щедроты Твоя уповая, чаю спастися по милости Твоей! Молюся убо благости Твоей, Владыко, не отлучитися сопутникамъ моимъ отъ мене и въ будущемъ въкъ, но со мною и ихъ сподоби царствія Твоего по благости Своей. Такую молитву совершаль онъ всякій день, и челов вколюбивый Богъ удостоиль его такого извъщенія: имъла совершиться память святому въ другомъ монастыръ, отстоящемъ недалеко отъ нихъ; когда его попросили прійти, услышаль онъ во снъ: пойди туда, но пошли впередъ учениковъ своихъ, а послъ иди и самъ одинъ. Между тъмъ Господь, ради насъ обнищавшій и всъмъ бывшій вся, — да всъхъ спасетъ, принявъ образъ больнаго нищаго, легъ посреди дороги. Ученики, подойдя и найдя Его — страждущаго, спросили о причинъ, и Онъ отвътилъ имъ: Я боленъ, мое животное, сбросивъ меня, убъжало, и Я не имъю, кто бы Мнъ помогъ. Они сказали Ему: что же мы можемъ сдълать для Тебя, Авва? Мы пъщіе. И, оставивъ Его, удалились. Спустя немного, идетъ ихъ авва, находитъ Его, лежащаго и стонущаго, и, узнавъ о причинъ, спрашиваетъ: не шли ли здъсь монахи незадолго предъ симъ? Онъ отвътилъ: шли, но узнавъ о причинъ, прошли мимо, сказавъ: мы — пъшіе — что можемъ сдълать для Тебя? Авва спросиль Его: можешь ли понемногу ступать? Пойдемъ вмъстъ. Онъ сказалъ: не могу. Тогда авва говоритъ Ему: иди же, я понесу Тебя; Богъ поможетъ, — дойдемъ. Онъ сказалъ: какъ можно тебъ? И такое разстояніе! Но иди и молись обо Мнъ! Авва же отвътилъ: я никакъ не оставлю Тебя! Вотъ камень; положу Тебя на него, потомъ подниму и понесу. Исполнивъ сіе, сначала онъ чувствовалъ на себъ тяжесть человъка, затъмъ становилось легче и легче, наконецъ совсъмъ не стало никакой тяжести. Авва изумлялся тому, Несомый же имъ сталъ невидимъ и сказалъ ему гласно: ты всегда молишься объ ученикахъ своихъ, дабы и они сподобились вмъстъ съ тобою царствія небеснаго; но иная мъра твоя и иная — учениковъ твоихъ. Сдълай, чтобъ и они пришли въ мъру твою и оставь свое прошеніе, ибо Я — правосуденъ и воздамъ каждому по дъламъ его.

- 250. Говорили объ одномъ святомъ, что, будучи исповъдникомъ во время гоненій, онъ претерпълъ многія муки и былъ даже сажаемъ на разженное мъдное съдалище. Когда позже блаженный Константинъ сдълался царемъ, и всъ христіане были освобождены отъ узъ, а сей святой, излъчившись, возвращался въ келлію свою, то, коль скоро увидълъ ее издали, сказалъ: увы мнъ! Опять иду на злостраданія! Сіе говорилъ онъ по причинъ нападеній тамъ отъ демоновъ и борьбы съ ними.
- 251. Старецъ говорилъ: если увидишь, что кто-либо упалъ въ воду, и захочешь помочь ему, подай ему жезлъ свой и тяни за него; при этомъ знай, что если не возможешь вытянуть его, то онъ стянетъ тебя внизъ, и оба утонете. Сіе говорилъ онъ о тъхъ, кои беруться помогать кому-либо выше мъры своей.
- 252. Одинъ братъ пришелъ къ старцу, не посъщавши его довольно долгое время, и старецъ спросилъ его: гдъ былъ ты, чадо, столько времени? Тотъ отвътилъ ему: въ Константинополъ, отче, по нъкоторой неизбъжной нуждъ. Старецъ снова спросилъ его: что же назидательнаго слышалъ ты тамъ или видълъ? Братъ отвътилъ: назидательнаго почти ничего; много припоминается шумнаго, но все то большею частію земное, и только одно особенно по-

разило меня: я видълъ мірянъ, столь презирающихъ богатство, сколько того нельзя было бы сказать о пребывающихъ въ пустынъ. Старецъ просилъ: объясни мнъ, какъ это? И братъ разсказалъ: я видълъ двухъ богачей, одинъ изъ которыхъ звалъ въ судъ другаго, говоря, что тотъ долженъ ему двъ тысячи монетъ, предъявивъ расписку отца его, а другой утверждаль, что долгь отцомъ уплачень, расписка же осталась по искренней дружбъ. Такъ какъ они не могли согласиться между собою, то дъло дошло до клятвы, и тотъ, кто быль должень, говорить: если я побожусь, что долгь уплаченъ отцомъ моимъ, то буду сочтенъ скверноприбытчикомъ; лучше сдълаемъ такъ: или я побожусь, что долгъ уплаченъ отцомъ моимъ, и отдамъ ихъ тебъ вторично, или ты побожись, что онъ остался тебъ долженъ, не бери ихъ съ меня и возврати расписку. И всъ удивились, слыша такое разсужденіе мужа. Старецъ сказаль: и ты, чадо, будучи юнъ, справедливо удивился, но если всмотръться въ дъло глубже, то не найдешь здъсь ничего великаго, но одно излишество тщеславія и челов вкоугодія. Братъ спросиль: какъ это, отче, когда онъ презрълъ такую сумму только ради однаго подозренія? Старецъ отвътиль: презирающій богатство долженъ, сколько возможно, промышлять и о благъ ближняго, ибо заповъдь Господа и Бога нашего повелъваетъ то и другое. Если онъ точно зналъ, что отецъ его уплатилъ долгъ, и предложиль побожиться и опять — вторично — уплатить его, то что другое сдълаль онъ, какъ брата своего выставиль предъ Богомъ и людьми несправедливымъ и явнымъ скверноприбытчикомъ, себя же воспроповъдалъ и богатъйшимъ, и нелюбостяжательнымъ, что не столько есть добродътель нестяжанія, сколько отпечатокъ тщеславія или, точнъе сказать, зависти и гнъва. Братъ опять спросилъ: итакъ, что же долженъ онъ былъ сдълать, когда ему была предложена клятва о долгъ? Старецъ отвътилъ: если бъ былъ онъ совершенъ, не сталъ бы ни божиться, ни взаимно предлагать клятву, особенно когда богатъ и точно знаетъ, что долгъ уплаченъ, и сколько было бъ лучше для него понести убытокъ ради избъжанія клятвы и сохраненія любви, ожидая воздаянія отъ Бога! Сказаль онъ такъ по тіцеславію, дабы показать людямъ, что приводящій его къ клятвъ — несправедливъ, а сіе есть дъло зависти и взаимноненавидънія. Итакъ, внимай, чадо: то только пріятно Богу, что бываетъ съ благою цълію и съ боголюбивымъ помысломъ. И братъ, получивъ пользу, удалился.

- 253. Старецъ сказалъ: хвалящій монаха предаетъ его сатанъ.
- 254. Опять сказаль: все то, что мыслить человъкъ отъ неба и ниже, аще мыслить, но пресъдящій памяти Іисусовой стоить во истинъ.
- 255. Сынъ монаха, жившаго въ Скитъ, былъ взятъ управителемъ въ службу. Извъщая о семъ, мать отрока просила отца написать управителю, чтобъ онъ отпустилъ его. Монахъ спросилъ посланнаго: если сей будетъ отпущенъ, не возьмутъ ли другаго? Тотъ отвътилъ: возьмутъ. Старецъ сказалъ: какая же мнъ польза, если, освободивъ его, вложу радость въ сердце матери его и, взявъ печаль ея, внесу ее въ сердце другой жены?
- 256. Тотъ же старецъ много зарабатывалъ рукодъліемъ своимъ и, оставляя сколько нужно для своихъ потребъ, прочее раздавалъ бъднымъ. Когда въ тъхъ мъстахъ сдълался голодъ, мать послала сына его къ нему и просила дать имъ нъсколько хлъбовъ. Услышавъ о семъ, старецъ спросилъ сына своего: а есть ли въ томъ мъстъ и другіе нуждающіеся, какъ и вы? Тотъ отвътилъ: есть много. Тогда, затворивъ дверь предъ лицемъ его, онъ сказалъ со слезами: удались, чадо мое! Пекущійся о тъхъ попечется и о васъ. Братъ спросилъ его потомъ: ужели не возболъзновалъ ты помысломъ, отославъ такъ сына своего? Старецъ отвътилъ: если не понудитъ себя человъкъ на всякое дъло, не будетъ имъть мзды.
- 257. Старецъ говорилъ: всякое зло, не совершенное дѣломъ, не есть зло, и всякая правда, не совершенная дѣломъ, не есть правда, ибо не имѣющій помысловъ злыхъ и благихъ подобенъ землѣ Содомской и Гоморрской, кото-

рая солениста, и ни плодовъ, ни травъ не приноситъ. Добрая же земля производитъ и пшеницу и плевелы.

- 258. Старецъ разсказывалъ: когда я былъ у однаго старца, пришла къ нему дъвственница и сказала: я постилась двъсти недъль по шести дней и прочитала Ветхій и Новый Завътъ. Чего еще мнъ не достаетъ и какой еще принять мнъ на себя трудъ? Старецъ спросилъ ее: стало ли для тебя уничиженіе, какъ честь? Она отвътила: нътъ. Или ущербъ, какъ прибытокъ; или чужіе, какъ свои по плоти; бъдность, какъ довольство? Она отвъчала: нътъ. Тогда старецъ сказалъ ей: итакъ, ты напрасно постилась по шесть дней и читала Ветхій и Новый Завътъ. Ты обольщаешь себя. Пойди трудись! Ты ничего не имъешь.
- 259. Старецъ сказалъ: если человъкъ произвольно предаетъ себя скорби, то върно, что Богъ сопричислитъ его къ мученикамъ, ибо вмъсто крови вмъняются ему слезы.
- 260. Еще сказаль: малый отрокъ, вмъшивающійся въ бесъду съ нами, подобенъ человъку, ввергающему огнь въ недро брата своего.
- 261. Старцы говорили: наказывайте, братіе, малыхъ отроковъ, чтобъ иначе они не наказали васъ.
- 262. Одинъ братъ пришелъ на гору Фермейскую къ великому старцу и говоритъ ему: авва! Что мнъ дълать? Погибаетъ душа моя! Спрашиваетъ его старецъ: почему, чадо? Братъ сказалъ: когда я былъ въ міръ, поистинъ, много постился я и бдълъ, и великое сокрушеніе и теплота были во мнъ; теперь же, авва, совершенно никакого добра я не вижу въ себъ. Старецъ отвътилъ на то: повърь мнъ, чадо, ко всему, что дълалъ ты, будучи въ міръ, имълъ ты усердіе отъ тщеславія и похвалы человъческой, и то не было пріятно предълицемъ Бога. Потому и сатана не воевалъ противъ тебя, не было ему нужды отсъкать твое усердіе. Теперь же, видя, что ты вволился Христу и вышелъ противъ него, вооружился и онъ противъ тебя. Но Богу угоднъе одинъ псаломъ, прочитанный тобою съ сокрушеніемъ теперь, нежели тысячи, читанные тобою въ міръ; и Онъ пріемлетъ малый

постъ твой паче недъль, какими ты постился въ міръ. Братъ говоритъ ему: теперь я нисколько не пощусь, но все добро, какое я имълъ въ міръ, взято отъ меня. Старецъ сказалъ: братъ! Довольно тебъ и того, что имъешь, только потерпи, и будетъ хорошо. Такъ какъ братъ настаивалъ на своемъ, говоря: поистинъ, авва, гибнетъ душа моя, — старецъ продолжилъ: повърь, братъ, не хотълъ я говорить тебъ, дабы не повредился помыслъ твой, но видя, что ты пришелъ въ уныніе отъ сатаны, скажу тебъ: то, какъ ты думаешь, будто живя въ міръ, ты дълалъ добро и хорошо шелъ, есть гордость — такъ и фарисей погубилъ все сдъланное имъ добро. Но что нынъ видишь себя не дълающимъ совершенно никакого добра сего одного довольно тебъ, братъ, ко спасенію, ибо это есть смиреніе: такъ оправдался мытарь, не сдълавшій ничего добраго. Богу болъе угоденъ гръшникъ и нерадивый съ сокрушеннымъ сердцемъ и смиреніемъ, нежели творящій много добра и думающій въ себъ, что онъ творитъ добро. И братъ, получивъ великую пользу, положилъ метаніе старцу и сказалъ: нынъ, авва, спасена душа моя тобою.

- 263. Спросили старца: что значитъ дать отвъть о всякомъ праздномъ словъ? Онъ сказалъ: всякое слово о вещахъ тълесныхъ есть празднословіе, и только говорить о спасеніи души не есть празднословіе. Впрочемъ, всего остерегаться и молчать лучше, ибо, когда заговоришь о хорошемъ, пріидетъ ко вреду и худое.
- 264. Нъкогда явился сатана старцу и говоритъ: ты не христіанинъ. Старецъ отвътилъ ему: кто бы я ни былъ, все выше тебя. Сказалъ на то сатана: говорю тебъ пойдешь въ муку. Старецъ отвътилъ: ты не судія мой и не Богъ мой.
- 265. Братъ спросилъ старца: отче, почему родъ нашъ не можетъ держать подвижничества отцевъ? Старецъ отвътилъ: потому что не любитъ Бога, не бъгаетъ людей и не ненавидитъ вещей мірскихъ. Когда человъкъ убъгаетъ людей и вещей, само собой приходитъ къ нему сокрушеніе и подвижничество. Ибо, какъ хотящій по-

гасить огонь, возжегшійся на полѣ, если не забѣжитъ впередъ и не пресѣчетъ вещества, которое впереди огня, не погаситъ его, такъ и человѣкъ, если не уйдетъ въ такое мѣсто, гдѣ бы съ трудомъ находилъ и самый хлѣбъ свой, не можетъ стяжать подвижничества, ибо чего не видитъ душа, того не скоро и похотствуетъ.

- 266. Онъ же сказаль: крадущій, лгущій или творящій какой-либо другой гръхъ часто по совершеніи гръха вдругъ воздыхаетъ, укоряетъ себя и приходитъ въ покаяніе, а держащій въ душъ злопамятство ъстъ ли, пьетъ ли, сидитъ или ходитъ всегда какъ бы ржей съъдается, и гръхъ неразлученъ съ нимъ. Посему молитва его бываетъ ему въ клятву и никакой трудъ его хотя бы онъ даже кровь пролилъ за Христа принятъ не будетъ.
- 267. Старецъ говорилъ: если придутъ кто-либо и ты увидишь, что они издалека, стань на молитву и скажи: Господи Іисусе Христе, избави насъ отъ оглаголанія и злословія и съ миромъ возврати ихъ изъ мѣста сего.
- 268. Еще говорилъ: если тъло твое немощно, то, судя по тому, удовлетворяй и потребностямъ его, чтобъ оно не впало въ болъзнь, и ты не сталъ бы искать яствъ и отягощать прислуживающаго тебъ.
- 269. Старца спросили о ночномъ оскверненіи въ видъ ли смъшенія съ женою или самомъ по себъ. Онъ отвътиль: не должно того присваивать себъ нисколько, но думать, что ты какъ бы только высморкался. Подобно, если придется тебъ идти по торжищу и, проходя мимо харчевни, обонять запахъ мясъ, вкусилъ ли ты или нътъ? Всячески скажешь, что нътъ. Такъ и оное не оскверняетъ тебя, но если врагъ увидитъ, что ты боязливъ, то еще больше будетъ нападать на тебя. Однако блюдись, чтобъ по пробужденіи, придя въ себя, не снизойти къ тому мыслію.
- 270. Скитскихъ старцевъ спросили касательно блуда: когда видитъ человъкъ лице и поражается имъ, служитъ ли сіе ему въ укоръ? Они отвъчали: это дъло подобно трепезъ, исполненной яствъ: если кто-то, увидъвъ ихъ, по-

хочетъ вкусить отъ нихъ, но не простретъ руки взять чтолибо, то не бываетъ ихъ причастенъ.

- 271. Братъ спросилъ старца: хорошо ли ходить къ старцамъ или лучше безмолвствовать? Тотъ отвътилъ: ходить къ старцамъ было правиломъ древнихъ отцевъ.
- 272. Одинъ старецъ сказалъ: возненавидѣлъ я тщеславіе юнѣйшихъ новоначальныхъ, потому что они трудяться, а мзды не имѣютъ, внимая похваламъ людскимъ. Другой старецъ, болѣе разсудительный, отвѣтилъ ему: я же всячески допускаю сіе, ибо лучше юнѣйшимъ тщеславиться, только бы не нерадѣтъ. Пустъ нынѣ по тщеславію кто-то изъ нихъ понуждаетъ себя воздерживаться, бдѣть, наготовать, стяжевать любовь и переносить скорби ради похвалы. Но послѣ такого житія придетъ къ нему благодать Божія и скажетъ ему: для чего не трудишься ты ради Меня, а трудишься для людей? Тогда онъ рѣшится не внимать славѣ человѣческой, а только Богу. Слышавшіе сіе сказали: поистинѣ это такъ.
- 273. Одинъ братъ, одержимый печалью, докучалъ старцу: что мнъ дълать, ибо помыслы налегаютъ на меня и говорятъ: напрасно ты отрекся міра, ты не можешь спастись? Старецъ отвътилъ ему: хотя и можемъ мы войти въ землю обътованія, все же лучше намъ пасть костьми въ пустынъ, нежели возвратиться въ Егупетъ.
- 274. Спросили старца: хорошо ли посредствовать въ спорахъ братій? Онъ отвътиль: бъгай сего, ибо сказано: отягчены уши его еже не слышати суда крове, и очи смъжены, еже не видъти неправды (Ис. XXXIII, 15).
- 275. Еще спросили старца: какъ можетъ человъкъ жить наединъ? И онъ отвътилъ: борецъ, если не будетъ сначала биться въ ряду другихъ, не можетъ научиться искусству побъждать, чтобъ послъ могъ и одинъ на одинъ воевать съ противникомъ. Такъ и монахъ, если прежде не будетъ обученъ житіемъ среди братій и не узнаетъ искусства различенія помысловъ, не сможетъ, живя наединъ, противостоять имъ.

- 276. Спросили старца: хорошо ли изучать божественныя Писанія? Онъ отвътиль: овца получаеть отъ пастыря въ снъденіе добрую траву, но ъстъ и растенія пустынныя. Итакъ, когда начинаетъ ее жечь полынь, она отрыгиваетъ добрую траву, и уста ея услаждаются, а вкусъ полыни прекращается. Такъ и человъку хорошо поученіе въ священныхъ Писаніяхъ противъ навъта демоновъ. Кому прилучится быть въ церкви со многими или съ немногими и онъ заградитъ уста свои и перестанетъ вопіять къ Богу, тотъ дълаетъ дъло демоновъ, ибо демоны, не перенося слышанія похвальныхъ Христу пъснопъній, заставляютъ молчать поющихъ.
- 277. Старецъ сказалъ: споръ предаетъ человъка гнъву, гнъвъ предаетъ его ослъпленію, а ослъпленіе заставляетъ его дълать всякое зло.
- 278. Въ Өиваидъ былъ одинъ монахъ, проводившій крайне подвижническое житіе: въ долгихъ пресъдя молитвамъ и моленіямъ, имъя великое нестяжаніе, сокрушая тъло постомъ и трудами. Сначала онъ вкушалъ каждый вечеръ намоченные овощи столько, сколько можно ихъ захватить одною рукою; потомъ, спустя нѣкоторое время, довольствовался тою же мърою черезъ день; долго держа такое правило относительно пищи, наконецъ дошелъ до того, что принималъ пищу только одинъ разъ въ недѣлю въ воскресенье къ вечеру, употребляя прилучившіеся овощи и самородныя растенія, соблюдая такой постъ по недълямъ долгое время. Но изобрътатель зла — діаволъ, позавидовавъ ему, покусился вовлечь его въ то же паденіе, какимъ палъ самъ — чрезъ гордость. Итакъ, приходитъ ему помыслъ самомнънія: такъ какъ ты держишь столь строгое житіе и пощеніе, какого не держитъ ни одинъ изъ людей, то должно тебъ и знаменія показать, дабы и ты самъ сталь ревностиве въ подвижничествв, и люди получили назиданіе, а видя дъла Божіи, дивились и славили Отца нашего, иже на небесъхъ. Итакъ, попросимъ и мы знаменій, ибо Самъ Спаситель сказалъ: просите, и дастся вамъ (Мө.

VII, 7). И началъ монахъ возсылать къ Богу молитву о семъ съ прилъжнъйшимъ прошеніемъ. Но человъколюбивый Богъ, иже встьме человъкоме хощете спастися (1 Тим. II, 4), видя само прельщеніе его и помятуя трудъ и подвиги его, не попустилъ врагу совершенно искусить его и ввергнуть во всего опаснъйшее паденіе гордости, почему и приличествуетъ ему псаломское слово: егда падетъ не разбіется: яко Господь подкръпляет руку его (Пс. XXXVI, 24). Тогда приходитъ ему на мысль сказанное Апостоломъ слово: не яко  $\partial o$ вольни есмы от себе помыслити что, яко от себе (2 Кор. III, 5). Если и таковому не яко довольни, — думалъ онъ, сколько болъе я имъю нужду въ наставленіи. Пойду-ка къ такомуто отшельнику и, что онъ скажетъ мнъ и посовътуетъ, приму, какъ отъ Бога, въ руководство ко спасенію своему. Авва, къ которому онъ хотълъ идти, былъ великъ и славенъ, преуспълъ въ созерцаніи, могъ пользовать приходящихъ къ нему и должно настраивать вопрошающихъ. Когда онъ пришелъ къ нему, старецъ увидълъ у него на плечахъ двухъ обезьянъ, кои, охвативъ цъпью шею его, напрягались каждая тянуть къ себъ. Увидъвъ это и, какъ мужъ богоучимый, узнавъ причину, воздохнулъ и заплакалъ тайно. По молитвъ и обычномъ цълованіи они съли, не говоря ничего около часа, ибо таковъ былъ обычай у тамошнихъ отцевъ. Послъ сего говоритъ пришедшій монахъ: отче! Помилуй меня и дай мнъ наставленіе о пути спасенія. Старецъ сказалъ: я, чадо, недостаточенъ къ тому и самъ требую руководства. Тотъ опять говоритъ: не откажи, авва, попользовать меня, ибо я сердечно расположенъ въровать тебъ и даль слово принять совъть твой. Но старець отказывался, говоря: ты не послушаешь меня, потому я и отказываюсь. Монахъ опять далъ слово, что послушаетъ его, какъ ангела, что бы онъ ни повелълъ ему. Тогда старецъ сказалъ ему: возьми эту сумку съ мелкими монетами, пойди въ городъ, купи десять хлъбовъ, десять мъръ вина, десять литръ мяса и принеси. Онъ началъ скорбъть, однако пошелъ. По пути воздвиглось у него множество помысловъ: и что это вздума-

лось старцу, и какъ я буду покупать такія вещи, и міряне соблазняться, когда буду брать ихъ... И такъ, съ плачемъ и слезами, пришелъ онъ въ городъ и, стыдясь, черезъ однаго купилъ хлъбовъ, а чрезъ другаго — вина, и сътовалъ: увы мнъ, бъдному! Какъ стану я покупать мясо: самъ ли или чрезъ другаго? Однакожъ хотя со стыдомъ, но нашелъ тайно мірянина, далъ ему денегъ, и тотъ купилъ и отдалъ ему. Когда принесъ онъ все это къ старцу, тотъ напомнилъ ему: не забудь, что ты далъ мнъ слово послушаться во всемъ, что ни скажу тебъ! Итакъ, возьми это, пойди въ келлію свою и по молитвъ принимай каждый день по одному хлъбу, по одной мъръ вина и по мъръ мяса и черезъ десять дней приходи сюда. Услышавъ сіе и не смъя противоръчить, онъ взяль все и пошель, плача и скорбя о дълъ семъ: отъ какого поста и до чего дошелъ я. Дълать ли мнъ то или не дълать? Но если не сдълаю, оскорблю Бога, потому что далъ слово — что ни скажетъ мнъ старецъ, принять то, какъ отъ Бога. И нынъ, Господи, призри на скорбь мою, помилуй мя и прости мнъ прегръшенія моя, ибо я принужденъ дълать сіе противъ положеннаго мною правила пощенія. Въ слезахъ пришелъ онъ въ келлію свою и сдълаль такъ, какъ заповъдаль ему старецъ, но болъе прилежалъ онъ молитвъ и, приступая къ пищъ, слезами удобрялъ хлъбъ свой, говоря: Господи! вскую мя оставиль еси? И Богь призръль на покаяніе и смиреніе его и даровалъ утъшеніе въ сердце его, и онъ понялъ причину, по которой приключилось ему такъ вознерадъть, какъ онъ полагалъ, и, возблагодаривъ Бога, исповъдалъ сіе пророческое слово: всяка правда человъка, яко портъ нечистыя жены (Ис. LXIV, 6) и аще не Господь созиждетт домъ, всуе трудишася зиждущіи: аще не Господь сохранить градь, всуе  $6\partial n$  стрегій (Пс. СХХVІ, 1). Затъмъ приходитъ онъ опять къ старцу, утружденный тъломъ и изможденный болъе, нежели когда недъли проводилъ безъ пищи. Старецъ тотчасъ увидълъ, что онъ смирился, и принялъ его со свътлымъ лицемъ. Сотворивъ молитву, они съли молча, потомъ старецъ началь говорить: человъколюбивый Богъ посътиль тебя

и не попустиль возобладать тобою врагу, который обыкъ всегда прельщать успъвающихъ въ добродътели, приводя ихъ въ самомненіе, принуждая и располагая предпринимать чрезмърные подвиги, чтобъ такимъ образомъ низложить ихъ. Ибо ни одна страсть гръховная не мерзка такъ предъ Богомъ, какъ гордость, и никакая добродътель столь не честна, какъ смиреніе. Видимъ примъръ того и другаго на фарисеъ и мытаръ. Крайности — и съ той и съ другой стороны — предосудительны, ибо, какъ говоритъ одинъ старецъ: все, что выше мъры, отъ демоновъ. Итакъ, шествуй царскимъ путемъ, по Писанію, и не уклоняйся ни направо ни налево, но держись средины. Что же касается до принятія пищи, то съ мърою вкушай каждый вечеръ; если же окажется нужда, безъ размышленія преступи время, нужно ли тебъ будетъ то разръшить по болъзни или другой какой причинъ прежде опредъленнаго часа; и опять: если случиться вкусить чрезъ день, — не разсуждай, ибо мы нъсмы подъ закономъ, но подъ благодатію (Рим. VI, 15). Вкушая же, не насыщайся, но держи себя въ воздержаніи; особенно воздерживайся отъ добрыхъ снедей, а скудныя лобызай всегда. Храни свое сердце, всячески подвизаясь быть смиренномудрымъ, ибо жертва Богу, — какъ говоритъ царепророкъ, — духъ сокрушенъ: сердце сокрушенно и смиренно Богъ не уничижит (Пс. L, 19). И опять свидътельствуетъ тотъ же святой Давидъ: *смирихся, и спасе мя* Господь (Пс. CXIV, 5). Также и чрезъ пророка Исаію говоритъ Господь: на кого воззрю, токмо на кроткаго и молчаливаго и трепещущаго словест Моихт (Ис. LXVI, 2). Итакъ, все упованіе свое, чадо, возвергши на Господа, шествуй въ миръ путемъ своимъ и Онъ сотворить и изведеть яко свъть правду твою, и судьбу твою яко полудне (Пс. XXXVI, 6). Такими наставленіями старецъ утвердилъ брата и, вкусивъ съ нимъ, что прилучилось, отпустиль его веселящимся о Господъ. Возвращаясь онъ говориль: да обратять мя боящінся Тебе, и въдящін свидънія Твоя (Пс. CXVIII, 79); и наказуя наказа мя Господь, смерти же не предаде мя (Пс. CXVII, 18), и накажеть мя праведникь милостію и обличить мя (Пс. СХІ, 5). Себъ же самому сказаль: обратися, душе моя, въ покой твой, яко Господь благодъйствова тя: и прочее (Пс. СХІV, 6, 7). И пришедши въ келлію свою, началь жить по заповъди старца, проводя все время жизни своей въ смиреніи и сокрушеніи, пока не достигь въ мужа совершенна, въ мъру возраста исполненія Христова (Еф. IV, 13).

- 279. Спросили старца: что есть жизнь монашеская? И онъ отвътилъ: уста истинныя, тъло непорочное, сердце чистое.
- 280. Старецъ говорилъ, что отцы наши вошли внутрь отсъченіемъ помысловъ пожеланій воли; мы же, если возможемъ, войдемъ кротостію.
- 281. Старецъ сказалъ о Моусеъ: когда онъ хотълъ поразить егуптянина, то посмотрълъ туда и сюда и не увидълъ никого, то есть разсмотрълъ помыслы свои и убъдился, что намъреніе его не имъетъ ничего худаго, но то, что онъ дълаетъ, дълаетъ для Бога. И тогда поразилъ егуптянина.
- 282. Старецъ говорилъ о слъдующемъ изреченіи псалма и положу на мори руку Его, и на ръкахъ десницу Его (Пс. LXXXVIII, 26): это относится къ Спасителю: шуйца Его на мори, которое есть міръ, а десница Его на ръкахъ, то есть на Апостолахъ, напоившихъ міръ върою.
- 283. Нѣкто изъ отцевъ сказалъ: говоритъ Писаніе, что чистое животное отрыгаетъ пищу и есть двукопытно. Таковъ и человѣкъ истинно вѣрующій и принимающій два Завѣта, кои находятся во всей полнотѣ во святой Церкви, а у еретиковъ съ различными недостатками. Человѣкъ долженъ изрыгать добрую пищу, а худую нѣтъ. Добрая пища есть благіе помыслы, преданія святыхъ отцевъ и подобное, а пища худая злые помыслы о разныхъ грѣхахъ и прегрѣшеніяхъ человѣческихъ.
- 284. Старецъ сказалъ: если брату, сидящему въ келліи, придетъ на сердцъ какое-либо изреченіе, и онъ потечетъ вследъ сего изреченія, не достигши въ мъру и не влекомъ Богомъ, то предстаютъ демоны и толкуютъ ему то изреченіе такъ, какъ онъ хочетъ.

- 285. Одинъ братъ спросилъ старца: въ чемъ состоитъ воздълываніе души такъ, чтобъ она приносила плоды? Старецъ отвътилъ: воздълываніе души составляютъ: безмолвіе тъла, многая тълесная молитва и невниманіе паденіямъ людей, а только своимъ. Если человъкъ пребудетъ въ семъ, то душа его не замъдлитъ принести плодъ.
- 286. Братъ спросилъ одного изъ отцевъ о хульномъ помыслъ, говоря: отче, насилуетъ душу мою демонъ хулы; сдълай милость, скажи мнъ, отчего это приключилось мнъ и что мнъ дълать? Старецъ сказалъ ему въ отвътъ: хульный помыслъ нападаетъ на насъ за оглаголаніе, уничиженіе и осужденіе другихъ, особенно же за гордость, когда кто творитъ волю свою, нерадитъ о молитвъ, гнъвается и ярится. Все сіе суть признаки гордости, которая располагаетъ насъ къ показаннымъ страстямъ оглаголанію, уничиженію и осужденію, а отъ нихъ рождается и помыслъ хульный. Если сей помыслъ замъдлитъ долго въ душъ, то демонъ хулы передастъ человъка демону блуда и изступленію ума; и ежели человъкъ не отрезвится, погибаетъ.
- 287. Братъ спросилъ старца: отче! Что разумъетъ пророкъ, когда говоритъ: нъсть спасенія ему въ Бозть его (Пс. III, 3). Старецъ отвътилъ: разумъетъ нечистые помыслы, внушающіе душъ отступленіе отъ Бога, когда она бываетъ въ скорби по причинъ находящихъ искушеній.
- 288. Старецъ сказалъ: должно убъгать отъ всъхъ творящихъ беззаконіе, хотя бы они были друзья и родственники, хотя бы имъли санъ іерейскій или даже царскій, ибо отступленіе отъ творящихъ беззаконіе даруетъ намъ дружество Божіе и дерзновеніе къ Нему.
- 289. Опять сказаль: лучше жить съ тремя, боящимися Бога, нежели съ тьмами, не боящимися Господа. Ибо въ послъдніе дни въ киновіяхъ въ сотнъ живущихъ еще найдутся спасаемые, а въ пятидесяти насчитаешь ихъ весьма немного. Всъ развратятся, любя трапезы и чревоугодіе, всъ возлюбятъ любоначаліе и сребролюбіе, мнози бо суть звани, мало же избранныхъ (Мө. ХХ, 16).

- 290. Онъ же говориль: не полезно прилъпляться къ беззаконію: ни въ церкви, ни на торжищъ, ни въ совътъ, ни въ судилищъ никогда и нигдъ. Потому должно всесовершенно удаляться отъ общенія съ беззаконникомъ, ибо всякій беззаконникъ достоинъ отвращенія и повиненъ въчному мученію.
- 291. Старецъ сказалъ: нътъ ничего бъднъе ума, который безъ Бога философствуетъ о божественномъ. Тотъ, кто учитъ въ церкви или въ келліи, долженъ самъ прежде исполнить то, о чемъ говоритъ и чему учитъ, какъ сказано: труждающемуся дълателю прежде подобаетъ отъ плода вкусити (2 Тим. II, 6).
- 292. Братъ спросилъ старца: отче! Какъ нѣкоторые видятъ откровенія и видѣнія ангеловъ? Старецъ отвѣтилъ: блаженъ, чадо, видящій беззаконія свои всегда, ибо таковый постоянно трезвится. Братъ продолжалъ: я, отче, нѣсколько дней предъ симъ видѣлъ, какъ одинъ братъ изгонялъ бѣса изъ другаго брата. Старецъ сказалъ ему: не хочу изгонять демоновъ и исцѣлятъ болѣзни, но хочу и умоляю Бога, да не войдетъ въ меня демонъ и да очищу себя отъ нечистыхъ помысловъ тогда я содѣлался бы великимъ. Ибо если кто-либо очиститъ сердце свое отъ нечистыхъ помысловъ и нелѣностно будетъ совершатъ часы и послѣдованіе правила своего, тотъ несомненно вмѣстѣ съ знаменосными отцами сподобится царствія Божія.
- 293. Разсказываль нѣкто изъ отцевъ: быль въ Өессалоникѣ дѣвическій монастырь. Одна изъ дѣвъ, по дѣйствію общаго врага нашего, вышла изъ монастыря и пала въ блудъ. По семъ паденіи она довольно времени пребывала въ блудѣ, но потомъ раскаялась, при помощи содѣйствовавшаго ей къ покаянію Всеблагаго пришла въ свою киновію и при вратахъ скончалась. О смерти ея одному изъ святыхъ было такое откровеніе: видѣлъ онъ, какъ святые Ангелы пришли взять душу ея, и демоны послѣдовали имъ; они спорили между собою святые Ангелы говорили, что она пришла въ покаяніе, демоны

же утверждали: такъ какъ она имъ работала столько времени, то потому — ихъ, и какъ она покаялась, если даже не достигла киновіи. Ангелы сказали: съ тѣхъ поръ, какъ увидѣлъ Богъ, что намѣреніе ея склоняется на сіе, уже принялъ покаяніе ея, и она была госпожею покаянія по цѣли, какую возымѣла, а Господинъ жизни — Владыка всѣхъ Господь. Посрамленные симъ словомъ демоны удалились. Святой старецъ, увидѣвшій откровеніе, и епископъ разсказали о томъ прочимъ, что и мы слышали и передали вамъ. Итакъ, братія, зная сіе, съ помощію Божіею утвердимся не уступать помысламъ ни въ какомъ грѣхѣ, но будемъ противорѣчить имъ и противоборствовать, особенно же оберегаться выходить изъ своего монастыря, ибо знаемъ — откуда выходимъ, а куда попадемъ по выходѣ — не знаемъ.

294. Старецъ говорилъ: святые, имъя въ себъ Христа, и здъшнее наслъдуютъ чрезъ безстрастіе, и тамошнее, ибо и здъшнее, и тамошнее есть Христово. Посему имъющій Его имъетъ и Его, и то, что есть Его. А имъющій страсти, хотя бы имълъ весь міръ, ничего не имъетъ кромъ страстей, обладающихъ имъ.

295. Еще говориль: не дивись, что, будучи челов вкомъ, ты можешь содълаться ангеломъ, ибо предлежитъ равноангельская слава, и ее Подвигоположникъ обътовалъ подвизающимся.

296. Опять говориль: никогда не будетъ человъкъ добрымъ, хотя бы желалъ быть добрымъ, если не обитаетъ въ немъ Богъ, ибо никтоже благъ, токмо единъ Богъ (Мк. X, 18).

297. Онъ же сказаль: обижаемый и добровольно прощающій ближнему есть по естеству Іисуса; не обижающій и не обижаемый есть по естеству Адама; а обижающій, или требующій роста, или злокознствующій есть по естеству діавола.

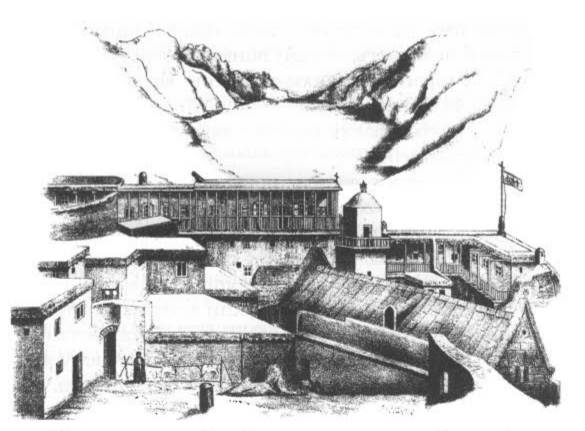
298. Братъ пришелъ къ одному старцу и говориъ ему: авва! Скажи мнъ слово, какъ спастись? Старецъ сказалъ ему: если придешь къ кому-либо, не начинай говорить

прежде, нежели онъ спроситъ тебя. Братъ, придя въ умиленіе отъ сего слова, положилъ старцу метаніе и сказалъ: поистинъ много читалъ я книгъ, но нигдъ не находилъ такого наставленія. И, получивъ большую пользу, удалился.

- 299. Старецъ сказалъ: умъ блуждающій устанавливаютъ чтеніе, бденіе и молитва; похоть горящую потушаютъ алчба, трудъ и удаленіе отъ другихъ; гнѣвъ же буйный усмиряютъ псалмопѣніе, терпѣніе и милостыня, впрочемъ, если все сіе бываетъ въ свое время и въ своей мѣрѣ, ибо все безвременное и непомѣрное кратковременно, а кратковременное болѣе вредно, нежели полезно.
- 300. Братія спросили однаго старца: почему душа не стремится къ обътованіямъ, кои извещены Богомъ чрезъ Писаніе, а къ нечистому склоняется охотно? Старецъ отвътилъ: потому, думаю, что не вкусила она еще вышняго, оттого и желаетъ нечистаго.
- 301. Старецъ сказалъ: если будешь жить въ какомълибо мъстъ и увидишь такихъ, кои имъютъ утъшеніе, не внимай имъ; но если есть тамъ такой бъдный, что и хлъба почти не имъетъ, тому внимай и найдешь покой.
- 302. Старецъ говорилъ: ложь есть ветхій человъкъ, а истина человъкъ новый.
- 303. Опять сказаль: корень добрыхь дъль есть истина, а ложь есть смерть.
- 304. Старецъ говорилъ: повърьте, чада, тому, что я скажу: какъ велика похвала и сколь велика слава, когда цари отрекаются міра и дълаются монахами, ибо умное честнъе чувственнаго, такъ великъ стыдъ монаху, оставляющему монашескій образъ и дълающемуся царемъ.
- 305. Еще говориль: братіе, если естество возбуждаеть похоти, то умноженіе подвижничества погашаеть ихъ.
- 306. Одинъ старецъ спросилъ другаго: почему я не попускаюсь быть откровеннымъ предъ старцами въ помыслахъ своихъ? Старецъ отвътилъ ему: ни о комъ врагъ такъ не радуется, какъ о тъхъ, кои не открываютъ помысловъ своихъ.

307. Старецъ сказалъ: не живи въ томъ мѣстѣ, гдъ видишь, что нъкоторые завидуютъ тебъ; иначе — не преуспъешь.

308. Старецъ говорилъ: если стали для тебя уничиженіе — какъ похвала; бъдность — какъ богатство; скудость — какъ довольство, то ты не умрешь, ибо невозможно добръ върующему и въ благочестіи и въ правдъ работающему впасть въ нечистоту страстей и прелесть демоновъ.



Видъ гостинницы въ Синайскомъ монастыръ и придъла св. Іоанна Богослова (надъ нимъ развъвается знамя)

#### Глава ХІ

## О ТОМЪ, ЧТО ВСЕГДА ДОЛЖНО ТРЕЗВИТЬСЯ

- 1. Авва Антоній сказаль: я зналь монаховь, кои посль многихь трудовь пали и пришли въ изступленіе ума потому, что понадъялись на свое дъло и презръли заповъдь рекшаго: вопроси отца твоего, и возвъстить тебъ, старцы твоя, и рекуть тебъ (Втор. XXXII, 7).
- 2. Еще сказалъ: если возможно, то, сколько шаговъ ступаетъ монахъ въ келліи своей и сколько пьетъ капель, долженъ открывать старцамъ, не погрѣшаетъ ли какънибудь и въ семъ. Такъ одинъ братъ нашелъ въ пустынѣ мѣсто уединенное и безмолвное и просилъ отца своего: позволь мнѣ жить въ немъ, и уповаю на Бога и молитвы твои, что имѣю потрудиться въ немъ добрѣ. Но авва его не позволилъ сего, говоря: знаю истинно, что имѣешь много потрудиться, но оттого, что не будешь имѣть старца, понадѣешься на дѣло свое, будто оно угодно Богу, и потому, что повъришь себъ, словно вполнѣ исполняешь дѣло монаха, погубишь трудъ свой и смыслъ.
- 3. Авва Антоній говориль: кузнецъ, взявъ кусокъ желъза, сначала смотритъ, что ему слъдуетъ сдълать косу, ножъ или топоръ. Такъ и мы должны сначала размыслить, какую проходить добродътель, чтобъ не трудиться понапрасну.
- 4. Братъ просилъ авву Арсенія сказать ему слово, и старецъ сказалъ ему: сколько есть у тебя силъ, подвизайся, чтобъ внутреннее твое дъланіе было по Богу, и побъдишь внъшнія страсти.
- 5. Еще говориль: если взыщемъ Бога, Онъ явится намъ; и если станемъ удерживать, Онъ пребудетъ съ нами.
- 6. Авва Даніилъ разсказывалъ: позвалъ меня однажды авва Арсеній и говоритъ: упокой отца своего, чтобъ онъ,

когда отойдетъ ко Господу, помолился о тебъ,  $\partial a$  благо ти бу- $\partial e$ тъ (Исх. XX, 12).

- 7. Авва Агаоонъ сказалъ: монаху не должно допускать, чтобъ совъсть обличала его въ какомъ-либо дълъ.
- 8. Онъ же говорилъ, что безъ соблюденія заповъдей Божіихъ не успъетъ человъкъ ни въ одной добродътели.
- 9. Еще сказаль: каждый человъкъ долженъ умно зръть судилище Божіе.
- 10. Нѣкогда авва Аммонъ пришелъ переправиться черезъ рѣку и, нашедши тамъ судно, которое очищали, сѣлъ подлѣ него. Когда подошло другое судно, перевозившее знатныхъ людей, ему предложили переправиться съ ними, но авва отвѣтилъ: я не вхожу на иное судно, кромѣ общенароднаго. При этомъ, пока готовили судно, онъ сидѣлъ, имѣя связку вѣтвей, плелъ плетеницу и вновь распускалъ ее; затѣмъ переправился. Послѣ братія, положивъ ему метаніе, спросили: отче, для чего ты такъ дѣлалъ? Старецъ отвѣтилъ: для примѣра, что не всегда слѣдуетъ шествовать согласно помыслу усердія.
- 11. Товорили объ аввъ Аммоъ, что, когда онъ шелъ въ церковь, не позволялъ ученику своему идти близъ себя, но поодаль; и если ученикъ подходилъ спросить его о помыслъ, то онъ, отвътивъ, что нужно, тотчасъ удалялъ его отъ себя, говоря: для того я не оставляю тебя близъ себя, чтобъ, когда заговоримъ о душеполезномъ, не превзошла посторонняя бесъда.
- 12. Авва Аммой спросиль авву Исаію вначаль: какъ ты смотришь на меня нынь? Тотъ отвътиль: какъ на ангела, отче! Позже, въ послъдніе годы, снова спросиль его: какъ теперь ты смотришь на меня? Онъ сказаль: какъ на сатану, ибо хотя доброе говоришь ты мнъ слово, оно для меня какъ мечъ.
- 13. Говорили объ аввъ Аммунъ, который съ малою мърою ячменя проживалъ по два мъсяца, что пришелъ онъ однажды къ аввъ Пимену и говоритъ ему: когда я прихожу въ келлію ближняго или онъ приходитъ ко мнъ по какой-

либо нуждъ, то мы опасаемся говорить другъ съ другомъ, дабы не превзошла посторонняя бесъда. Старецъ сказалъ ему: хорошо ты дълаешь, ибо юность имъетъ нужду въ храненіи себя. Спросилъ его авва Аммунъ: старцы же, что дълали? Авва Пименъ отвътилъ: старцы преуспъвшіе не имъли въ себъ ничего чуждаго, чтобъ говорить о томъ устами. Тотъ снова спросилъ: итакъ, если будетъ нужда говорить съ ближнимъ, то отъ Писанія велишь ли мнъ говорить или отъ словъ старческихъ? Авва сказалъ: если не можешь молчать, то лучше — отъ словъ старческихъ, а не отъ Писанія, ибо въ этомъ немалая опасность.

- 14. Авва Алоній говориль: если человъкъ не скажетъ въ сердцъ своемъ, что въ міръ семъ одинъ онъ и Богъ, то не будетъ имъть покоя.
- 15. Опять говориль: если захочеть человъкь, то за время отъ утра до вечера придеть въ мъру Божію.
- 16. Авва Виссаріонъ, отходя, говорилъ, что монахъ долженъ быть весь око, какъ Херувимъ и Серафимъ.
- 17. Нъкогда путешествовали авва Аммой и авва Даніилъ. Авва Аммой спросилъ: когда и мы, отче, сядемъ въ келліи? Авва Даніилъ отвътилъ: кто же отнимаетъ у насъ Бога и теперь? Есть Богъ въ келліи и внъ также есть Богъ.
- 18. Авва Исаія сказаль: малодушіе и то, что иного укоряеть его умь, не дають намь видеть свѣта Божія.
- 19. Еще сказаль: попросимъ у Бога, да дастъ Онъ намъ плачъ о гръхахъ нашихъ и да сотворимъ со своей стороны усиліе убъгать человъчества, не вольничать съ мірянами и не говорить суетныхъ словъ, чтобъ не померкло въ умъ видъніе Божіе, ибо невозможно слышащему или говорящему слова мірскія имъть дерзновеніе сердца предъ Богомъ. Говорящій же: я никакого не терплю вреда отъ того, что слышу или говорю о мірскихъ дълахъ, подобенъ слъпому, который не видитъ свъта свътильника, поднесеннаго къ нему. Это явствуетъ и изъ примъра солнца, освъщающаго весь міръ, когда малое облако, набъжавши на него, закрываетъ и свътлость его, и теплоту. Сіе знаютъ имъющіе видъніе.

- 20. Опять сказаль: подвизайся избъгать сихъ трехъ страстей, низвращающихъ душу: сребролюбія, любочестія и покоя, ибо, когда они обладаютъ душею, не даютъ ей преуспъвать.
- 21. Авва Исаія говориль: люди обращають умъ свой или ко гръхамъ, или къ Іисусу, или къ людямъ.
- 22. Авва Петръ говорилъ: нъкогда спросилъ я своего авву Исаію, кто есть рабъ Божій? И онъ отвътиль мнъ: если кто работаетъ какой-либо страсти, то не почитается рабомъ Божіимъ, но есть рабъ того, кто обладаетъ имъ. И когда онъ находится въ семъ плъну, не можетъ учить другаго, обладаемаго тою же страстію, ибо нелъпо учить его или просить о немъ Бога прежде освобожденія себя самого отъ той же страсти. Да и какъ онъ будетъ просить о другомъ, будучи самъ одержимъ тъмъ же недугомъ, — онъ ни рабъ Божій, ни другъ, ни сынъ, чтобъ просить о другомъ, но паче о томъ долженъ часто молиться, чтобъ освободиться самому, и если не освободится отъ того, чему работаетъ самъ, лице его бываетъ исполнено стыдънія предъ Богомъ. Итакъ, поскольку подлежитъ онъ страстямъ, плакать должно ему, что не сподобился дерзновенія къ Богу, ибо оно есть истинная чистота, которой Богъ требуетъ отъ всякаго человѣка.
- 23. Авва Исаія сказаль: кто ищеть Господа съ сердечною бользнію, того Онъ услышить; и если попросить Его о чемь съ разумомь, усердіемь и трудомь сердечнымь, не связывая себя ничьмь мірскимь, а заботясь только о душь своей, дабы Онъ представиль ее неосужденною предъ престоломь Своимь, то Онъ подасть ему то.
- 24. Авва Өеодоръ Еннатскій говорилъ: если Богъ вмѣнитъ намъ нерадѣніе въ молитвахъ и лѣность въ псалмопѣніяхъ, то мы не можемъ спастись.
- 25. Авва Өеодоръ Скитскій сказалъ: приходитъ помыслъ и возмущаетъ меня, и занимаетъ: дъла не силенъ онъ произвъсти, но только затрудняетъ меня въ добродътели. Мужъ же трезвенный, извергши его, возстаетъ на молитву.

- 26. Авва Өеона сказаль: чрезъ упраздненіе ума нашего отъ созерцанія Божія мы бываемъ плъняемы плотскими страстями.
- 27. Мать Өеодора говорила: быль одинь монахь, который отъ множества искушеній сказаль себъ: иди отсюда. Однако, какъ только взяль онъ сандалію, увидъль когото другаго, который, надъвая свои сандаліи, говориль ему: не меня ли ради ты уходишь? Но я пойду впереди тебя, куда бы ты ни пошель.
- 28. Однажды нъкоторые изъ братій пришли испытать авву Іоанна Колова, ибо онъ не попускаль влагаться помыслу своему въ дъла въка сего и говорить о нихъ, и сказали: благодаримъ Бога! Въ сей годъ шло много дождя; финики напоились и даютъ отпрыски; братія найдутъ себърукодъліе. Авва Іоаннъ отвътиль имъ: такъ и Духъ Святый: когда нисходитъ въ сердца святыхъ, они даютъ отпрыски въ страхъ Божіемъ.
- 29. Разсказывали о немъ, что сплелъ онъ плетеницу на двъ корзины и изшилъ ее всю на одну корзину, не замътивъ того, пока не приблизился къ самой стънъ, ибо помыслъ его былъ занятъ созерцаніемъ.
- 30. Авва Іоаннъ говориль: я подобенъ человъку, сидящему подъ великимъ деревомъ, который, видя множество идущихъ на него звърей и пресмыкающихся, когда не можетъ устоять противъ нихъ, запрыгиваетъ на дерево и спасается. Такъ и я: сижу въ своей келліи и смотрю, какъ злые помыслы возстаютъ на меня, когда же не бываю силенъ противъ нихъ, прибъгаю къ Богу въ молитвъ и спасаюсь отъ врага.
- 31. Въ Скитъ былъ одинъ старецъ, трудолюбивый въ тълесномъ дъланіи, но не твердый въ памяти. Пришелъ онъ къ аввъ Іоанну спросить о забывчивости, но, выслушавъ отъ него слово, возвратился въ келлію свою и забылъ, что сказалъ ему авва Іоаннъ. Опять пошелъ къ нему и, выслушавъ отъ него слово, возвратился, однако, когда достигъ келліи своей, забылъ его. Часто приходилъ онъ къ нему, но при

возвращеніи всегда овладъвала имъ забывчивость. Послъ сего, однажды встрътившись со старцемъ, онъ сказалъ ему: знаешь, авва, я опять забылъ, что ты мнъ говорилъ, но, чтобъ не безпокоить тебя, я не приходилъ. Тогда авва Іоаннъ сказалъ ему: пойди зажги свътильникъ. И онъ зажегъ. Еще сказалъ ему: принеси другіе свътильники и зажги отъ него. Онъ сдълалъ такъ. Затъмъ авва Іоаннъ спросилъ старца: не потерпълъ никакого вреда сей свътильникъ оттого, что ты зажегъ отъ него другіе свътильники? Тотъ отвътилъ: нътъ. Авва сказалъ: такъ и Іоаннъ, — если весь Скитъ придетъ ко мнъ, не отдалитъ меня отъ благодати Божіей. Итакъ, когда захочешь, приходи, нимало не разсуждая. И за терпъніе обоихъ Богъ взялъ забывчивость отъ старца. Таково было дъланіе скитянъ: придавать усердія боримымъ и нудящимъ себя, чтобъ другъ другу доставлять прибыль въ добръ!

- 32. Одинъ братъ спросилъ авву Іоанна: что мнѣ дѣлать, ибо братъ часто приходитъ братъ меня на работу, а я, бѣдный, слабъ и утомляюсь на работѣ? Итакъ, что мнѣ слѣдуетъ дѣлать по заповѣди? Старецъ отвѣтилъ: Халевъ сказалъ Іисусу, сыну Навину: четыредесяти бо лътъ бъхъ, егда посла мя Мочсей рабъ Господенъ... соглядати землю... и нынъ се, ми днесь осмъдесятъ и пять лътъ... якоже егда посла мя Мочсей: тако и нынъ могу входити и исходити на бранъ (Іс. Нав. XIV, 7, 10, 11). Такъ и ты, если можешь, какимъ выходишь, такимъ и входить, ходи; если же не можешь, сиди въ келліи своей, оплакивая грѣхи свои. Когда они найдутъ тебя плачущимъ, не будутъ принуждать выходить.
- 33. Онъ же говорилъ ученику своему: почтимъ Единаго, и всъ будутъ почитать насъ. Если же презримъ Единаго, который есть Богъ, то и насъ всъ будутъ презирать, и мы пойдемъ въ пагубу.
- 34. Говорили объ аввъ Іоаннъ, что пришелъ онъ однажды въ церковь въ Скитъ и, услышавъ споръ нъкоторыхъ братій, возвратился въ келлію свою, обошелъ ее три раза кругомъ и потомъ только вошелъ въ нее. Нъкоторые братія, видя сіе, изумились и, придя, спросили его, для чего онъ

такъ дълалъ. Онъ отвътилъ имъ: уши мои были полны прекословія. Итакъ, я ходилъ кругомъ, дабы очистить ихъ и войти въ келлію въ безмолвіи ума.

- 35. Пришель нъкогда одинь брать въ келлію аввы Іоанна вечеромъ и спъшиль уйти. Между тъмъ, какъ они бесъдовали о добродътеляхъ, настало утро, но они того не замътили. Авва вышель проводить сего брата, и они продолжили бесъду еще до шестаго часа. Тогда авва опять ввель брата въ келлію, и, уже вкусивши, онъ ушелъ отъ него.
- 36. Авва Іоаннъ говорилъ: темница есть сидъніе въ келліи и всегдашнее помятованіе о Богъ. И сіе-то значатъ слова: въ темницъ бъхъ, и пріидосте ко Мнъ (Мө. XXV, 36).
- 37. Одинъ братъ пришелъ взять у аввы Іоанна Колова корзины. Авва вышелъ къ нему и спросилъ: чего ты хочешь, братъ? Онъ отвътилъ: корзинъ, авва. Войдя въ келлію, чтобъ вынести ихъ, онъ забылъ о нихъ и сълъ шить. Тотъ опять постучалъ и, когда авва вышелъ, попросилъ: принеси корзины, авва! Онъ вошелъ и опять сълъ шить. Когда братъ постучалъ еще разъ, онъ вышелъ и спросилъ его: чего хочешь ты, братъ? Онъ отвътилъ: корзинъ, авва! Тогда авва Іоаннъ взялъ его за руку, ввелъ въ келлію и сказалъ: если хочешь корзинъ, возьми и иди, ибо я не празденъ.
- 38. Нъкогда пришелъ къ аввъ Іоанну верблюдчикъ взять рукодъліе и пойти въ другое мъсто. Но авва, войдя, дабы вынести ему плетеніе, забылъ о томъ, имъя умъ, простертымъ къ Богу. Верблюдчикъ докучалъ ему, стуча въ дверь, и опять авва Іоаннъ, войдя въ келлію, забылъ о томъ. Когда же тотъ постучалъ въ третій разъ, то авва, входя въ келлію, повторялъ: плетеніе верблюдъ; плетеніе верблюдъ...
- 39. Говорили объ аввъ Іоаннъ, что когда онъ приходилъ съ жатвы или отъ посъщенія старцевъ, то упражнялся въ молитвъ, чтеніи съ размышленіемъ и псалмопъніи, пока помыслъ его не устанавливался въ прежній чинъ.
- 40. Авва Исидоръ сказалъ: когда я былъ моложе и сидълъ въ келліи своей, не имълъ мъры на молитвословіе, ночь и день были у меня молитвословіе.

- 41. Опять сказаль: пошель я нѣкогда на торжище продать немного рукодѣлія и, видя, что приближается ко мнѣ гнѣвъ, оставиль вещи и убѣжаль.
- 42. Авва Іосифъ говорилъ аввъ Лоту: не можешь быть монахомъ, если не будешь весь, как огнь пламенъющій.
- 43. Говорили объ аввъ Аполлонъ, что онъ имълъ ученика, по имени Исаакъ, наученнаго на всякое дъло благое. Онъ стяжалъ безмолвіе при святомъ Приношеніи и, когда выходилъ изъ церкви, не попускалъ никому входить съ собою въ собесъдованіе. Слово его было таково: все хорошо въ свое время, и время всяцъй вещи (Екк. III, 1). Потому, когда оканчивалась служба, онъ, какъ бы огнемъ гонимый, спъшилъ достигнуть келліи своей. Часто послъ службы давали братіямъ по небольшому сушеному хлъбцу и по чашъ вина, но онъ не бралъ не потому, что отвергалъ благословеніе братій, но чтобъ удержать безмолвіе службы. Случилось ему заболъть. Братія, услышавъ о томъ, пришли посътить его и, сидя у него, спросили: авва Исаакъ! Почему ты послъ службы бъгаешь отъ братій? Онъ отвътиль: я бъгаю не отъ братій, но отъ злокозненности демоновъ. Ибо, если кто зажжетъ свътильникъ и умедлитъ, стоя на вътру, то свътильникъ погаснетъ отъ вътра; такъ и мы, просвъщаемые святымъ Приношеніемъ, если умедлимъ внъ келліи, то помрачится умъ нашъ. Таково было житіе преподобнаго аввы Исаака!
- 44. Авва Кассіанъ разсказывалъ объ одномъ старцъ, жившемъ въ пустынъ, что онъ молилъ Бога, дабы Онъ даровалъ ему никогда не дремать при духовной бесъдъ, въ случаъ же произнесенія словъ оглаголанія и празднословія, тотчасъ погружаться въ сонъ, чтобъ не приняли уши его яда сего. Онъ говориль, что діаволь есть рачитель празднословія и врагъ всякаго духовнаго ученія, и указывалъ на слъдующій примъръ: когда я бесъдовалъ съ нъкоторыми братьями о душеполезныхъ вещахъ, они были одолены такимъ глубокимъ сномъ, что не могли двинуть въждами. Желая показать навожденіе демонское, я привнесъ въ бесъду слово праздное, и они тотчасъ съ радостію ободрились просну-

лись. Тогда горько возстѣналъ я и сказалъ: доколѣ мы разсуждали о небесныхъ предметахъ, у всѣхъ васъ очи были смѣжены сномъ, но лишь только излилось праздное слово, вы всѣ тотчасъ воспрянули. Итакъ, братіе, прошу — познайте навожденіе лукаваго демона и внимайте себѣ, оберегаясь дреманія, когда творите или слышите что-либо духовное.

- 45. Авва Пименъ со многими слезами просилъ авву Макарія, говоря: скажи мнѣ слово, какъ спастись? Старецъ сказалъ въ отвѣтъ: дѣло, котораго ты ищешь, отошло отъ монаховъ.
- 46. Авва Макарій Великій говориль: душа должна съ сокрушеніемъ собирать помыслы свои во время псалмопѣнія и ничего другаго не мыслить, кромѣ чаянія Господня, и любовь свою внутреннѣйшую для Него единаго сохранять. Какъ мать собираетъ чадъ въ домъ свой для наставленія въ ученіи, такъ и душа должна отовсюду собирать помыслы, словно чадъ своихъ, хотя бы они и были разсѣяны грѣхомъ, для того чтобъ Онъ, придя къ ней, за возможное для нея непрестанное собираніе помысловъ и чаяніе Господа въ твердой вѣрѣ научилъ молитвѣ истинной и неразсѣянному моленію къ Нему единому.
- 47. Авва Моусей сказаль: не можеть человъкь вступить въ воинство Христово, если не будетъ весь, какъ огонь, если не презрить честь и покой, не отсъчетъ пожеланій плотскихъ и не сохранитъ всъхъ заповъдей Божіихъ.
- 48. Опять сказаль: взыщемъ благоговъніе, честность, кротость и почтительность ко всякому человъку, чтобъ избъжать дерзости матери золъ.
- 49. Говорили объ аввъ Нисеероъ, пребывающемъ въ Раиеъ, что онъ ежегодно бралъ по три недъли поста и въ каждую недълю сшивалъ по шесть корзинъ.
- 50. Авва Нисөерой говориль: монахъ долженъ каждый вечеръ и каждое утро давать отчетъ, что не сдълалъ онъ изъ того, чего хочетъ Богъ, и что сдълалъ изъ того, чего Онъ не хочетъ; и такое дъланіе соблюдать всю жизнь. Такъ

жилъ авва Арсеній. Потщись каждый день предстать Богу безъ грѣха и такъ молись Богу, какъ присущій присущему, ибо Онъ истинно присущь тебѣ. Не законодательствуй, никого не суди. Чуждо монаху божиться, клятвопреступничать, лгать, клясть, поносить, смѣяться и слѣдуетъ помнить, что тотъ много теряетъ, кого чтутъ и хвалятъ выше достоинства.

- 51. Авва Ксанөій сказаль: разбойникь быль на кресть и однимь словомь оправдался, а Іуда быль сопричислень кь Апостоламь и въ одну ночь потеряль весь трудь и сошель съ неба во адъ. Потому никто не должень, дълая добро, хвалиться, ибо всъ, возуповавшіе на себя, погибли.
- 52. Авва Олумпій разсказываль: нѣкогда пришель въ Скить еллинскій жрець, вошель въ мою келлію и переночеваль. Видя житіе монаховь, онъ спросиль меня: такъ живя, ничего не видите вы отъ Бога вашего? Я отвѣтиль ему: ничего. Жрецъ сказаль: когда мы служимъ богу нашему, то онъ ничего не скрываетъ отъ насъ, но открываетъ намъ тайны свои. Вы же, подъемля такіе труды бдѣніе, безмолвіе, подвижничество, говоришь, что ничего не видите. Итакъ, если вы ничего не видите, то, конечно же, имѣете въ сердцахъ своихъ злые помыслы, отдѣляющіе васъ отъ Бога вашего. Потому Онъ и не открываетъ вамъ тайнъ Своихъ. Я пошель и пересказалъ старцамъ слова жреца. Они удивились и сказали: истинно такъ есть, ибо нечистые помыслы отдаляютъ человѣка отъ Бога.
- 53. Авва Орсисій сказаль: я думаю, что если человъкь не будетъ должнымъ образомъ блюсти своего сердца, то забудетъ все, что слышалъ, и вознерадитъ; тогда врагъ, найдя въ немъ мъсто себъ, низвергнетъ его. Подобно, если въ свътильникъ, приготовленный и свътящій, по нерадънію не будутъ прибавлять елея, то онъ мало-помалу угасаетъ и, наконецъ, совершенно одолъваетъ его тьма; помимо того, еще и мышь ходитъ вокругъ и ищетъ съъсть то, что въ свътильникъ, однако прежде, нежели онъ погаснетъ, не можетъ похитить елея; коль же скоро замътитъ, что не толь-

ко нътъ въ немъ свъта, но и теплоты огня, низвергаетъ самый свътильникъ, и если онъ глиняный, то сокрушается, если же мъдный, то можетъ быть снова возстановленъ домовладыкою. Такъ, насколько нерадитъ душа, настолько удаляется отъ нея Духъ Святый, пока совершенно не погаснетъ гореніе ея, и, наконецъ, врагъ, снъдая усердіе души, и тъло оскверняетъ зломъ. Если же человъкъ будетъ добръ расположеніемъ къ Богу и будетъ лишь увлеченъ въ нераденіе, то Богъ, какъ милосердый, внъдряя въ него страхъ Свой и память о мукахъ, возготовляетъ его бодрствовать и вести себя впредь съ твердостію великою до времени посъщенія Своего.

- 54. Авва Пименъ, будучи еще юнымъ, пошелъ къ одному старцу спросить его о трехъ помыслахъ, но когда пришелъ къ старцу, забылъ одинъ изъ нихъ. Возвратясь въ келлію свою, лишь только онъ взялся за ключь, дабы отпереть ее, какъ вспомнилъ о словѣ, которое забылъ, и, оставя ключь, вернулся къ старцу; долгота же пути была весьма большая. Старецъ говоритъ ему: ускорилъ ты прійти, братъ. Тотъ разсказалъ ему, что лишь только взялся за ключь, какъ вспомнилъ о словѣ, которое забылъ, и, не отворивши келліи, возвратился сюда. Старецъ сказалъ ему: ты ангельскій пастырь! И пронесется имя твое по всей землѣ егупетской.
- 55. Говорили объ аввъ Пименъ, что, когда хотълъ онъ идти на службу, садился особо, разсматривалъ помыслы свои около часа и потомъ выходилъ.
- 56. Авва Пименъ говорилъ: если сдълаетъ человъкъ новое небо и новую землю, то и тогда не долженъ предаваться безпечности.
- 57. Опять сказаль: нѣкто спросиль авву Паисія: что мнѣ дѣлатъ съ душею своею? Она безчувственна и не боится Бога. Авва Паисій отвѣтиль: пойди прилѣпись къ человѣку, боящемуся Бога, и, когда сблизишься съ нимъ, онъ и тебя научитъ бояться Бога.
- 58. Онъ же сказаль объ аввъ Піоръ, что онъ каждый день полагаль начало.

- 59. Когда авва Исаакъ сидълъ у аввы Пимена, послышался голосъ пътуха, и онъ спросилъ старца: есть это здъсь, авва? Онъ отвътилъ: Исаакъ! Зачъмъ принуждаешь ты меня говоритъ? Ты не забылъ слышать это, а трезвящемуся до того и дъла нътъ.
- 60. Братъ просилъ авву Пимена: скажи мнѣ слово. И старецъ сказалъ ему: когда горшокъ подогрѣвается снизу огнемъ, тогда не могутъ ни муха, ни другое какое пресмыкающееся коснуться его; когда же охладѣетъ, тогда оно доступно для нихъ. Подобно и монахъ, доколѣ пребываетъ въ духовномъ дѣланіи, врагъ не находитъ способа низвести его долу.
  - 61. Онъ же сказалъ: злоба людей сокрыта позади нихъ.
- 62. Авва Пименъ часто говаривалъ: не нужно намъ ничего, кромъ трезвящагося сердца.
- 63. Авва Пименъ сказывалъ, что одинъ братъ говорилъ аввъ Симону: если я выхожу изъ келліи своей и нахожу брата разсъивающимся, разсъиваюсь и я съ нимъ; если нахожу его смъющимся, смъюсь и я съ нимъ; когда же возвращаюсь въ келлію свою, то не удается мнъ имъть покой. Старецъ сказалъ ему: хочешь, чтобъ, выходя изъ келліи и видя смъющихся, и самъ смъялся, видя же говорящихъ, и самъ говорилъ, а входя въ келлію свою, находилъ себя такимъ, каковъ былъ?! Братъ спросилъ: но какъ же? Старецъ отвътилъ: внутри келліи блюди храненіе и внъ ея блюди храненіе.
- 64. Опять говориль: сей гласъ вопіетъ къ человъку до послъдняго издыханія: нынъ обратитесь.
- 65. Еще говорилъ: три сіи главы необходимо нужны: бояться Господа, молиться и творить благо ближнему.
- 66. Еще сказаль: не можеть человъкъ видъть внъшнихъ враговъ, но когда возстанутъ они внутри, то, если поборется кто, извергнетъ ихъ.
- 67. Опять сказаль: то, что мы не предвидимъ дъла, не попускаетъ намъ преуспъвать на лучшее.
- 68. Онъ же сказалъ аввъ Анувію: *отврати очи* твои, еже не видъти суеты (Пс. CXVIII, 37), ибо свобода погубляетъ души.

- 69. Опять говориль: если душа отстанеть отъ всякой спорливости во время разговора, равно отъ человъческихъ смутъ и тревогъ, то пріидетъ къ ней Духъ Святый, и тогда возможетъ она рождать, будучи сама по себъ безплодна.
- 70. Еще говориль: начало и конецъ есть страхъ Божій, ибо и написано: начало премудрости страхъ Господень (Притч. I, 7). Опять, когда Авраамъ приготовилъ жертвенникъ, то Господь сказалъ ему: нынъ бо познахъ, яко боишися ты Бога (Быт. XXII, 12).
- 71. Авва Памво сказаль: при помощи Божіей, съ тъхъ поръ, какъ отрекся міра, не раскаивался я въ словъ, которое говорилъ.
- Нъкто спросиль авву Петра, ученика аввы Лота: когда я бываю одинъ въ келліи своей, душа моя бываетъ въ покоъ, но когда придетъ ко мнъ братъ и скажетъ мнъ слово о чемъ-либо внъшнемъ, возмущается душа моя. Сказалъ авва Петръ, что авва  $\Lambda$ отъ говорилъ ему: ключъ твой отпираетъ дверь мою. Братъ говоритъ: что значитъ слово сіе? Онъ отвътилъ: если придетъ къ тебъ кто и ты спрашиваешь: какъ поживаешь? Откуда пришель? Какъ поживаютъ братія? Полюбили ли они тебя или нътъ? — тогда ты отворяешь брату дверь свою и слышишь, чего не хочешь. Тотъ говоритъ ему: это такъ бываетъ. Что же дълать человъку, когда приходитъ къ нему братъ? Старецъ отвътилъ ему: плачъ всему научаетъ, а гдъ нътъ плача, незможно уберечься. Братъ сказаль: когда я одинь въ келліи, плачь бываеть со мною, но когда придетъ ко мнъ кто-либо или я самъ выду изъ келліи, то не нахожу его болъе. Старецъ говоритъ ему: онъ еще не подчинился тебъ, но есть у тебя какъ бы въ употребленіи на время. Ибо и въ законъ написано: аще стяжеши раба евреина, шесть лътъ да поработаетъ тебъ, въ седьмое же лъто отпустиши его свободна туне. Аще же дашь ему жену, и родить ему сыны или дщери и не восхощетъ отойти, возлюбивъ господина своего, и жену, и дътей,  $mor\partial a$  приведи его предъ двери и проверти ему ухо... его шиломъ, и да поработаетъ тебъ во въки ( $\dot{M}$ cx. XXI, 2-6). Братъ спросилъ: что значитъ слово cie? Старецъ

отвътиль: если человъкъ потрудится въ какомъ-либо дълъ по силъ своей, то, когда бы ни взыскалъ его на употребленіе свое, найдетъ его. Тотъ говоритъ ему: сдълай милость, поясни мнъ, что это значитъ? Старецъ сказалъ: пріемный сынъ не остается у кого-либо навсегда въ работъ, а естественный сынъ никогда не оставляетъ отца своего.

- 73. Нъкогда авва Сисой сидълъ въ келліи своей. Когда постучался ученикъ его, старецъ закричалъ ему: бъги, Авраамъ, не входи, теперь я не празденъ.
- 74. Одинъ братъ сильно просилъ авву Сисоя сказать ему что-нибудь, и старецъ сказалъ: сиди въ келліи своей съ трезвеніемъ, привергай себя Богу со многими слезами и найдешь покой.
- 75. Братъ сказалъ аввъ Сисою: хочу хранить сердце свое и не могу. Старецъ отвътилъ: какъ намъ хранить сердце свое, когда дверь языка нашего отверзта?
- 76. Однажды во время пребыванія аввы Силуана на горъ Синайской, ученикъ его, отходя на послуженіе, сказаль ему: отче, спусти воду и напои садъ. Выйдя для сего, старецъ закрылъ лице свое кукуліемъ и смотрълъ только подъ ноги. Въ это время пришелъ къ нему братъ и увидълъ издали, что онъ дълалъ. Потомъ, когда они вошли, братъ спросилъ: скажи мнъ, авва, для чего ты закрылъ лице свое кукуліемъ и такъ напоялъ садъ? Старецъ отвътилъ: для того, сынъ мой, чтобъ очи мои не видъли деревьевъ и чтобъ не занялся ими умъ мой, оставя свое дъланіе.
- 77. Нъкогда спросили авву Силуана: какое дъланіе проходиль ты, авва, чтобъ получить такой разумъ? Онъ отвътиль: никогда не впускаль я въ сердцъ свое помысла, прогнъвляющаго Бога.
- 78. Авва Моусей спросиль авву Силуана: можеть ли человъкъ каждый день полагать начало? Старецъ сказаль: если онъ дълатель, можетъ и каждый часъ полагать начало.
- 79. Авва Серапіонъ говориль: воины царя, стоя предънимъ, не могутъ смотръть ни направо, ни налево; такъ и человъкъ, если установиться предъ Богомъ и будетъ вни-

мать Ему со страхомъ каждый часъ, ничто вражеское не можетъ устрашить его.

- 80. Блаженная Сунклитикія сказала: будемъ трезвиться, ибо чрезъ чувства наши, противъ воли нашей, входятъ воры. И какъ можетъ не закоптиться домъ, когда окна его открыты, а снаружи стремится въ него дымъ?
- 81. Опять сказала: должно намъ всячески вооружаться противъ демоновъ, ибо они и извнъ приступаютъ, и изнутри производятъ движенія. Душа подобна кораблю: какъ сей иногда погружается отъ внешнихъ треволненій, а иногда тонетъ отъ попаданія воды внутрь, такъ и мы: иногда гибнемъ отъ гръховъ внъ содъланныхъ, а иногда погибаемъ чрезъ внутренніе помыслы. Итакъ, должно замъчать и внъшніе прилоги, и изчерпывать внутренніе натеченія помысловъ.
- 82. Она же сказала: дъти! Все мы знаемъ, какъ спастись, но по нерадънію своему теряемъ спасеніе.
- 83. Еще сказала: здѣсь мы не можемъ жить безъ опасеній, ибо Писаніе говоритъ: мняйся стояти, да блюдется, да не падетъ (1 Кор. X, 12). Плывемъ въ безвѣстности. Моремъ названа жизнь наша священнопѣвцемъ Давидомъ; на морѣ же есть мѣста съ подводными камнями, есть мѣста бурныя, а есть и тихія. Мы, думается, плывемъ по тихой части моря, а міряне по волнующейся. Мы плывемъ днемъ, путеводимые Солнцемъ правды, но случается часто, что мірянинъ, застигнутый бурею и тьмою, бдительностію спасаетъ свой корабль, а мы, находясь въ тишинѣ, отъ нерадѣнія погружаемся на дно, когда оставляемъ кормило праведности.
- 84. Авва Иперехій говориль: память твоя да будеть всегда въ царствіи небесномъ, и ты легко наслъдуешь его.
- 85. Еще говориль: жизнь монаха да будеть по подражанію Ангеламъ пожигающей гръхъ.
- 86. Авва Оръ сказалъ аввъ Сисою: думаю, что если человъкъ не будетъ тщательно блюсти свое сердце, то забудетъ все слышанное и вознерадитъ; и тогда врагъ, найдя въ немъ мъсто, низвергаетъ его.

- 87. Въ предълахъ Іордана былъ одинъ отшельникъ, подвизавшійся довольно долгое время. Онъ сподобился дара — не подвергаться прилогамъ врага, такъ что предъ всѣми, приходившими къ нему пользы ради, поносилъ діавола, говоря, что онъ ничто и нисколько не силенъ противъ подвижниковъ, а губитъ тъхъ только, кого найдетъ подобно себъ оскверненными и всегда порабощенными гръху. Не чувствоваль онъ того, что покрывается помощію Божіею и потому не подвергается бранямъ противника. Однажды, по попущенію Божію, является ему діаволь лицемъ къ лицу и говоритъ: что я сдълалъ тебъ, авва? За что ты поносишь меня? Я ничъмъ не досадилъ тебъ. Старецъ, плюнувъ на него, опять произнесъ тъ же слова: иди за мною, сатана, ибо ты ничего не можешь противъ рабовъ Христовыхъ. Тогда сатана изрекъ такія слова: такъ-такъ; отнынъ ты имъешь прожить еще сорокъ лътъ, и въ столько лътъ я не найду и одного часа, чтобъ не напасть на тебя. И, бросивъ сей ковъ, сталъ невидимъ. Старецъ тотчасъ окруженъ былъ помыслами и началь размышлять: столько уже лътъ, какъ я здъсь, Богъ же хочетъ, чтобъ я жилъ еще другихъ сорокъ лътъ?! Уйду отсюда и пойду въ міръ, присмотрю прислуживающихъ мнъ, побуду съ ними нъсколько лътъ и опять вернусь и возьмусь за свое подвижничество. Помысливъ такъ, онъ исполнилъ то и дъломъ: стремительно вышелъ изъ келліи и началъ путь. Былъ онъ еще недалеко, когда посланъ былъ ему на помощь Ангелъ Господень, который спросилъ его: куда стремишься ты, авва? Онъ сказаль: въ городъ. Тотъ говоритъ ему: возвратись въ келлію свою и ничтоже тебъ и сатанъ; отселъ считай себя поруганнымъ отъ него. Тогда, пришедши въ себя, старецъ возвратился въ келлію свою и чрезъ три дня скончался.
- 88. Нъкто увидълъ юнаго монаха смъющимся и сказалъ ему: не смъйся, братъ, ибо симъ отгоняешь ты отъ себя страхъ Божій.
- 89. Говорили объ одномъ старцѣ, что, когда онъ сидѣлъ въ келліи, пришелъ братъ посѣтить его и услышалъ, что старецъ внутри келліи споритъ и говоритъ: о! Куда какъ

хорошо! Доколъ же? Пошли отсюда! Пріиди ко мнъ, друже! Тогда, войдя, братъ спросилъ его: авва! съ къмъ ты говорилъ? Онъ отвътилъ: я изгонялъ злые свои помыслы и призывалъ благіе.

- 90. Старецъ сказалъ: опускаю веретено и полагаю смерть предъ очами моими, прежде нежели втяну его.
- 91. Еще сказаль: что я могъ понять въ чтеніи, того не повторяль.
- 92. Опять сказаль: человъкъ, имъющій каждый часъ смерть предъ очами своими, побъждаетъ малодушіе.
- 93. Старецъ сказалъ: монахъ долженъ каждый вечеръ и каждое утро обращать слово къ самому себъ и говорить: что сдълали мы изъ того, чего хочетъ Богъ, и что не сдълали изъ того, чего Богъ не хочетъ. И такимъ образомъ каяться. Такъ должно дълать монаху! Такъ жилъ авва Арсеній.
- 94. Старецъ говорилъ: если кто потеряетъ золото или серебро, можетъ найти вмъсто него другое; но погубившій время другаго не можетъ найти.
- 95. Нъкто изъ старцевъ пришелъ къ другому старцу, и во время собесъдованія одинъ изъ нихъ сказалъ: я умеръ міру. Другой же старецъ говоритъ ему: не надейся на себя, пока не выйдешь изъ тъла, ибо если ты, какъ говоришь, умеръ, то не умеръ сатана.
- 96. Старецъ сказалъ: какъ воинъ и охотникъ, идя на борьбу, не заботится о томъ, уязвленъ ли другой или спасся, но каждый заботится объ одномъ себъ, такъ должно поступать и монаху.
- 97. Старецъ говорилъ: какъ никто не можетъ обидъть стоящаго близъ царя, такъ и сатана ничего не можетъ сдълать намъ, если душа наша близъ Бога, какъ и говорится: приближитеся Богу, и приближится вамъ (Iak. IV, 8). Но такъ какъ мы часто развлекаемся мыслями, то врагъ удобно увлекаетъ бъдную нашу душу въ страсти безчестія.
- 98. Старецъ сказалъ: вставая утромъ, говори себъ: тъло работай, чтобъ питаться; душа трезвись, чтобъ наслъдовать царствіе.

- 99. Разсказывали объ одномъ старцъ, что когда помыслы говорили ему: оставь нынъ и завтра покайся, онъ противоръчилъ имъ, говоря: нътъ! Но нынъ покаюсь, и завтра воля Божія да будетъ.
- 100. Старцы говорили: есть три силы сатанинскія, кои предшествуютъ всякому грѣху: забвеніе, нерадѣніе и похоть. Ибо когда пріидетъ забвеніе, то рождаетъ нерадѣніе; отъ нерадѣнія рождается похоть; отъ похоти же человѣкъ падаетъ. Если умъ трезвится противъ забвенія, то не приходитъ въ нерадѣніе; если не вознерадитъ, не придетъ въ похоть; если не возпохотствуетъ, благодатію Христовою не падетъ никогда.
- 101. Старецъ сказалъ: подвизайся молчать, ни о чемъ не заботься, внимай тайному поученію своему, ложись и вставай со страхомъ Божіимъ и не убоишься устремленія нечестивыхъ.
- 102. Старецъ сказалъ одному брату: діаволъ врагъ, а ты домъ. Врагъ непрестанно ввергаетъ въ домъ твой всякую нечистоту, какая ни попадется, а твое дѣло не лѣниться извергать ее вонъ. Если же вознерадишь, то домъ исполнится всякой нечистоты до того, что уже и войти въ него тебъ будетъ невозможно. Посему первое, что тотъ ввергнетъ, извергай тотчасъ, и домъ твой всегда будетъ чистъ для благодати Христовой.
- 103. Говорилъ нѣкто изъ старцевъ: когда завяжутъ волу глаза, то онъ ходитъ вокругъ машины для доставленія воды; если же не завяжутъ, то не пойдетъ. Такъ и діаволъ, если успѣетъ закрыть умныя очи у человѣка, то смиряетъ его во всякомъ грѣхъ; если же просвъщены очи человѣка, то онъ удобно можетъ убъжать отъ него.
- 104. Разсказывали, что на горъ святаго Антонія жили семь братьевъ, кои во время собиранія финиковъ по очереди стерегли ихъ, чтобъ отгонять птицъ. Былъ въ числъ ихъ старецъ, который, отстороживъ свой день, воскликнулъ: подите прочь, внутренніе злые помыслы и внѣшнія птицы!

- 105. Говорили объ одномъ старцъ изъ Скита, что, когда онъ умиралъ, братія окружили ложе его и, облекши его въ схиму, начали плакать. Старецъ открылъ очи и разсмъялся; потомъ еще разъ разсмъялся; разсмъялся и въ третій разъ. Братія умоляли его: скажи намъ, авва! Почему мы плачемъ, а ты смъешься? Онъ отвътилъ: въ первый разъ я разсмъялся тому, что вы всъ боитесь смерти; во второй разъ разсмъялся, что вы не готовы; въ третій разъ разсмъялся, что иду отъ труда въ покой. И тотчасъ старецъ почилъ.
- 106. Братія разсказывали: пришли мы къ старцамъ и, по обычной молитвъ цъловавъ другъ друга, съли, побесъдовали и, намъреваясь идти, просили молитвы. Тогда одинъ изъ старцевъ спросилъ насъ: что же, развъ вы не молились? Мы отвътили: когда мы вошли, авва, была молитва; потомъ мы доселъ бесъдовали. Старецъ сказалъ: простите, братіе! Одинъ сидъвшій съ вами братъ и бесъдовавшій сотворилъ сто три молитвы. Послъ сихъ словъ старцы помолились и отпустили насъ.
- 107. Нѣкто изъ отцевъ сказаль: одинъ трудолюбивый монахъ сначала внималь себѣ, но потомъ случилось ему нѣсколько вознерадѣть. Въ нерадѣніи семъ придя въ себя, онъ сказаль: душа! Доколѣ будешь ты нерадѣть о спасеніи своемъ, не страшась суда Божія? Не разрѣшиться бы тебѣ въ нерадѣніи семъ и не быть преданной вѣчнымъ мукамъ. Говоря такъ самому себѣ, онъ возбудилъ себя на дѣло Божіе. Однажды, когда совершалъ онъ свое правило, пришли демоны и смущали его. Онъ сказалъ имъ: доколѣ будете смущать меня? Не довольны ли вы моимъ нерадѣніемъ въ прошедшее время? Демоны отвѣтили ему: когда ты былъ въ нераденіи, тогда и мы не радѣли о тебѣ; когда же ты возсталь на насъ, и мы возстали на тебя. Услышавъ сіе, онъ еще болѣе возбудилъ себя на дѣло Божіе и преуспѣлъ благодатію Христовою.
- 108. Старецъ говорилъ: человъку должно хранить дъло свое, чтобъ не погубить его. Кто много трудится и не хранитъ, тому нътъ никакой пользы, а кто и немного тру-

дится, но хранитъ, дъло того стоитъ. Потомъ разсказалъ такой случай: одному брату досталось наслъдство; когда онъ хотълъ устроить трапезу любви о почившемъ, случилось прійти къ нему брату-страннику. Разбудивъ его ночью, онъ просилъ его: встань, помоги мнъ. Братъ же умолялъ его, говоря: я утомился и не могу. Тогда тотъ сказалъ ему: если не пойдешь помочь, вставай и уходи отсюда. Странникъ всталъ и ушелъ. На слъдующую ночь видитъ онъ во снъ, будто далъ онъ пшеницы хлъбнику, а тотъ не далъ ему ни однаго хлъба. Вставъ, пошелъ онъ къ одному великому старцу и разсказалъ ему о семъ. Старецъ сказалъ: доброе сдълалъ ты дъло, но врагъ не попустилъ получить тебъ награды. Итакъ, должно человъку бодрствовать и хранить дъло свое.

- 109. Старецъ сказалъ: никогда я не дълалъ шага впередъ ногою, если не узнавалъ, куда поставить мнъ ногу свою; но и узнавъ сіе, я не вдавался тому совершенно, пока не замъчалъ путеводства Божія.
- 110. Одному святому мужу, въ самый часъ кончины, предсталъ сатана и говоритъ ему: ушелъ ты отъ меня. Старецъ отвътилъ: не знаю еще. Видишь, до какой степени трезвились отцы, чтобъ не хвалиться никакимъ дъломъ.
- 111. Старецъ разсказывалъ: въ Скитъ былъ одинъ братъ, ревностно исполнявшій молитвенное свое правило и нерадивый въ остальномъ. Однажды является сатана одному изъ старцевъ и говоритъ ему: о, чудо! Такой-то монахъ, творя волю мою, кръпко держитъ меня подъ мышкою своею, чтобъ я не удалился отъ него, между тъмъ какъ каждый часъ говоритъ: Господи! Избави мя отъ лукаваго.
- 112. Старецъ сказалъ: во всякомъ дълъ, на всякій часъ говори себъ: что будетъ, если посътитъ меня Богъ? и смотри, что отвътитъ тебъ помыслъ. Если онъ осудитъ тебя, тотчасъ оставь, брось дъло, какое держишь, и возьми другое, въ которомъ имълъ бы ты дерзновеніе быть застигнутымъ, ибо дълателю должно быть на всякій часъ готову отойти въ путь свой. Потому, сидишь ли за рукодъліемъ, или идешь дорогою, или принимаешь пищу всегда такъ

говори себъ: что будетъ, коль позоветъ меня Богъ? И смотри, что отвътитъ тебъ совъсть, и спъши исполнить то, что она скажетъ. Если желаешь узнать, будетъ ли милость съ тобою, спроси совъсть свою и не переставай этого дълать, пока не удостовърится сердце твое, и совъсть твоя не скажетъ тебъ: въруемъ въ щедроты Божіи, что всячески Онъ сотворитъ съ нами милость Свою. Но строго внимай сердцу своему — не скажетъ ли оно слова сего съ сомнъніемъ. И если будетъ сомнъніе хотя на одинъ волосъ, далека еще отъ тебя милость Божія.

113. Одинъ авва съ братомъ удалились внутреннъйшую пустыню, гдъ они шесть дней пребывали особо другъ отъ друга, а въ седьмой сходились вмъстъ: совершали молитвы, вкушали, ничего не говоря другъ другу, и расходились. Къ одному изъ нихъ стали приходить демоны и прельщать его, напередъ показывая ему въ образахъ будущія дъла братій и то, что имъло быть въ другихъ мъстахъ. Услышавъ послъ такихъ видъній, что то-то и тото дъйствительно случалось, онъ върилъ имъ, думая, что это были святыя силы. Между тъмъ, они отвратили его и отъ хожденій въ опредъленные дни къ брату своему. По счастію, пошель онь посътить однаго болящаго брата и предложиль нъкоторымъ изъ монастыря, какъ бы о другомъ, вопросъ: возможно ли кому-либо знать имъющее случиться въ міръ? Услышавъ сіе и понявъ, что братъ въ прелести, они укорили его, говоря: если ты занимаешься симъ, то впредь не ходи къ намъ. Онъ тотчасъ раскаялся и отвергъ все то. Когда онъ возвратился, и демоны опять пришли прельщать его, братъ назвалъ ихъ лжецами; тогда лица ихъ премънились въ животныхъ, и они съ угрозами удалились.

114. Нъкто разсказываль объ одномъ монахъ, который просиль Бога, да сподобить его быть подобнымъ съ Исаакомъ, однимъ изъ патріарховъ. Послъ многихъ прошеній пришель къ нему отъ Бога гласъ: не можешь ты быть какъ Исаакъ. Монахъ говоритъ: если не какъ Исаакъ, тогда какъ Іовъ. Божественный гласъ произнесъ: если по-

борешься такъ съ діаволомъ, какъ онъ, тогда можешь быть. Монахъ согласился и опять услышалъ гласъ Божій: иди теперь въ келлію свою. Спустя нъсколько дней, діаволъ, преобразившись въ воина, приходитъ къ монаху и говоритъ: молю твое преподобіе, помилуй меня, гонимаго царемъ! Возьми эти двъсти литръ золота, дъвицу сію и отрока и спрячь у себя въ сокровенномъ мъстъ, а я уйду въ другую страну. Монахъ, не узнавъ кова діавольскаго, говоритъ ему: сынъ мой! Не могу принять сего на себя: я человъкъ ничтожный и не могу сохранить ихъ. Преобразившійся въ воина сильнъе сталъ убъждать монаха, и тотъ сказалъ ему: пойди, сыне, спрячь ихъ въ ближайшей пещеръ. Но, наконецъ, будучи убъжденъ, взялъ и золото, и дъвицу, и отрока, а спустя нъсколько дней, воздвиглась у него брань на дъвицу, и онъ, поруганный демономъ, растлъваетъ ее; потомъ, раскаявшись въ случившемся, убиваетъ ее. Далъе помыслъ говоритъ ему: убей и отрока, чтобъ онъ не предалъ дъла, — онъ убиваетъ и отрока. Тогда помыслъ говоритъ ему: возьми положенныя у тебя деньги и бъги въ другое мъсто, чтобъ не было тебъ бъды отъ положившаго. Итакъ, отходитъ онъ въ другое селеніе и строитъ на эти деньги молитвеницу. Когда окончиль онь сіе дъло, появляется діаволь опять въ видъ воина и начинаетъ кричать: бъда! Помогите! Сей монахъ на оставленныя у него мною деньги построилъ это зданіе! Однако мъстные жители, возставъ на него, прогнали съ безчестіемъ, и онъ удалился съ дерзкими угрозами, монахъ же послъ того не находилъ себъ покоя ни днемъ ни ночью, боримый помыслами. Наконецъ, побъжденный помысломъ удалиться изъ того мъста, сказалъ себъ: вотъ уже доходитъ до того, что могутъ обнаружиться дъла мои. Итакъ, возьму часть оставшихся у меня денегъ и уйду въ дальній городъ, куда тотъ воинъ прійти не можетъ. И уходить въ городъ, встръчаетъ тамъ дъвицу — дочь палача и, переговоривъ съ отцемъ ея, беретъ себъ въ жены. По прошествіи нъкотораго времени приходитъ новопоставленный управитель той страны и спрашиваетъ у чиновниковъ, кто дол-

женъ быть палачомъ, такъ какъ прежній палачъ умеръ. Тъ отвътили ему, что издревлъ держится у нихъ обычай взявшій жену или дочь умершаго палача въ жены беретъ и должность его, хотя бы того и не хотълъ. Тогда приводятъ сего — нъкогда монаха — къ управителю, и онъ противъ воли своей обязуется служить судилищу. Позже, когда попались какіе-то преступники, повелъваетъ управитель нынъшнему палачу приготовить смолы и другія мучилища для нихъ, а въ это время въ прежнемъ образъ появляется сатана и начинаетъ кричать и требовать суда, какъ обиженный, и по повелѣнію управителя разсказываетъ: вотъ этотъ палачъ былъ нъкогда монахомъ. Гонимый врагами, я оставилъ у него много золота, притомъ отрока — раба моего и отроковицу-дъву. Итакъ, повели возвратить мнъ залогъ мой. На вопросы управителя нынъшній палачъ, а нъкогда монахъ сначала запирался, но потомъ признался въ убіеніи отрока и отроковицы и въ растратъ денегъ. Вслъдствіе сего управитель повелълъ предать смерти несчастнаго палача, и когда вели его на мъсто казни, подошелъ къ нему его обвинитель и спросиль: знаешь ли, авва, кто я? Тотъ отвътиль: думаю, что ангелъ, оставившій у меня отрока, отроковицу и деньги, и котораго я узналъ къ несчастью. Тогда тотъ сказаль ему: я — сатана, прельстившій первозданнаго Адама, воюющій противъ людей и не попускающій, сколько это въ моихъ силахъ, спастись кому-либо или быть, какъ Исаакъ или Іовъ, но всяко ревнующій всъхъ сдълать подобными Ахитофелю оному, Іудъ Искаріотскому, Каину, пресвитерамъ вавилонскимъ и другимъ, похожимъ на нихъ. Знай же, что и ты попался въ мои ковы, не умъя воевать въ невидимой брани. Не берись по гордости за брань, которая выше силь твоихь! Сказавъ сіе, онъ сталь невидимъ. Такъ несчастный монахъ, поруганный демономъ за свое высокоуміе, быль предань смерти. Будемь же остерегаться и мы просить у Бога того, что выше насъ, и предпринимать дъла, которыя совершить не въ силахъ. Лучше идти царскимъ путемъ, чтобъ, не уклоняясь ни одъсную, ни

ошуюю, спастись намъ отъ настоящаго въка лукаваго, сохраняя во всемъ смиренномудріе.

- 115. Ученикъ однаго великаго старца разсказывалъ: шли мы нѣкогда путемъ, и старецъ немного пріостановился. Я сказалъ ему: авва! Иди понемногу. Онъ спросилъ меня: не слышишь? и прибавилъ: Ангели поютъ на небеси. Должно убо и намъ трезвиться. И авва Антоній говорилъ, что монаху ни о чемъ не должно заботиться, кромѣ спасенія души своей.
- 116. Старецъ сказалъ: во всемъ, что я ни дѣлаю, отъ малаго до великаго, смотрю на плодъ, то есть что родится изъ сего въ помыслахъ ли то или въ дѣлахъ.
- 117. Два философа пришли къ старцу и просили его сказать имъ слово на пользу. Старецъ молчалъ. Философы спросили: ничего не отвъчаешь намъ, отче? Тогда старецъ сказалъ имъ: что вы любословцы, то знаю; и что не любомудрцы истины, о томъ свидътельствую. Доколъ будете учиться, не умъя говорить? Итакъ, да будетъ вашею философіею всегдашнее памятованіе смерти; и молчаніемъ безмолвіемъ вы сохраните себя.
- 118. Старецъ сказалъ: монахъ, по отреченіи отъ міра, предающійся коловратности и хлопотамъ бъдственной сей жизни, подобенъ бъдному нищему, лишенному всъхъ потребъ житейскихъ, который отъ великаго унынія, тщетно разсуждая о томъ, какъ питаться и одъваться, погружается въ сонъ и видитъ себя въ сновидъніи богатымъ, сбрасывающимъ рубище и облекающимся въ одежды свътлыя, но, отъ радости проснувшись, находитъ ту же бъдность. Такъ и монахъ, если не трезвится, а иждиваетъ дни свои въ заботахъ, надъ которымъ посмъиваются помыслы и котораго изнуряютъ демоны, ругающіеся надъ нимъ, будто его заботы и хлопоты для Бога, въ часъ разлученія души съ тъломъ найдетъ себя неимущимъ, бъднымъ и нищимъ, лишеннымъ всякой добродътели. И тогда онъ познаетъ, подателемъ какихъ благъ является трезвеніе и вниманіе себъ и какихъ мукъ — заботы житейскія.

- 119. Старецъ говорилъ: памятуй всегда о добромъ, чтобъ и творить его, ибо помышленіе человъка не сокрыто отъ Бога. Да будетъ умъ твой чистъ отъ всякаго зла.
- 120. Опять говориль: будемъ трезвиться, братіе, въ часъ брани; не будемъ разлѣниваться и вплетаться въ помышленія о дѣлахъ злыхъ, злой помыслъ да не находитъ входа въ души наши.
- 121. Еще сказаль: будемъ подвизаться ради будущихъ благъ; будемъ приготовляться къ исходу и не иждиватъ всуе времени своего.
- 122. Старецъ сказалъ: написано: праведникъ яко фінікъ процвътетъ (Пс. ХСІ, 13). Слово сіе означаетъ благое, правое и сладостное, исходящее отъ высокихъ дъяній. У финика одно сердце бълое, въ коемъ вся сила его. Подобное сему можно найти и у праведниковъ, ибо у нихъ единое и простое сердце, зрящее къ единому Богу, и оно бъло, будучи освъщаемо върою; и все дъланіе святыхъ въ сердцъ ихъ. Острота же вътвей означаетъ ихъ противостояніе діаволу.
- 123. Старецъ говорилъ: соманитяныня приняла Елисея, когда не имъла общенія ни съ какимъ человъкомъ. Говорятъ, что соманитяныня представляетъ лице души, а Елисей лице Духа Божія. Итакъ, въ какой часъ душа отступитъ отъ тълеснаго смъшенія, въ такой приходитъ къ ней Духъ Божій; и она можетъ рождать, будучи сама по себъ безтълесна.
- 124. Старецъ сказалъ: такъ написано: на двухъ и трехъ грѣхахъ берегусь, а на четвертомъ не совращусь. Первое помышлять о злѣ; второе сослагаться съ помысломъ; третье говорить о немъ; а четвертое исполнить то дѣломъ. На этомъ не отвратится гнѣвъ Божій.
- 125. Нъкто изъ отцевъ сказалъ: глаза у свиньи такъ естественно устроены, что она по необходимости смотритъ въ землю и никогда не можетъ воззръть на небо. Такъ и душа, услаждающаяся похотями, не можетъ воззръть на небо, погрузясь въ тину сладострастія.

### Глава XII

### О ТОМЪ, ЧТО ДОЛЖНО НЕПРЕСТАННО И ТРЕЗВЕННО МОЛИТЬСЯ

- 1. Пришли братія къ аввъ Антонію и предложили ему одно мъсто изъ книги Левита. Старецъ вышелъ въ пустыню, и за нимъ тайно послъдовалъ авва Аммонъ, знавшій его обыкновеніе. Старецъ, значительно отдалясь, сталъ на молитву и возопилъ: Боже, пошли Мочсея, и онъ изъяснитъ мнъ слова сіи! И пришелъ къ нему гласъ, говорившій съ нимъ. Авва Аммонъ сказывалъ, что голосъ онъ слышалъ, а силы словъ не разумълъ.
- 2. Говорили объ аввъ Арсеніи, что онъ въ субботу вечеромъ передъ началомъ (по церковному чину) воскресенія воздъваль руки свои къ небу, оставляя солнце позади себя, и молился до тъхъ поръ, пока оно опять ни возсіявало вълице ему; и тогда садился.
- 3. Братія спросили авву Агаюна: какая добродѣтель, отче, въ подвижничествѣ имѣетъ болѣе труда? Онъ отвѣтилъ имъ: простите мнѣ, думаю, нѣтъ большаго труда, какъ молиться Богу, ибо всегда, какъ вознамѣрится человѣкъ молиться, враги хотятъ отсѣчь его отъ сего, зная, что ничѣмъ столько не полагается имъ препонъ, какъ молитвою къ Богу. Притомъ во всякомъ подвигѣ, къ которому приступаетъ человѣкъ, если будетъ проходить его съ терпѣніемъ, стяжеваетъ наконецъ покой, а молитва до послѣдняго издыханія требуетъ подвига.
- 4. Авва Дула, ученикъ аввы Виссаріона, разсказываль: пришелъ я однажды къ аввъ въ келлію и засталъ его стоящимъ на молитвъ. Руки его были простерты къ небу, и онъ оставался въ семъ подвигъ четырнадцать дней. Послъ того позвалъ онъ меня и сказалъ: слъдуй за мною, и мы пошли въ пустыню. Захотъвъ пить, говорю ему: авва! Жажду! Тогда старецъ взялъ милоть мою, отошелъ на верженіе

камня и, сотворивъ молитву, принесъ мнъ ее, полную воды. Продолжая путь, мы пришли къ одной пещеръ и, войдя въ нее, нашли брата, который сидълъ и работалъ плетеницу: онъ не взглянулъ на насъ, не привътствовалъ насъ и совсъмъ не хотълъ заводить разговоръ съ нами. Старецъ сказаль мнъ: пойдемъ отсюда. Можетъ быть сей старецъ не имъетъ извъщенія говорить съ нами. Мы отправились въ Лико и пришли къ аввъ Іоанну. Цъловавъ его, мы сотворили молитву, и они съли бесъдовать о видъніи, которое онъ видълъ во время молитвы, причемъ авва Виссаріонъ сказалъ, что вышло повелъніе разрушить капища, но сіе и такъ уже сдълано, и они разрушены. На обратномъ пути мы опять подошли къ пещеръ, въ коей видъли брата, и старецъ сказалъ мнъ: войдемъ къ нему, — можетъ быть Богъ внушилъ ему поговорить съ нами? — но, войдя, мы нашли его умершимъ. Тогда старецъ говоритъ мнъ: давай, братъ, приготовимъ тъло его, ибо для того и послалъ насъ сюда Богъ. Когда мы готовили тъло его, чтобъ похоронить, обнаружили, что по естеству то была жена, и старецъ сказалъ: смотри, — и жены побъждаютъ сатану, а мы сквернимся въ городахъ. И, прославивъ Бога, защитника любящихъ Его, мы удалились.

- 5. Блаженнаго Епифанія, епископа Кипрскаго, извъстиль авва однаго монастыря, находящагося въ Палестинъ: молитвами твоими мы не нерадъли о правилъ нашемъ, но тщательно справляли третій, шестой и девятый часы. Отвъчая на сіе, блаженный Епифаній обличиль ихъ, говоря: вы явные нерадивцы, проводящіе всъ прочіе часы дня безъ молитвы, ибо истинному монаху должно непрестанно имъть молитву и псалмопъніе въ сердцъ своемъ.
- 6. Онъ же сказалъ: пророкъ Давидъ молился не по часамъ: въ полночь вставалъ, предъ утромъ умолялъ, утромъ предстоялъ, съ разсвътомъ молился, днемъ и въ полдень умилостивлялъ. Посему и говорилъ: седмерицею днемъ хвалихъ Тя (Пс. CXVIII, 164).

- 7. Авва Evarрій говориль: великое дѣло молиться безъ развлеченія, а еще болѣе великое дѣло безъ развлеченія пѣть.
- 8. Еще говориль: когда малодушествуешь, то молись, какъ написано, но молись со страхомъ и трепътомъ, трезвенно и бодренно, ибо такъ должно молиться, особенно, когда злонравные и злохитрые невидимые враги наши хотятъ насъ искусить симъ.
- 9. Опять сказаль: когда возстанеть въ сердцъ вражескій помысль, не ищи въ молитвъ того и другаго, но противъ враждебности изостри мечь слезъ твоихъ.
- 10. Нъкогда авва Моусей пришелъ почерпнуть воды и нашелъ авву Захарію, молящагося при водоемъ, и Духа Божія, сидящаго на немъ въ видъ голубя.
- 11. Авва Исаія, пресвитеръ Пелусійскій, сказалъ въ упрекъ братіямъ, вкушающимъ въ церкви на трапезъ любви и бесъдовавшимъ другъ съ другомъ: молчите, братіе! Я знаю брата, который сидитъ вмъстъ съ вами и пьетъ чаши, какъ и вы, а молитва его восходитъ къ Богу, какъ огонь.
- 12. Авва Лотъ пришелъ однажды къ аввъ Іосифу и говоритъ ему: авва! По силъ моей я исполняю небольшое мое правило и небольшой мой постъ, молитву, тайное поученіе, безмолвіе и по силъ моей считаю помыслы. Что еще должно мнъ дълать? Старецъ всталъ, простеръ руки свои къ небу, и стали пальцы его какъ лампады огненныя. Потомъ говоритъ ему: если хочешь, будь весь какъ огонь.
- 13. Авва Іаковъ говорилъ, что нъкто изъ старцевъ разсказывалъ: когда я былъ моложе и пребывалъ въ пустынъ, имълъ вблизи себя отрока, жившаго обособленно. Однажды, придя навъстить его, я услышалъ, что, молясь, онъ просилъ Бога житъ ему въ миръ со звърями. Потомъ, по молитвъ, подошелъ къ гіенъ, которая вблизи кормила дътей своихъ, подлегъ къ нимъ и началъ кормиться вмъстъ съ ними.
- 14. Старецъ разсказывалъ также, что въ другое время онъ слышалъ, какъ тотъ молился и просилъ Бога: дай

мнъ дарованіе сдружиться съ огнемъ. Затъмъ, возжегши пламень, преклонилъ колъни посреди него и такъ молился Господу.

- 15. Нъкогда къ аввъ Лукію въ Еннатъ пришли монахи, такъ называемые еухиты (молельники), и старецъ спросилъ ихъ: какое у васъ рукодъліе? Они отвътили: мы не касаемся рукодълія, но, какъ заповъдаль Апостоль, непрестанно молимся. Старецъ еще спросилъ: не ъдите вы? Они сказали: ъдимъ. Говоритъ: не спите? Они отвътили: спимъ. Тогда старецъ спросилъ: кто же молится о васъ, когда вы спите? Они не нашли, что отвътить ему на это. И онъ сказалъ имъ: простите мнъ, вы не дълаете такъ, какъ говорите. Я же покажу вамъ, что, и занимаясь рукодъліемъ своимъ, я непрестанно молюсь. Намочивъ немного вътвей, я сажусь съ Богомъ и, работая изъ нихъ плетеницу, говорю: помилуй мя Боже по велицъй милости Твоей, и по множеству щедротъ Твоихъ очисти беззаконіе мое (Пс. L, 1). Не молитва ли это? Они сказали: молитва. Старецъ продолжилъ: проводя цълый день въ работъ съ молитвою, я добываю болъе или менъе шестнадцати монетъ, двъ изъ которыхъ я подаю въ дверь (просящимъ), а на остальныя пріобрътаю пищу; когда же я ъмъ или сплю, обо мнъ молится получившій двъ монеты, — и такимъ образомъ благодатію Божіею исполняется у меня заповъдь непрестанно молиться.
- 16. Нѣкогда авва Макарій, въ продолженіе цѣлыхъ четырехъ мѣсяцевъ, каждодневно посещалъ однаго брата и всегда заставалъ его на молитвѣ. Удивившись сему, старецъ сказалъ: вотъ земной ангелъ.
- 17. Нѣкоторые спросили авву Макарія: какъ намъ должно молиться? Старецъ отвѣтилъ имъ: не слѣдуетъ многословить, но должно, воздѣвъ руки, говорить: Господи! Какъ хочешь и какъ знаешь! Когда же наляжетъ брань, говори: Господи, помоги! Онъ знаетъ полезное намъ и сотворить съ нами милость.
- 18. Авва Моvсей сказаль: если не согласно дѣло съ молитвою, то ты всуе трудишься. Нѣкто спросиль его: что

зачитъ — согласіе дѣла съ молитвою? Старецъ отвѣтилъ: то значитъ, чтобъ не дѣлать болѣе того, о чемъ молился, ибо когда оставитъ человѣкъ хотѣнія свои, тогда перемѣняется къ нему Богъ и пріемлетъ молитву его.

- 19. Авва Нилъ говорилъ: что ни сдълаешь ты въ отмиценіе брату, оскорбившему тебя, все то будетъ тебъ въ соблазнъ во время молитвы.
- 20. Опять сказалъ: молитва есть отростокъ кротости и безгнъвія.
- 21. Еще сказаль: молитва есть врачевство печали и унынія.
- 22. Онъ же сказалъ: иди, продай имъніе твое и раздай нищимъ; потомъ возьми крестъ и отвергнись себя, чтобъ могъ ты молиться безъ развлеченія.
- 23. Опять говориль: что потерпимъ любомудренно, плодъ того обрътемъ во время молитвы.
- 24. Еще говориль: желая молиться, какъ должно, не опечаливай души своей, иначе всуе течешь.
- 25. Еще сказаль: не желай, чтобъ съ тобою было такъ, какъ тебъ кажется, должно быть, но какъ Богу угодно, и будешь не смущенъ и благодаренъ въ молитвъ своей.
- 26. Братъ спросилъ авву Пимена: отче, хорошо ли молиться? Старецъ отвътилъ ему: авва Антоній сказалъ, что отъ лица Божія исходитъ гласъ, говорящій: утпьшайте, утпьшайте люди Моя, глаголетъ Богъ (Ис. XL, 1).
- 27. Когда Юліанъ-отступникъ шелъ на персовъ, то послаль демона на западъ принести ему оттуда нѣкоторое извѣстіе. Достигши мѣста, гдѣ жилъ одинъ монашествующій, демонъ сталъ недвижимъ и пребылъ на мѣстѣ томъ десять дней, не будучи въ силахъ двинуться впередъ, ибо монахъ не переставалъ молиться ни днемъ, ни ночью. Посему возвратился демонъ къ пославшему его безъ успѣха. Тотъ спросилъ: почему ты умедлилъ? Демонъ отвѣтилъ: умедлилъ и пришелъ безъ успѣха, потому что пробылъ десять дней, ожидая, когда монахъ Публій перестанетъ молиться, чтобъ мнѣ миновать его, но

онъ не переставалъ, а я не могъ перейти то мъсто и возвратился. Разгнъвавшись, нечестивый Юліанъ сказалъ, что по возвращеніи расправится съ нимъ, однако по волъ провидънія чрезъ нъсколько дней былъ закланъ. Тогда одинъ изъ бывшихъ при немъ, отойдя, продалъ все, что имълъ, и раздалъ бъднымъ; потомъ пришелъ къ старцу, принялъ монашество и, содълавшись великимъ подвижникомъ, скончался въ Господъ.

- 28. Братъ спросилъ авву Сисоя: отче, что мнѣ дѣлать? Какъ спастись? Какъ угодить Богу? Старецъ отвѣтилъ: если желаешь угодить Богу, изступи изъ міра, отступи отъ земли, оставь твореніе, прейди къ Творцу, сочетай себя Богу молитвою и плачемъ и найдешь покой въ нынѣшнемъ вѣкѣ и въ будущемъ.
- 29. Говорили объ аввъ Тиооъ, что если онъ, стоя на молитвъ, скоро не опускалъ рукъ своихъ, то умъ его восхищался горъ. Потому, когда случалось ему молиться вмъстъ съ братіями, онъ старался поскоръе опустить руки свои и не умедлить, чтобъ не восхитился умъ его.
- 30. Нъкоторый старецъ разсказывалъ, что онъ четыре мъсяца каждый день ходилъ въ Скитъ къ одному брату и ни единожды не засталъ его празднымъ. Придя однажды и ставъ внъ у двери, онъ услышалъ, какъ тотъ съ плачемъ говорилъ: Господи! Если не доходитъ до ушей Твоихъ вопль мой къ Тебъ: помилуй мя во гръхахъ моихъ! то я не утомлюсь умолять Тебя.
- 31. Одинъ отшельникъ видълъ демона, который побуждалъ другаго демона идти будить спящаго монаха, и услышалъ, что тотъ говорилъ ему: не могу этого сдълать, ибо нъкогда я разбудилъ его, и онъ, возставши, обжегъ меня псалмопъніемъ и молитвою.
- 32. Старцы говорили, что молитва есть зеркало монаха.
- 33. Нъкто изъ старцевъ сказалъ: какъ нельзя видъть лица своего въ мутной водъ, такъ и душа, если не очистится отъ всего сторонняго, молиться не можетъ.

- 34. Старцы говорили объ одномъ братъ, что онъ никогда не оставлялъ рукодълія своего, и молитва его непрестанно восходила къ Богу. Былъ онъ также весьма смиренъ и благоустроенъ.
- 35. Старецъ сказалъ: когда сохранитъ себя человъкъ отъ оскорбленія ближняго, тогда пусть дерзаетъ помысломъ, что молитва его принята Богомъ; кто же обидитъ ближняго, молитва того мерзка и непріемлема, ибо стенаніе обиженнаго не попускаетъ молитвъ обидъвшаго взойти предъ лице Божіе.
- 36. Старецъ сказалъ: если занимаешься рукодъліемъ въ келліи своей, и придетъ часъ молитвы твоей, не говори: окончу это небольшое количество вътвей или эту небольшую корзинку и тогда встану, но вставай каждый часъ и воздавай Богу долгъ молитвы, иначе, мало-помалу, привыкнешь нерадъть о молитвъ и служеніи своемъ, и сдълается душа твоя пуста всякаго дъла тълеснаго и духовнаго.
- 37. Опять сказаль: если услышишь о комъ-нибудь, будто онъ поносиль тебя, то, когда онъ придетъ къ тебъ, не показывай ему вида, что ты узналь о томъ, но будь съ нимъ радушенъ и ублажи лице свое къ нему, дабы имъть тебъ дерзновеніе въ молитвъ.
- 38. Одинъ старецъ разсказывалъ: однажды нѣкій братъ, жившій въ Егуптъ, шелъ путемъ, и такъ какъ засталъ его вечеръ, то онъ, по причинъ холода, вошелъ переночевать въ гробище. Проходя мимо, демоны говорили одинъ другому: смотри, какую смелость имѣетъ сей монахъ, что ночуетъ въ гробище! Пойдемъ вытащимъ его! Другой отвътилъ ему: зачъмъ намъ вытаскивать его? Онъ нашь, ибо творитъ нашу волю: ъстъ, пьетъ, охуждаетъ ближняго, нерадитъ о молитвословіи. Вмъсто того, чтобъ мъшкать надъ нимъ, пойдемъ лучше смущать досаждающихъ намъ и борющихъ насъ день и ночь молитвою своею.

#### Глава XIII

# О ТОМЪ, ЧТО ДОЛЖНО БЫТЬ СТРАННО-ЛЮБИВЫМЪ И ТВОРИТЬ МИЛОСТЫНЮ СЪ ДОБРОХОТСТВОМЪ

- 1. Авва Аполлосъ сказалъ о пріемѣ братій: должно кланяться приходящимъ братіямъ, ибо не имъ, а Богу кланяемся. Видя брата своего, видишь Господа Бога твоего, и сіе приняли мы отъ Авраама (Быт. XVIII, 2). А чтобъ принимать у себя братій и понудить ихъ къ упокоенію, сему научились мы у Лота, который  $n\rho n h y \partial n$  Ангеловъ войти въ домъ (Быт. XIX, 3).
- 2. Блаженный Епифаній говориль, что Богь за самую малость подаеть оправданіе тѣмъ, кои ищуть купить его за небольшой кусокъ хлѣба, за убогую одежду, за чашу воды, за одинъ оболь. Присовокупиль также и слѣдующее: когда человѣкъ по бѣдности или для торговыхъ нуждъ беретъ въ долгъ у другаго человѣка, то, отдавая, хотя и изъявляеть благодарность, но отъ стыда отдаетъ тайно. А Владыка Богъ, напротивъ, взаймы беретъ тайно, а отдаетъ предъ лицемъ Ангеловъ, Архангеловъ и праведныхъ.
- 3. Авва Даніилъ пришелъ нѣкогда въ Александрію съ ученикомъ своимъ и увидѣлъ нагого человѣка изъ Омматъ, который сидѣлъ на улицѣ и говорилъ: подайте, смилуйтесь! Старецъ сказалъ ученику своему: видишь ли омматянина сего? Говорю тебѣ, что онъ великой мѣры. Хочешь ли, покажу тебѣ, кто онъ такой? Побудь здѣсь. Старецъ подошелъ и говоритъ человѣку тому: сдѣлай милость, братъ! Я не имѣю, на что купить ваій, дабы работать и питаться. Отвѣчаетъ ему омматянинъ: что ты видишь во мнѣ, авва? Я нагъ, какъ попрошайка, а ты, несмотря на это, говоришь: дай мнѣ чтонибудь, дабы купить ваій для работы! Впрочемъ, подожди! Старецъ далъ знакъ ученику своему послѣдовать за ними. Идутъ они за городъ къ святому Марку, ибо тамъ тотъ имѣлъ

келлію, и говоритъ омматянинъ старцу: подожди меня, авва! Затъмъ принесъ старцу корзину съ виноградомъ, яблоками и смоквами, три кератія (шестая часть скупула) мелкихъ монетъ, потомъ вынулъ изо рта одинъ тримисій (монета) и подалъ старцу, говоря: молись обо мнъ, авва! Придя къ ученику своему, старецъ заплакалъ и сказалъ: сколько имъетъ Богъ сокровенныхъ рабовъ! Живъ Господь! Ничего не отвергну изъ благословенія его, ибо это есть даръ любви. Спустя нъсколько дней по удаленіи ихъ оттуда, услышали они, что экономъ сильно заболълъ и лежалъ у святаго Марка и что явился ему святой Апостоль и Еуангелисть Маркъ и сказалъ: призови такого-то омматянина; онъ возложитъ руку на мъсто болъзни, и ты выздоровъешь. Когда сіе было исполнено, и онъ помолился и возложилъ руку свою, болъзнь тотчасъ прошла. Извъстно стало о томъ во всемъ городъ; и самъ папа, услышавъ, вышелъ повидать его, но нашелъ его уже почившимъ о Господъ. Тогда разнесся слухъ о семъ по всему городу и въ Скитъ, и пришелъ оттуда тотъ старецъ съ ученикомъ своимъ и со многими отцами, и вмъстъ съ горожанами благословились всъ отъ блаженнаго, и вынесли тъло его съ великимъ благодареніемъ и славословіемъ, и положили его поверхъ аввы Марка юродиваго. Жизнь же его была такова: на то, что получалъ онъ въ милостыню, покупалъ яблокъ, винограда, финиковъ и черезъ посредство другаго раздавалъ странникамъ и больнымъ въ воскресенье; и сорокъ восемь лътъ совершалъ онъ такую добродътель служенія другимъ во славу Божію.

4. Однажды авва Даніилъ, пресвитеръ скитскій, былъ въ Өиваидъ съ однимъ изъ учениковъ своихъ. Плывя оттуда внизъ по ръкъ, они, по указанію старца, пристали къ одной веси, и старецъ сказалъ: нынъ мы пробудемъ здъсь. Ученикъ началъ роптать: доколъ мы будемъ скитаться? Пойдемъ въ Скитъ. Старецъ же говорилъ: нътъ; но нынъ пробудемъ здъсь. И они съли среди селенія, какъ странники. Братъ спросилъ старца: угодно ли то Богу, чтобъ мы сидимъ здъсь, подобно мірянамъ? Пойдемъ, по крайней мъръ, въ церковь

мученика! Но старецъ настаивалъ: нътъ; здъсь будемъ сидъть до глубокаго вечера. Братъ началъ спорить со старцемъ и говорилъ: изъ-за тебя имъю я умереть злъ. Когда они говорили, подошелъ старикъ-мірянинъ, высокаго роста и весь въ съдинахъ. Увидъвъ авву Даніила, онъ началъ цъловать ноги его со слезами, цъловалъ также и ученика его и сказалъ имъ: повелите войти въ домъ. Онъ несъ фонарь и обходилъ улицы селенія, ища странниковъ. Взявъ старца и ученика его, а вмъстъ и какихъ нашелъ странниковъ, онъ пошелъ въ домъ свой. Тамъ онъ влилъ воды въ умывальницу и омылъ ноги имъ. Онъ не имълъ никого изъ сродныхъ своихъ ни въ домъ своемъ, ни въ какомъ другомъ мъстъ, кромъ единаго Бога. Предложилъ онъ имъ и трапезу, а по вкушеніи оставшіеся куски бросиль сельскимъ собакамъ, ибо былъ у него такой обычай — не оставлять ни одной крошки съ вечера на утро. Старецъ отвелъ его въ особое мъсто и почти до самаго разсвъта бесъдовалъ съ нимъ о спасеніи со многими слезами. Утромъ, цъловавъ другъ друга, всъ разошлись. По пути ученикъ, положивъ старцу метаніе, спросиль: сдълай милость, отче, скажи мнъ, кто этотъ старикъ? И почему ты знаешь его? Но старецъ не хотълъ говорить о томъ ученику своему. Поклонившись ему, братъ снова спрашивалъ его: многое другое повъряль мнъ, а о семъ старцъ не хочешь сказать? (Старецъ открываль ему добродътели многихъ святыхъ.) И такъ какъ старецъ не открывалъ того, братъ разсердился и не говорилъ съ нимъ до самаго Скита, а придя въ келлію свою, братъ не понесъ старцу небольшую его трапезу (старецъ, по обычаю, вкушаль въ одиннадцатый часъ во все время жизни своей). Когда насталъ вечеръ, старецъ пришелъ въ келлію брата и спросиль его: почему, чадо, оставиль ты отца своего умирать отъ голода? Тотъ отвътилъ ему: я не имъю отца, ибо если бъ имълъ отца, то онъ любилъ бы собственное чадо. Старецъ говоритъ ему: ужели не имъешь ты отца? — и устремился къ двери, чтобъ уйти. Братъ не могъ видъть старца огорченнымъ, сильно любя его, догналъ его,

удержаль и, цълуя его, говориль: живъ Господь! — не отпущу тебя, пока не скажешь мнъ, кто быль тотъ старецъ. Старецъ говоритъ ему: прежде приготовь мнъ немного поъсть, и тогда скажу тебъ. По вкушеніи сказаль онъ брату: не будь жестоковыйнымъ, ибо за прекословіе твое и ропотъ въ селеніи я не открываль тебъ ничего о старцъ томъ. Смотри же, никому не разсказывай того, что теперь услышишь. Сей старецъ имънуется Еулогіемъ, по искусству каменосъчецъ. Каждый день онъ добываетъ своимъ рукодъліемъ одинъ кератій, до вечера ничего не вкушаетъ, а вечеромъ, возвращаясь въ селеніе, собираетъ всъхъ странниковъ, какихъ найдетъ, въ домъ свой и питаетъ ихъ, а оставшіеся куски бросаетъ собакамъ, какъ ты и видълъ. Ремесло каменосъчца онъ имъетъ отъ юности, и теперь ему около ста лътъ. Господь подаетъ ему силы, и онъ доселъ каждый день добываетъ тотъ же кератій. Когда я быль моложе — лътъ за сорокъ назадъ — пришелъ я продать рукодъліе свое въ то селеніе. Вечеромъ онъ забралъ меня и другихъ братій по своему обычаю ради страннопріимства своего. Придя туда и увидъвъ добродътель мужа сего, я началь поститься по недълямь и просить Бога, да даруеть ему большее достояніе, чтобъ онъ имълъ возможность еще болъе благодътельствовать. Постившись три недъли и будучи отъ подвижничества полумертвымъ, я уснулъ и увидълъ, что кто-то въ священнолъпномъ образъ пришелъ ко мнъ и спросилъ: Даніилъ! Что съ тобою? Я отвътилъ: слово, Владыко мой, далъ я Христу не вкушать хлъба, пока Онъ не услышитъ прошеніе мое о Еулогіи каменосъчцъ, да даруетъ ему благословеніе еще болъе благодътельствовать. Онъ говоритъ мнъ: нътъ; ему такъ лучше. Я же сказалъ: лучше, Господи, даруй ему, да чрезъ него всъ славятъ святое имя Твое. Онъ отвъчаетъ мнъ: говорю тебъ, — ему такъ лучше. Если же хочешь, чтобъ Я даровалъ ему большее достояніе, поручись за душу его, что она при немъ спасется, и Я дамъ ему то. Я обязуюсь, говоря: отъ рукъ моихъ взыщи душу его. И вижу, будто мы стоимъ въ святомъ храмъ Воскресенія; малый Отрокъ сидитъ на святомъ камнъ и Ечлогій стоитъ по правую руку Его. Посылаетъ Онъ однаго изъ предстоящихъ Ему и говоритъ мнъ: этотъ поручился за Ечлогія? Всъ сказали: ей, Владыко! Онъ говорить опять: скажите ему, что Я непремънно взыщу съ него поручительство. Я отвъчаю: ей, Владыко! На мнъ оно, только дай ему. И вижу, — начали сыпать множество золота въ недро Ечлогія, и сколько ни сыпали, все то вмъщало недро его. Проснувшись, я уразумълъ, что услышанъ, и прославилъ Бога. Еvлогій же, выйдя на работу свою, когда удариль о камень, услышалъ нъкій звукъ, а ударивъ еще, обнаружилъ пещеру, полную денегъ. Изумившись сему, онъ подумалъ: это деньги израильтянъ. Что же мнъ дълать? Если возьму ихъ домой, услышитъ начальствующій, придетъ и возметъ ихъ, а мнъ еще можетъ быть будетъ бъда. Лучше пойду въ другую страну, гдъ бы никто не зналъ меня. Тогда нанялъ онъ вьючныхъ животныхъ, какъ бы для перевозки камней, ночью навьючилъ деньги и перевезъ къ ръкъ, оставя то доброе дъло, какое творилъ каждый день. Взявъ корабль, достигъ онъ Византіи, гдъ въ то время царствовалъ Іустинъ старшій, пожертвоваль ему много денегь, даль подарки вельможамъ и сдълался начальникомъ преторій, купилъ также себъ большой домъ, который доселъ называется домомъ егуптянина. Спустя два года, увидълъ я въ сновидъніи опять того же малаго Отрока въ храмъ Воскресенія и недоумъвалъ: гдъ же Еvлогій? Но спустя немного увидълъ, какъ Еvлогія увлекъ отъ лица Отрока одинъ эвіопъ. Проснувшись, сказалъ я себъ: увы мнъ, гръшному! Погубилъ я душу свою! Потомъ, взявъ сумку, пошелъ въ то селеніе, какъ бы для продажи рукодълія. Долго ждаль я, не придеть ли Е илогій, но насталь вечерь, и никто не пригласиль меня. Наконецъ спрашиваю одну старицу: благо буди тебъ, старица! Принеси мнъ немного хлъба, дабы вкусить, ибо я еще не ълъ нынъ. Она принесла немного варенаго, предложивъ мнъ, съла поодаль и начала говоритъ слъдующія душеспасительныя слова: господинъ авва! Не знаешь ли, что

ты юнъ и не долженъ ходить въ селенія? Развъ не знаешь, что монашескій образъ требуетъ безмолвія? — и другое подобное. Я отвътилъ ей: что же повелишь мнъ дълать? Я пришелъ продать рукодъліе свое. Она же продолжала: хотя и рукодъліе свое ты продаешь, не должно тебъ запаздывать въ селеніи. Если желаешь быть монахомъ, ступай въ Скитъ. Я сказаль ей на то: оставь теперь эти ръчи и скажи мнъ, ужели нътъ у васъ богобоязненнаго человъка, который бы принималъ странниковъ? Она говоритъ мнъ: о! Что сказалъ ты, отче авва! Мы имъли здъсь однаго каменосъчца, который твориль много добра странникамъ. Видя добрыя дъла его, Господь даровалъ ему благодать; и онъ, какъ мы слышимъ, теперь патрицій. Услышавъ о томъ, я сказалъ себъ: ты совершиль убійство сіе. Потомъ наняль корабль и прибыль въ Византію. Освъдомясь о домъ егуптянина Еулогія, я пришель и съль у вороть его, ожидая, пока онъ выйдеть. Наконецъ, появляется онъ съ великою пышностію. Я воззвалъ къ нему: яви мнъ небольшую милость; я хочу побесъдовать съ тобою наединъ. Но онъ не обратилъ на меня вниманія, лишь съ презръніемъ ударилъ меня тростію. Я забъжалъ впередъ и снова воззвалъ, и снова получилъ ударъ. Такъ я прострадалъ четыре недъли, не имъя случая поговорить съ нимъ. Впадши въ уныніе, пошелъ я, съ плачемъ повергся предъ иконою Пресвятыя Богородицы и обратился къ Спасителю: Господи, разръши меня отъ поручительства за человъка сего, или и я пойду въ міръ! Принявъ это въ помышленіе, я заснуль и услышаль сильный шумъ и голосъ: Августъйшая проходитъ. Увидълъ, что передъ Нею шли тысячи и тьмы чиновъ, и воззвалъ: Владычица моя! Помилуй меня! Она остановилась и спросила: что съ тобою? Что тебъ нужно? Говорю: я поручился за Еулогія, что теперь патрицій, повели разръшить меня отъ поручительства за него. Но Она сказала: Мнъ до сего дъла нътъ! Какъ хочешь, такъ и выполни поручительство! Проснувшись, я ръшилъ: если мнъ даже придется умереть, не отступлю отъ воротъ его, пока не улучу случая поговорить съ нимъ. Опять при-

шелъ къ воротамъ и, когда онъ вышелъ, воззвалъ къ нему, но подбъжавшій вратарь нанесъ мнъ столько ударовъ, что все тъло мое покрылось ранами. Послъ сего, еще болъе возмалодушествовавъ, я сказалъ себъ: пойду въ Скитъ, и если хочетъ Богъ, то Онъ спасетъ и меня и Еулогія. Найдя Александрійскій корабль и войдя на него, я отъ скорби легъ и заснулъ. И вотъ вижу себя снова въ храмъ Святаго Воскресенія и Того Отрока, сидящаго на камнъ и смотрящаго на меня столь грозно, что отъ страха я задрожалъ, какъ листъ, и не могъ открыть устъ своихъ, ибо окаменъло сердце мое. Онъ же сказалъ мнъ: не будетъ безъ того, чтобъ ты не выполниль поручительства своего! — и приказаль двумъ предстоящимъ связать мнъ руки и повъсить, говоря: не ручайся выше силъ своихъ и не противоръчь Богу! Я же попрежнему не могъ открыть устъ своихъ. Уже все было приготовлено къ моему повъшенію, когда прошла молва: Ee Августъйшая идетъ. Увидъвъ И почувствовавъ дерзновеніе, я припалъ къ Ней и сказалъ тихимъ голосомъ: Владычица міра! Помилуй меня! Она спросила: чего ты опять хочешь? Отвъчаю: меня хотятъ повъсить за поручительство мое за Еvлогія! Она объщала: Я помолюсь о тебъ! И вижу — она подошла и облобызала ноги Отрока. Тогда Онъ спросиль меня: не будешь болъе дълать подобное?! Отвъчаю: не буду, Владыко! Я просилъ о немъ, полагая, что онъ будетъ еще полезнъе. Но согръшилъ, Владыко! Прости мнъ! Тогда Онъ повелълъ разръшить меня и сказалъ: иди въ келлію свою и не испытывай, какъ приведу я Ечлогія въ прежній чинъ его. Проснувшись, я возрадовался радостію великою объ отмънъ моего ручательства и поплылъ, благодаря Бога, а спустя три мъсяца услышалъ, что царь Іустинъ скончался и воцарился Іустиніанъ, предъ которымъ были обвинены Ипатій, Денсіократъ, Помпій и сей Еулогій. Тъхъ онъ обезглавилъ и взялъ все имущество ихъ, Еvлогія же, бъжавшаго ночью изъ Константинополя, повелълъ умертвить, гдъ бы не нашли его, а тотъ, помънявъ свътлое одъяніе свое на одежду селянина, вернулся въ домъ свой. Все селеніе

собралось видъть Ечлогія, и говорили ему: добръ приходъ твой! Мы слышали, что ты сдълался патриціемъ. Онъ отвътиль: какъ же! Если бъ я сдълался патриціемъ, увидълъ бы я лице ваше?! Нътъ, то былъ другой какой-нибудь Ечлогій, а я ходиль поклониться святымъ мъстамъ. Потомъ, придя въ себя, сказалъ: бъдный Еvлогій! Встань, возьмись за каменосъчество свое и иди трудись. Здъсь нътъ палатъ. Какъ бы не потерять тебъ головы своей? Такъ, взявъ орудія труда своего, пошелъ онъ къ тому камню, гдъ нашелъ деньги, предполагая найти и другія, билъ до шестаго часа и ничего не нашелъ. Припомнилъ минувшее счастье, славу и довольство, но, придя въ себя, сказалъ: бъдный Еvлогій, трудись! Здъсь — Егупетъ! Такимъ образомъ, мало-помалу, Святый Отрокъ и Владычица наша Богородица возставили его въ прежній чинъ, ибо не неправеденъ Богъ, чтобъ забыть прежніе труды его. Спустя нъкоторое время, пришель я въ селеніе то, дабы продать рукодъліе свое, и вотъ къ вечеру, по прежнему обычаю, пришелъ онъ и взялъ меня къ себъ въ домъ. Увидъвъ его, всего въ пыли, я возстеналъ и, проливая слезы, сказаль: яко возвеличишася дпла Твоя, Господи: вся премудростію сотвориль еси. Кто Богь велій яко Богь нашь? Ты еси Богъ творяй чудеса единъ! Воздвизаяй отъ земли нища, и отъ гноища возвышаяй убога. Господь убожить и богатить, смиряеть и высить. Чудеса Твои и суды Твои кто изслъдуеть? Я, гръшный, покусился на дъло не свое, и вмаль вселилася бы во адъ душа моя (См. Пс. СІІІ, 24; Пс. LXXVI, 14; Пс. СХІІ, 7; 1 Цар. II, 7; Пс. XCIII, 17). Дома онъ налилъ воды, омылъ ноги мнъ и другимъ странникамъ и предложилъ намъ трапезу. По окончаніи ея я спросиль его: какъ имъешь себя, авва Ечлогій? Онъ отвътиль: молись о мнъ, отче авва! Я нищъ и ничего не имъю въ рукахъ своихъ. Я сказалъ: о, если бъ и не имълъ ты совсъмъ того, что имълъ! Онъ спросилъ меня: почему же, авва? Развъ я соблазнилъ тебя чъмъ? Какъ же не соблазниль? — говорю я и разсказаль ему все случившееся. Оба мы заплакали, а онъ сказалъ: молись обо мнъ, отче авва, да подастъ мнъ Богъ потребное. Отнынъ исправлюсь. Я же сказаль: поистинъ, чадо, не ожидай отъ Господа ничего изъ вещей міра сего, кромъ керата отъ трудовъ своихъ! И вотъ столько уже лътъ Богъ подаетъ ему силы добывать кератъ трудами рукъ своихъ. Теперь я разсказалъ тебъ, чадо, какъ и почему я его знаю, но ты не сказывай о томъ никому. Сіе ввърилъ авва Даніилъ ученику своему по возвращеніи ихъ изъ Өиваиды. Дивно человъколюбіе Божіе! Какъ оно скоро возвысило Еулогія и потомъ опять смирило его, потому что это было ему спасительно. Помолимся и мы о томъ, чтобъ быть намъ смиренными, да на страшномъ судилищъ Господа нашего Іисуса Христа обрътемъ милость предъ лицемъ славы Его.

- 5. Ученикъ аввы Өеодора разсказывалъ: однажды пришелъ къ намъ продавецъ лука и насыпалъ мнѣ цѣлую чашу. Старецъ сказалъ: насыпь въ нее пшеницы и дай ему. У насъ были двѣ кучи пшеницы: одна чистой, а другая нечистой. Я насыпалъ ему нечистой. Старецъ посмотрѣлъ на меня пристально и съ печалью, такъ что отъ страха я упалъ и разбилъ чашу. Поднявшись, я положилъ метаніе старцу, прося прощенія. Старецъ сказалъ: встань, ты не виноватъ, но я погрѣшилъ тѣмъ, что приказалъ тебѣ. Потомъ вошелъ самъ, насыпалъ суму чистой пшеницы и отдалъ ее продавцу вмѣстѣ съ лукомъ его.
- 6. Объ аввъ Өеодоръ говорили, что, когда опустошенъ былъ Скитъ, старецъ пришелъ житъ на ферму и изнемогъ, будучи уже старъ. Ему приносили нъкоторыя кушанія, но что приносилъ первый, старецъ отдавалъ второму, и такъ по порядку, что принималъ отъ одного, то отдавалъ другому. Самъ же, въ часъ принятія пищи, вкушалъ то, что приносилъ приходившій въ это время.
- 7. Говорили объ аввъ Іоаннъ Коловъ: все, что добываль онъ трудомъ своимъ во время жатвы, бралъ и приносилъ въ Скитъ, говоря: вдовицы мои и сироты мои суть въ Скитъ.
- 8. Нъкоторые изъ отцевъ пришли къ аввъ Іосифу въ Панефосъ спросить о пріемъ братій-странниковъ: долж-

но ли послаблять себъ и свободно разръшать съ ними? Но прежде, нежели они вопросили его, старецъ сказалъ ученику своему: внимай тому, что я буду теперь дълать, и потерпи. Потомъ взялъ два тростниковыхъ стула, поставивъ одинъ по правую сторону отъ себя, а другой — по левую, предложилъ състь и вошелъ во внутреннъйшую свою келлію; одъвъ тамъ нищенскія рубища, вышелъ, прошелъ посреди братій и опять вошель; переодъвшись въ обыкновенныя свои одежды, вышелъ и сълъ между ними. Братія изумлялись дъйствіямъ старца, онъ же спросиль ихъ: замътили ли вы, что я дълалъ? Они отвътили: замътили. Не измънился ли я отъ худаго рубища? Говорятъ: нътъ. Тогда старецъ сказалъ имъ: если я и въ томъ, и въ другомъ одъяніи тотъ же, такъ что ни одно не измънило меня, ни другое не повредило мнъ, то такъ же должны мы поступать и при принятіи странниковъ, по святому Ечангелію, которое гласитъ: воздадите убо кесарева кесареви, и Божія Богови (Мө. XXII, 21). Итакъ, когда приходятъ къ намъ братья, будемъ принимать ихъ свободно, а когда останемся одни, тогда необходимо, чтобъ плачъ пребывалъ съ нами постоянно. Услышавъ сіе, отцы удивились, что онъ открыль имъ бывшее у нихъ на сердцъ прежде, нежели они вопросили его о томъ, и прославили Бога.

9. Авва Іоаннъ Кассіанъ разсказывалъ: пришли мы изъ Палестины въ Егупетъ къ одному изъ отцевъ и, когда онъ угостилъ насъ, какъ странниковъ, мы спросили его: почему во время принятія братій-странниковъ вы не соблюдаете правила поста, какъ принято въ Палестинъ? Онъ отвътилъ намъ: постъ всегда со мною, а васъ я не могу навсегда удержать при себъ. Конечно, постъ есть дъло полезное и необходимое, но онъ зависитъ отъ нашего произволенія, а исполненія заповъди любви необходимо требуетъ отъ насъ законъ Божій. Принимая васъ и въ васъ — Христа, я долженъ со всъмъ усердіемъ утъшить васъ. Когда же провожу, могу опять воспріять правило поста, ибо еда могуть сынове брачніи, дондеже женихъ съ ними есть, поститися?... Пріидутъ

же дніе, егда отимется от нихъ женихъ, и тогда постятся ( $M_{\Theta}$ . IX, 15;  $M_{K}$ . II, 19, 20).

- 10. Онъ же разсказываль: пришли мы къ нѣкоему старцу, и онъ предложилъ намъ пищу. Когда мы уже насытились, онъ просилъ насъ вкусить еще. Я отказывался, говоря, что не можемъ болѣе. Старецъ сказалъ: шесть разъ я предлагалъ трапезу приходящимъ братіямъ и, прося каждаго изъ нихъ вкусить, ѣлъ съ ними самъ и еще хочу ѣсть, а ты, однажды поѣвъ сего, такъ насытился, что болѣе не можешь.
- 11. Нѣкогда въ Скитѣ дана была заповѣдь поститься слѣдующую недѣлю. Въ то время, по случаю, пришли къ аввѣ Моvсею братія изъ Егупта, и онъ приготовиль для нихъ немного варенаго. Сосѣдствующіе съ нимъ, увидѣвъ дымъ, сказали клирикамъ: Моvсей нарушилъ заповѣдь и приготовилъ у себя вареное. Они отвѣтили: когда придетъ, мы скажемъ ему. Когда настала суббота, клирики, зная высокую жизнь аввы Моvсея, сказали ему предъ всѣмъ собраніемъ: авва Моvсей! Ты нарушилъ заповѣдь человѣческую и сохранилъ заповѣдь Божію.
- 12. Братъ, увидъвъ, что авва Нестерой носитъ два платья, спросилъ его: авва, если придетъ бъдный и попроситъ у тебя одежды, какую ты дашь ему? Онъ отвътилъ: лучшую. Братъ спросилъ еще: если и другой попроситъ у тебя, что дашь ему? Старецъ сказалъ: половину другой. Братъ опять спросилъ: если и еще кто попроситъ у тебя, что дашь? Онъ отвътилъ: раздеру оставшееся и половину дамъ ему, а остаткомъ опояшусь. Тотъ говоритъ: если и это кто попроситъ у тебя, что сдълаешь? Старецъ сказалъ: отдамъ ему оставшееся, потомъ сяду въ какомъ-нибудь мъстъ, пока Богъ пошлетъ и прикроетъ меня, ибо ни у кого другаго просить не стану.
- 13. Братъ сказалъ аввъ Пимену: если я даю брату моему немного хлъба или что другое, демоны сквернятъ то, какъ сдъланное мною по человъкоугодію. Старецъ говоритъ ему: если то и бываетъ по человъкоугодію, все же будемъ

подавать брату потребное. И повъдалъ ему такую притчу: два земледъльца жили въ одномъ мъстъ. Одинъ изъ нихъ посъялъ и собралъ немного нечистаго хлъба, а другой, полънившись посъять, не собралъ ничего. Итакъ, если случится голодъ, то кто изъ сихъ двоихъ найдетъ, чъмъ прожить? Братъ отвътилъ: тотъ, кто собралъ немного хлъба, хотя и нечистаго. Старецъ сказалъ: такъ и мы будемъ съять немного, хотя и нечистаго, чтобъ не умереть отъ голода.

- 14. Братъ пришелъ къ аввъ Пимену на второй недълъ Четыредесятницы и, открывъ ему свои помыслы и получивъ утъшеніе, сказалъ ему: я немного колебался идти ли мнъ сегодня сюда? Старецъ спросилъ: почему? Братъ отвътилъ: я говорилъ себъ: можетъ быть ради Четыредесятницы онъ не отворитъ мнъ? Авва Пименъ сказалъ: мы не научились запирать дверь деревянную, но паче дверь языка.
- 15. Авва Өеодоръ Фермейскій просиль авву Памво: скажи мнѣ слово. И онъ съ великимъ трудомъ сказалъ ему: имъй милость ко всъмъ, ибо милость обрътаетъ дерзновеніе предъ Богомъ.
- 16. Мать Сарра говорила: для людей полезно творить милостыню, ибо хотя вначалъ она и бываетъ изъчеловъкоугодія, но послъ переходитъ на богоугожденіе.
- 17. Разсказывали объ аввъ Серапіонъ, что, встрътивъ въ Александріи трясущагося отъ холода бъднаго, онъ остановился и началь разсуждать самъ съ собою: какъ я, мнящій быть аскетомъ, ношу хитонъ, а сей бъдный, или лучше Христосъ, умираетъ отъ холода? Поистинъ, если оставлю его умереть, въ день суда буду осужденъ, какъ убійца. Потомъ, раздъвшись подобно доброму борцу, отдалъ бъдному одежду свою и сълъ, держа подъ мышкою малое Еvaнгеліе, которое носилъ всегда съ собою. Проходя мимо, охранитель порядка спросилъ его: авва Серапіонъ! Кто раздълъ тебя? Вынувъ небольшое Еvaнгеліе, авва сказалъ ему: вотъ Кто раздълъ меня. Поднявшись и идя дальше, онъ встрътилъ нъкоего, истязуемаго за долгъ, и, не имъя, что подать ему,

безсмертный Серапіонъ продаль свое малое Еvaнгеліе, отдаль за долгъ истязуемаго и вернулся въ келлію свою нагимъ. Увидавъ его нагимъ, ученикъ спросилъ его: авва! гдъ твоя одежда? Старецъ отвътилъ: я предпослалъ ее, чадо, туда, гдъ она будетъ намъ нужнъе. Ученикъ снова спрашиваетъ: а гдъ малое Evaнгеліе? Старецъ сказалъ: поистинъ, чадо, Того, Кто говорилъ мнъ каждый день: иди, продаждъ имъніе твое, и даждъ нищымъ (Мө. XIX, 21; Мк. X, 21; Лк. XVIII, 22), Того Самаго я продалъ и отдалъ Ему же, чтобъ въ день суда обръсти намъ дерзновеніе предъ Нимъ.

- 18. Авва Тимоеей, пресвитеръ, говорилъ аввъ Пимену: есть въ Егуптъ одна женщина, которая блудодъйствуетъ и плату за то отдаетъ въ милостыню. Авва Пименъ сказаль: она не останется навсегда въ блудодъйствіи, ибо въ ней видънъ плодъ въры. Случилось потомъ матери пресвитера Тимовея прійти къ нему, и онъ спросиль ее: та женщина все еще блудодъйствуетъ? Она отвътила: да, и еще прибавила себъ любителей; впрочъмъ, прибавила и къ милостынъ. Авва Тимоеей сказаль о томъ аввъ Пимену, но онъ повторилъ: она не останется въ блудъ. Когда мать аввы Тимоөея пришла снова, то сказала: знаешь ли? Та блудница хотъла прійти со мною, чтобъ ты помолился о ней. Услышавъ сіе, онъ сказалъ о томъ аввъ Пимену, и тотъ говоритъ ему: лучше ты пойди побесъдуй съ нею. Увидъвъ его и услышавъ отъ него слово Божіе, она пришла въ сокрушеніе, заплакала и сказала: отнынъ прилъплюсь къ Богу и не приложу еще блудодъйствія. И, вступивъ въ монастырь, угодила Богу.
- 19. Старецъ разсказывалъ, что нѣкто имѣлъ жену и дочь, еще только оглашенную въ христіанство, и, желая отрещись міра, раздѣлилъ имущество свое на три части. Однако дочь его въ періодъ оглашенія скончалась, и отецъ, ради спасенія ея души, раздалъ ея часть имущества бѣднымъ, а также часть жены и свою, при этомъ не переставая молиться о ней Богу. Во время молитвы пришелъ къ нему гласъ: окрещена дочь твоя, не скорби! Онъ же не далъ вѣры

тому, и невидимый опять проговориль ему: открой гробъ. Найдешь ли ее? Придя на гробъ, онъ разрыль его, но не нашель ее тамъ, ибо она была перенесена къ върнымъ.

20. Нъкто изъ отцевъ разсказывалъ: магистріанъ, посланный царемъ по дълу, обнаружилъ на пути умершаго бъдняка, который быль нагъ. Сжалившись надъ нимъ, онъ отправилъ своего раба впередъ, а самъ снялъ съ себя одну изъ одеждъ и покрылъ ею умершаго. Спустя нъсколько дней, онъ опять быль посланъ по дълу и, выъзжая изъ города, упалъ съ лошади, повредивъ себъ ногу. Врачи тщетно пытались уврачевать его, а спустя пять дней нога почернъла. Тогда врачи приняли ръшеніе ногу отръзать, дабы не попортилось все тъло, и человъкъ не умеръ. Больной далъ знакъ рабу своему выйти за врачами и узнать о ихъ намъреніи, и они сказали: если не отръзать ногу, человъкъ погибнетъ. Завтра придемъ, и что будетъ угодно Богу, то и сдълаемъ. Рабъ вошелъ къ господину своему и со слезами повъдалъ о семъ. Въ сильной печали отъ большой скорби господинъ не могъ заснуть и видитъ въ полночь, — а при немъ горъла лампада, — входитъ какой-то человъкъ, подходитъ къ нему и спрашиваетъ: чего ты плачешь? О чемъ скорбишь? И онъ разсказаль ему о случившемся. Говоритъ ему явившійся: покажи мнъ ногу твою. Потомъ, помазавъ ее, сказалъ: теперь встань и ходи. Опираясь на пришедшаго, больной ступаль, хромая. Тогда явившійся говорить ему: еще ли хромаешь? Ложись опять, — и еще помазаль ноги его, говоря: теперь вставай и ходи! Онъ всталъ и сталъ ходить здраво. Тогда сказаль ему пришедшій: теперь ложись и успокойся, — и прибавиль слова Господа о милостынъ: блажени милостивіи, яко тіи помиловани будутъ (Мө. V, 7). И:  $cy\partial z$  бо безz милости не сотворшему милости (Іак. II, 13) и другое подобное, потомъ сказалъ: спасайся. Магистріанъ спросилъ его: ради Бога, пославшаго тебя, скажи мнъ — кто ты? Тотъ говоритъ ему: посмотри на меня. Признаешь ли одежду свою? Онъ ответилъ: признаю, господи! Это моя! Тогда явившійся сказаль ему: я тоть, котораго ты, увидъвь мертвымъ на пути, покрылъ одеждою своею, и Богъ послалъ меня исцълить тебя. Итакъ, благодари всегда Бога, — и вышелъ, а выздоровъвшій прославилъ Бога, источника всякаго блага.

Нъкій другой магистріанъ, возвращаясь 21. Константинополь, въ предълахъ ВЪ встрътилъ человъка, который, присматриваясь къ дорогъ, шель одинь, не имъя руководителя. Заслышавъ лошадиный топотъ, онъ легъ при пути, простерши руки, и, по обычаю бъдныхъ, говорилъ нъкоторыя умилостивительныя слова, прося подаянія. Сначала магистріанъ съ небреженіемъ миновалъ его, но, проъхавъ немного, раскаялся и, вернувшись къ просящему, подалъ ему монету. Тотъ, принявъ ее, помолился о немъ, говоря: върую Богу, что заповъдь сія избавитъ тебя отъ искушенія. Магистріанъ принялъ молитву сію съ върою и прибыль въ городъ, въ которомъ оказались нъкоторые воины, просящіе у управителя города посадить ихъ на корабль, но тотъ день ото дня отпускалъ ихъ, не разръшая дъла. Увидъвъ магистріана, они просили его расположить управителя, дабы имъ отправиться, и тотъ, повъдавъ ему нужное по своимъ дъламъ, напомнилъ и о воинахъ. Управитель согласился отправить воиновъ, если магистріанъ возьметъ ихъ съ собой на корабль, и, когда тотъ согласился, они отплыли, улучивъ попутный вътеръ. Случилось такъ, что ночью, находясь у края корабля, магистріанъ ударомъ паруса былъ сброшенъ въ море, и хотя корабельники услышали паденіе его и пытались поднять, но изъ-за того, что была ночь и быль сильный вътеръ, сдълать сего не смогли. Носимый волнами, магистріанъ почиталъ себя уже неминуемою жертвою смерти, однако волею Божіею, на слъдующій день его замътили съ другаго проходящаго корабля и подняли. Когда оба корабля пришли въ городъ, то корабельники зашли въ харчевню и одни, съ воздыханіями, разсказали о паденіи магистріана, а другіе, къ общей радости, повъдали о его спасеніи, который позже разсказалъ имъ, что бъдный, которому онъ подалъ на пути монету, носиль его, ходя по водъ. Услышавъ сіе, они прославили Спасителя нашего Бога. Изъ разсказаннаго да познаемъ, что милостыня отъ сердца не погибаетъ, но во время нужды Богъ воздаетъ милостынедавцу. Итакъ, по Божію Писанію, не будемъ отказываться благотворить нуждающемуся, когда рука наша не скудна.

- 22. Нъкто изъ христолюбцевъ, имъвшій даръ милостынеподаянія, говорилъ, что подающій милостыню долженъ подавать такъ, какъ если бъ онъ самъ получалъ. Таковая милостыня приближаетъ къ Богу.
- 23. Нъкто разсказалъ: въ Александріи заболълъ одинъ богатый и, убоявшись смерти, раздалъ бъднымъ тридцать литръ золота. Потомъ, выздоровъвъ, началъ сожалъть о томъ, что сдълалъ, и открылъ это своему благочестивъйшему другу, который сказаль: паче радоваться должно тебъ, что принесъ ты то Христу. Но онъ не былъ тъмъ успокоенъ. Тогда другъ его, а онъ былъ богатъ, говоритъ ему: вотъ твои тридцать литръ! Только иди къ святому Минъ и скажи: не я исполнилъ заповъдь любви, а сей, и возьми ихъ. Когда пришли они къ святому, онъ сказалъ такъ и взялъ золото, но при выходъ въ дверяхъ умеръ. Предложили господину золота: возьми свое. Но онъ отвътиль: не буди мнъ сіе предъ Господомъ, ибо съ тъхъ поръ, какъ я отдалъ его Христу, оно Его. Раздайте его бъднымъ. Услышавъ о случившемся, всъ пришли въ страхъ и прославили Бога о добромъ расположеніи мужа сего.
- 24. Одинъ старецъ жилъ съ братомъ, имъя все общее. Старецъ былъ милостивъ, и, когда насталъ голодъ, многіе приходили къ двери его, чтобъ получить милостыню, которую онъ подавалъ всъмъ приходящимъ. Видя то, братъ сказалъ старцу: дай мнъ мою часть хлъбовъ, а со своей частью дълай, что хочешь. Старецъ раздълилъ хлъбы и творилъ милостыню изъ своей части, такъ что весьма многіе прибъгали къ нему, услышавъ, что онъ подаетъ всъмъ. Богъ, видя, что онъ подаетъ всъмъ. Богъ, видя, что онъ подаетъ всъмъ, благословилъ хлъбы его. Между тъмъ братъ употребилъ свои и просилъ стар-

ца: есть у меня еще нъсколько другихъ хлъбовъ, авва; возьми меня опять въ общину. Старецъ отвътилъ ему: сдълаю, какъ хочешь. И они начали жить, какъ прежде. Хотя послъ и былъ урожай, но нуждающеся все приходили къ нимъ за милостыней. Однажды, зашедши въ хлъбокладницу, братъ увидълъ, что хлъбовъ уже нътъ, но пришелъ бъдный, и старецъ велълъ дать ему милостыню. На слова брата, что хлъбовъ болъе нътъ, старецъ сказалъ: пойди поищи! Войдя, онъ нашелъ хлъбокладницу, всю полную хлъбовъ. Увидъвъ ихъ, онъ пришелъ въ страхъ и, познавъ изъ сего въру и добродътель старца, прославилъ Бога.

- 25. Старецъ сказалъ: бываетъ, что иной творитъ много добра, но лукавый внушаетъ ему обращать вниманіе на мелочныя вещи, чтобъ погубить мзду всъхъ благихъ дълъ его. Такъ нъкогда сидълъ я въ Оксиринхъ у пресвитера, творившаго милостыню. Пришла вдова и попросила у него немного пшеницы. Онъ говоритъ ей: подай мъшокъ, и я насыплю тебъ. Она подала. Развернувъ его, онъ сказалъ ей: великъ, и пристыдилъ вдовицу. Я спросилъ его: авва! Продалъ ли ты пшеницу? Онъ отвътилъ: нътъ, но далъ ей въ милостыню. Тогда я сказалъ: если ты далъ ей въ милостыню, то для чего говорилъ о мъръ и тъмъ пристыдилъ вдовицу?
- 26. Братъ пришелъ къ одному отшельнику и, выходя, говоритъ ему: прости меня, авва, что я помѣшалъ тебѣ исполнить правило твое. Онъ сказалъ ему въ отвѣтъ: мое правило упокоить тебя и отпустить съ миромъ.
- 27. Одинъ отшельникъ жилъ близъ киновіи и совершалъ множество подвиговъ. Пришедшіе въ киновію братія принудили его вкусить прежде опредъленнаго часа и потомъ спросили его: не скорбишь ли ты о томъ, авва? Онъ отвътиль: скорбь моя, когда я творю собственную волю свою.
- 28. Говорили объ одномъ старцъ, жившемъ въ Сиріи при пустынномъ пути, что дъланіе его было таково: въ какой бы часъ ни шелъ кто изъ монаховъ изъ пустыни, онъ со всъмъ радушіемъ доставлялъ ему успокоеніе. Однажды

пришелъ къ нему одинъ отшельникъ, и онъ предложилъ ему утъшеніе, но тотъ не хотъль принять его, говоря: я пощусь. Старецъ опечалился и сказалъ ему: не презри сына своего, умоляю тебя, и не минуй меня. Иди помолимся! Вотъ дерево: съ къмъ вмъстъ преклонится оно, когда тотъ преклонитъ колъна и будетъ молиться, тому и послъдуемъ. Преклонилъ колъна на молитву отшельникъ, — и ничего не было. Преклонилъ страннопріимецъ, — и тотчасъ преклонилось съ нимъ и дерево. Удостовърившись тъмъ, они прославили Бога.

29. Одинъ монахъ имълъ бъднаго брата — мірянина и, что ни добывалъ трудами своими, отдавалъ ему. Однако, сколько бы онъ ни давалъ ему, тотъ все болъе бъднълъ. Братъ разсказалъ о семъ одному старцу, и тотъ говоритъ ему: если хочешь послушать меня, не давай ему болъе ничего, но скажи: братъ, когда имълъ, я давалъ тебъ, а теперь ты изъ того, что добудешь трудами своими, приноси мнъ. Когда же принесетъ онъ тебъ что, возьми у него и отдай то страннику или бъдному старцу, какого знаешь, и проси сотворить о немъ молитву. Братъ, возвратившись, такъ и поступилъ: когда пришелъ его братъ — мірянинъ, онъ сказаль ему, какъ велъль старецъ. Тотъ отошель съ печалію, и въ первый послъ сего день онъ взялъ отъ трудовъ своихъ нъсколько овощей и принесъ къ нему. Принявъ ихъ, братъ отдалъ старцамъ и просилъ ихъ помолиться о немъ, и тотъ съ благословеніемъ вернулся въ домъ свой. Въ другой разъ онъ принесъ ему уже овощи и три хлъба. Взявъ ихъ, братъ поступилъ какъ прежде, и тотъ опять возвратился съ благословеніемъ. Придя въ третій разъ, онъ принесъ множество яствъ, и вина, и рыбы. Увидъвъ то, братъ удивился, созваль бъдныхъ и утъшилъ ихъ. Потомъ спросилъ брата своего: не имъешь болъе нужды въ хлъбъ? Тотъ отвътилъ: нътъ, господинъ мой. Когда я бралъ что-либо у тебя, то какъ бы огонь входилъ въ домъ мой и пожиралъ все. Съ тъхъ же поръ, какъ не беру у тебя, Богъ благословляетъ меня. Братъ пошель и разсказаль старцу все случившееся, и старецъ

сказалъ ему: не знаешь ли, что дѣло монаха есть огнь и, куда ни войдетъ, сожигаетъ. Лучше для брата твоего отъ трудовъ своихъ творить милостыню, ибо такимъ образомъ онъ получаетъ молитвы святыхъ и благословляется.

- 30. Одинъ вивейскій монахъ имълъ отъ Бога даръ служенія подавать потребное всякому приходящему. Случилось ему въ одномъ селеніи раздавать милостыню. И вотъ подошла къ нему за милостыней нѣкая женщина, одѣтая въ рубище. Увидѣвъ ее въ рубищѣ, онъ распростеръ руку свою, чтобъ дать ей болѣе, но рука сжалась и онъ вынулъ немного. Потомъ пришла другая женщина, хорошо одѣтая. Глядя на одежды ея, онъ хотѣлъ дать ей менѣе, но рука расширилась, и онъ вынесъ много. Когда потомъ онъ спросилъ о той и другой, ему сказали, что хорошо одѣтая изъ знатнаго рода, только обѣднѣла и молвы ради носитъ хорошія одежды, а другая намѣренно одѣлась въ рубище, чтобъ получить болѣе.
- 31. Нѣкогда два брата пришли къ одному старцу. У старца сего въ обычаѣ было вкушать не каждый день, но, увидѣвъ братій, онъ обрадовался и сказалъ: постъ имѣетъ награду, но вкушающій любви ради творитъ двѣ добродѣтели: оставляетъ собственную волю и исполняетъ заповѣдь любви. И потому упокоилъ братій.
- 32. Одинъ изъ егупетскихъ святыхъ жилъ въ пустынномъ мъстъ; вдали отъ него былъ нъкто другой манихей по въръ, старъйшій изъ такъ называемыхъ у нихъ старъйшинъ, который ходилъ къ одному изъ единовърцевъ своихъ, и однажды засталъ его вечеръ на томъ мъстъ, гдъ жилъ православный святой. Манихей боролся съ собою и боялся попроситься переночевать, полагая, что тотъ, зная о его манихействъ, возможно, не приметъ его, однако крайность заставила его постучать. Старецъ отворилъ и, узнавъ его, принялъ съ радостію: предложилъ молитву, упокоилъ и приготовилъ постель. Ночью, придя въ себя, манихей размышлялъ: какъ онъ не обнаружилъ никакого подозренія? Поистинъ онъ человъкъ Божій! Потомъ пришелъ къ не-

му, палъ къ его ногамъ и сказалъ: отнынъ я провославный! И такимъ образомъ остался съ нимъ навсегда.

**33**. Былъ ОДИНЪ состоятельный человѣкъ, разбогатъвшій взятками, притязаніями и неправдами. Наконецъ, придя въ себя и убоявшись суда Божія, пошелъ къ учителю и сказаль: умоляю тебя, — умъ мой плъненъ заботами житейскими, уврачуй меня, да не погибну. Тотъ подалъ ему книгу царя Соломона. Читая ее, онъ нашелъ: милуяй нища взаимъ даетъ Богови (Притч. XIX, 17), закрылъ книгу и отдалъ ее учителю, говоря: кто върнъе Бога? Онъ отдаетъ мнъ и настоящую сумму и ростъ съ нея, если я буду милостивъ къ нищимъ. Потомъ пошелъ, продалъ все имущество свое и роздалъ бъднымъ, ничего не оставивъ себъ, кромъ четырехъ динаріевъ для поддержанія тъла своего. Такъ онъ самъ сталъ бъденъ, и никто не хотълъ оказать ему милости. По прошествіи времени, онъ сказалъ себъ: пойду въ Іерусалимъ къ Господу Богу моему, дабы судиться съ Нимъ, ибо Онъ прельстилъ меня — раздать все имущество мое. Идя въ Іерусалимъ, онъ увидълъ двухъ человъкъ, спорящихъ между собой, ибо они нашли камень, потерянный изъ облаченія архіерея Аарона, но не знали сего. Онъ спросилъ ихъ: что вы спорите? Они отвътили: мы нашли камень, но не знаемъ, какой онъ. Онъ сказалъ имъ: дайте его мнъ и возьмите четыре динарія. Они съ радостію отдали ему камень. Придя въ Іерусалимъ, онъ показалъ его золотарю, и тотъ, узнавъ камень, спрашиваетъ его: гдъ нашелъ ты сей камень? Вотъ уже три года, какъ весь Іерусалимъ въ тревогъ изъ-за камня сего. Пойди отдай его архіерею, и онъ обогатитъ тебя. Между тъмъ, какъ онъ шелъ къ святилищу, Ангелъ Господень явился архіерею и сказаль: придетъ къ тебъ человъкъ съ потеряннымъ камнемъ, — дай ему золота, серебра и каменій честныхъ, какихъ захочетъ, а потомъ скажи ему: не малодушествуй въ сердцъ своемъ и не не въруй Богу, что милуяй нища взаимъ даетъ Богови. Вотъ воздано тебъ седмерицею въ въкъ семъ, въ будущемъ воздастся животъ въчный.

## Γλάβα ΧΙΥ

## О ПОСЛУШАНІИ

- 1. Авва Антоній сказаль: послушаніе съ воздержаніемъ подчиняетъ звърей.
- Авва Арсеній сказаль аввъ Александру: когда обръжешь вътви свои, приди вкусить со мною; если же придутъ странники, вкуси съ ними. Авва Александръ работалъ понемногу и не спеша, и, когда настало время вкусить, ему оставалось обръзать еще нъкоторое количество вътвей. Желая соблюсти слово старца, онъ остался закончить рукодъліе, а авва Арсеній, видя, что онъ замедлиль, вкусилъ одинъ, полагая, что у него есть странники. Авва Александръ пришелъ къ старцу, когда уже насталъ вечеръ, и старецъ спросилъ его: у тебя были странники? Онъ сказаль: нъть. Старецъ опять спросиль: почему же ты не пришель? Онъ отвътиль: ты говориль мнъ, когда очистишь вътви свои, тогда приходи. Я не приходилъ, соблюдая слово твое, ибо только теперь очистиль ихъ. Старецъ удивился точности его и сказаль: разръши поскоръе, чтобъ могъ ты совершить правило свое, и выпей воды, — иначе изнеможетъ тъло твое.
- 3. Авва Авраамъ пришелъ къ аввъ Арію. Когда они сидъли, пришелъ къ старцу братъ и спросилъ его: отче, скажи мнъ, что мнъ дълать, чтобъ спастись? Авва говоритъ ему: пойди, въ сей годъ по вечеру вкушай хлъбъ и соль; потомъ приди, и я скажу тебъ. Онъ пошелъ и поступилъ такъ. По окончаніи года братъ опять пришелъ къ аввъ Арію; случилось быть тогда тамъ и аввъ Аврааму. Старецъ сказалъ брату: пойди, въ этотъ годъ постись по два дня. Когда братъ ушелъ, авва Авраамъ спросилъ авву Арія: почему прочимъ братіямъ ты даешь легкое иго, а на сего брата налагаешь тяжкія бремена? Старецъ отвътилъ ему: братія какъ приходятъ съ вопросами, такъ и отходятъ, а сей ради Бога приходятъ съ вопросами, такъ и отходятъ, а сей ради Бога приходятъ съ вопросами, такъ и отходятъ, а сей ради Бога приходятъ съ вопросами, такъ и отходятъ, а сей ради Бога приходятъ съ вопросами, такъ и отходятъ, а сей ради Бога приходятъ съ вопросами, такъ и отходятъ, а сей ради Бога приходятъ съ вопросами, такъ и отходятъ, а сей ради Бога приходятъ съ вопросами, такъ и отходятъ, а сей ради Бога приходятъ съ вопросами, такъ и отходятъ, а сей ради Бога приходятъ съ вопросами стари от вътиль ему: братія какъ приходятъ съ вопросами, такъ и отходятъ, а сей ради Бога приходятъ съ вопросами стари от вътиль ему: братія какъ приходятъ съ вопросами стари от вътиль ему: братія какъ приходятъ съ вопросами стари от вътиль ему: братія какъ приходятъ съ вопросами стари от вътиль ему:

дитъ услышать слово, ибо онъ есть дълатель, и что ни скажу ему, то сдълаетъ тщательно. Потому и я говорю ему слово Божіе.

- 4. Одинъ старецъ разсказывалъ, что святой Василій, прибывъ въ одну киновію, послѣ приличнаго поученія спросилъ игумена: есть у тебя здѣсь братъ, имѣющій послушаніе? Тотъ отвѣтилъ ему: всѣ рабы твои и тщательно ревнуютъ о спасеніи, Владыко! Тотъ опять спросилъ его: есть ли у тебя истинно имѣющій послушаніе? Тогда онъ привелъ къ нему однаго брата, и святой Василій велѣлъ ему прислуживать себѣ во время обѣда. По принятіи пищи, братъ подалъ ему воды умыться, послѣ чего святой Василій говоритъ ему: иди, и я подамъ тебѣ умыться, и братъ допустилъ ему возлить воды. Потомъ тотъ сказалъ ему: когда я войду въ святилище, приди, и я сдѣлаю тебя діакономъ. По совершеніи сего онъ сдѣлалъ его и пресвитеромъ и взялъ съ собою въ епископію ради послушанія его.
- 5. Авва Исаія говориль къ новоначальнымъ и находящимся въ послушаніи у святыхъ отцевъ: какъ первая краска не сходитъ, подобно, напримъръ, багряному на порфирахъ, и какъ молодая поросль легко поворачивается и гнется, такъ новоначальные, находящіеся въ послушаніи.
- 6. Разсказывали объ аввъ Іоаннъ Коловъ, что, удалившись къ одному вивейскому старцу въ Скитъ, онъ жилъ въ пустынъ. Старецъ взялъ сухое дерево и, посадивъ его, сказалъ аввъ Іоанну: каждый день поливай его кувшиномъ воды, пока не принесетъ плодъ, вода же отстояла отъ нихъ такъ далеко, какъ если пойти съ вечера, а прійти лишь къ утру. Спустя три года, дерево ожило и принесло плодъ. Старецъ взялъ плодъ его, принесъ въ церковь и сказалъ братіямъ: примите, вкусите отъ плода послушанія.
- 7. Говорили объ Іоаннъ, ученикъ аввы Паvла, что онъ имълъ великое послушаніе. Въ одномъ мъстъ было кладбище, въ которомъ жила гіена. Старецъ, увидъвъ тамъ навозъ, говоритъ Іоанну: пойди и принеси его. Онъ спросилъ старца: а что мнъ дълать, авва, съ гіеною? Тотъ, шу-

тя, сказалъ: если она нападетъ на тебя, свяжи ее и приведи сюда. Братъ пошелъ туда повечеру, и вотъ выходитъ на него гіена. По слову старца онъ бросился, дабы схватить ее, но она убъжала, и, гоняясь за нею, онъ говорилъ: авва мой сказалъ, чтобъ я связалъ тебя, — и, наконецъ поймавъ, связалъ. Между тъмъ старецъ безпокоился, дожидаясь его, и видитъ, — идетъ Іоаннъ со связанною гіеной. Удивясь тому, но желая смирить ученика, старецъ побилъ его, говоря: глупый! Собаку бъшеную ты привелъ ко мнъ сюда? Тотчасъ развязалъ ее старецъ и отпустилъ на волю.

- 8. Говорили, что у аввы Силуана былъ ученикъ по имени Маркъ, имъвшій великое послушаніе, который по ремеслу былъ каллиграфъ, и котораго старецъ любилъ ради его послушанія. Авва Силуанъ имъль еще одиннадцать учениковъ, кои скорбъли, что онъ любилъ Марка больше ихъ. Услышавъ о томъ, другіе старцы опечалились и однажды, придя къ нему, укорили его. Тогда, позвавъ ихъ, онъ вышелъ и сталъ по очереди стучать въ келлію каждаго, зовя: братъ такой-то, поди сюда, ты мнъ нуженъ! Но ни одинъ изъ нихъ не вышелъ къ нему тотчасъ. Когда же подошель онъ къ келліи Марка и, постучавъ, сказаль: Маркь! — сей, услышавь его голось, тотчась выскочилъ къ нему. Онъ послалъ его на послушаніе и спросилъ у старцевъ: гдъ же прочіе братія, отцы? Потомъ, войдя въ келлію Марка и взявъ рукодъліе его, увидълъ, что онъ началъ писать букву — «ю», но, услышавъ голосъ старца, бросилъ трость, не дописавъ буквы. Тогда старцы сказали: поистинъ, кого ты любишь, авва, и мы того любимъ, ибо и Богъ любитъ его.
- 9. Говорили объ аввъ Силуанъ, что нъкогда, ходя по Скиту со старцами, возжелалъ онъ показать имъ послушаніе ученика своего и то, за что онъ любитъ его. Увидъвъ небольшого дикаго кабана, спросилъ его: видишь ли, чадо, того малаго буйвола? Тотъ отвътилъ ему: вижу, авва! Какъ хороши у него рога!? Тотъ говоритъ: точно, авва! Старцы удивились отвъту его и получили назиданіе отъ послушанія его.

- 10. Однажды мать аввы Марка пришла съ великою пышностію повидать его. Старецъ вышелъ къ ней, и она сказала ему: авва! Скажи сыну моему выйти, чтобъ мнѣ повидать его. Войдя, старецъ сказалъ ему: выйди, дабы повидала тебя мать твоя! Онъ былъ одѣтъ въ заплатанную одежду и запачканъ въ поварнѣ. Выйдя ради послушанія, онъ смежилъ очи свои и сказалъ: спасайтесь! но никого не видалъ. Мать, не узнавъ его, опять послала къ старцу, говоря: пошли ко мнѣ сына моего, чтобъ повидать его! Онъ спросилъ Марка: не сказалъ ли я тебѣ выйти, чтобъ повидала тебя мать твоя? Сей отвѣтилъ: я выходилъ по слову твоему, авва! Но прошу тебя, не говори мнѣ еще разъ выйти, чтобъ мнѣ не преслушать тебя. Старецъ вышелъ къ матери и сказалъ ей: онъ тотъ самый, который выходилъ къ вамъ и произнесъ: спасайтесь! И, утѣшивъ ее, отпустилъ.
- 11. Говорили объ аввъ Мегеоіи, что онъ былъ весьма смиренъ, наученный егуптянами, и посъщалъ многихъ старцевъ, также авву Сисоя и авву Пимена. Однажды пришелъ къ нему одинъ изъ святыхъ, какъ самъ онъ разсказывалъ, и спросилъ его: какъ живешь ты, братъ, въ пустынъ сей? Онъ отвътилъ: пощусь по два дня и ъмъ по одному хлъбу. Авва сказалъ ему: если хочешь послушать меня, ъшь каждый день по полхлъбцу. Поступивъ такъ, онъ нашелъ покой.
- 12. Авва Міосъ Киликійскій сказаль: послушаніе за послушаніе: кто слушаетъ Бога, того и Богъ услышитъ.
- 13. Авва Моусей сказаль одному брату: стяжи послушаніе, отъ коего рождаются: смиреніе, терпѣніе, великодушіе, сокрушеніе, братолюбіе, ибо сіи суть наши воинственныя орудія.
- 14. Онъ же сказаль: иди, братъ, въ послушаніе истины, въ коемъ смиреніе, въ коемъ сила, въ коемъ радость, въ коемъ терпъніе, въ коемъ великодушіе, въ коемъ братолюбіе, въ коемъ сокрушеніе, въ коемъ любовь, ибо имъющій послушаніе исполненъ всъхъ добродътелей.
- 15. Опять сказаль: монахъ постящійся и находящійся подъ духовнымъ отцемъ, но не имъющій послушанія и

смиренія, никакой не стяжетъ добродътели и даже не знаетъ, что такое монахъ.

- 16. Одинъ мірянинъ, весьма благочестивой ни, пришелъ къ аввъ Пимену, у котораго были и другіе братія, желающіе услышать слово старца. Старецъ говоритъ върному мірянину: скажи братіямъ слово. Тотъ извинялся, отказываясь: прости мнъ, авва! я пришелъ учиться. Но, убъжденный старцемъ, сказалъ: я мірянинъ, продавецъ овощей, и, торгуя, изъ большихъ связокъ дълаю малыя, покупаю за малую сумму, а продаю за большую. Впрочемъ, отъ Писанія я не умъю говорить, а разскажу притчу. Одинъ человъкъ просилъ друга своего: я имъю желаніе видъть царя, пойди со мною. Другъ отвътилъ ему: я пройду съ тобою до половины дороги. Говоритъ онъ другому другу: проводи ты меня къ царю. Тотъ сказалъ ему: я провожу тебя до царскаго дворца. Говоритъ онъ третьему: пойди со мною къ царю. Другъ сказалъ ему: я пойду, войду въ палату и стану предъ царемъ; потомъ позову тебя и введу къ царю. Братія спросили его: какая сила этой притчи? Онъ отвътиль: первый другъ есть подвижничество, которое путеводить до половины пути; второй — чистота, которая достигаетъ до небесъ; а третій милостыня, которая съ дерзновеніемъ приводитъ къ самому царю — Богу. И братія, получивъ назиданіе, удалились.
- 17. Нъкогда пришли четыре скитянина къ великому Памво, одътые въ кожи, и каждый открывалъ ему о добродътели другаго: одинъ много постился; другой былъ нестяжателенъ; третій имълъ великую любовь; о четвертомъ же говорили, что онъ уже двадцатъ два года на послушаніи у старца. Авва Памво отвътилъ имъ: говорю вамъ, что добродътель сего послъдняго выше всъхъ, ибо каждый изъ васъ держится своей воли, стяжевая ту или иную добродътель, а сей творитъ волю другаго, отсъкши волю свою. Таковые суть исповъдники, если до конца сохранятъ то же дъланіе.
- 18. Авва Руфъ говорилъ, что живущій на послушаніи у духовнаго отца своего получитъ большую награду, нежели самъ по себъ отшельничествующій въ пустынъ. При

этомъ прибавилъ, что нъкто изъ отцевъ разсказывалъ: видълъ я четыре чина на небъ: первый чинъ — человъкъ, болящій и благодарящій Бога; второй чинъ — ревнующій о страннопріимствъ, стоящій въ немъ и служащій; третій чинъ — молящійся въ пустынъ и не видящійся съ людьми; четвертый чинъ — живущій въ послушаніи отцу и подчиняющійся ему ради Господа; и сей, вчиненный тамъ за послушаніе, носиль златую цвпь и щить и большую предъ другими имълъ славу. Я, — говоритъ, спросилъ водившаго меня: почему сей меньшій большую предъ другими имъетъ славу? Онъ отвътиль: любящій страннопріимство творить то по собственной волъ; находящійся въ пустынъ, удалился туда по собственной волъ, а сей, имъющій послушаніе, оставивъ совершать волю свою, какъ бы виситъ на Богъ и отцъ своемъ, за то и большую предъ другими имъетъ славу. Потому, дъти, хорошо послушаніе, бывающее Господа ради! Выслушайте малое нъкое указаніе на плоды, приносимые имъ. О послушаніе — спасеніе всъхъ върныхъ! О послушаніе — родительница всъхъ добродътелей! О послушаніе — обрътательница царствія! О послушаніе отверзательница небесъ и вводительница туда людей отъ земли! О послушаніе — питательница всъхъ святыхъ, отъ сосцевъ которой они питались и достигли совершенства! О послушаніе — сожительница Ангеловъ!

19. Нъкто изъ вивеянъ пришелъ къ аввъ Сисою, желая сдълаться монахомъ. Старецъ спросилъ его, имъетъ ли онъ кого-либо въ міръ. Онъ отвътилъ: имъю однаго сына. Старецъ сказалъ ему: пойди брось его въ ръку, и тогда будешь монахомъ. По уходъ его старецъ послалъ однаго брата воспрепятствовать ему въ томъ; и когда онъ уже хотълъ бросить сына, братъ сказалъ ему: постой! Что ты дълаешь? Тотъ отвътилъ: авва сказалъ мнъ, чтобъ я бросилъ его. Братъ говоритъ: старецъ потомъ сказалъ, чтобъ ты не бросалъ его. Тогда, оставивъ сына, онъ пришелъ къ старцу и сдълался искуснымъ монахомъ, ради послушанія своего.

- 20. Нъкто просилъ авву Сопатра: дай мнъ заповъдь, авва, и я буду хранить ее. Онъ сказалъ ему: да не войдетъ жена въ келлію твою, не читай апокрифовъ и никогда не спорь ни о чемъ, ибо отъ этого упорство и раздълъ обоихъ частей. Дъла сіи не могутъ быть полезны монаху.
- 21. Говорили объ аввъ Саіи и аввъ Моіи, что они жили вмъстъ. Авва Саій имълъ великое послушаніе, но былъ очень суровъ. Старецъ говорилъ ему, искушая его: поди, кради! Онъ ходилъ и кралъ у братій ради послушанія, благодаря за все Бога, но старецъ, принимая то, тайно отдавалъ опять братіямъ. Однажды случилось быть имъ въ пути, и Саій ослабълъ. Авва оставилъ его разслабленнаго и, придя, сказалъ братіямъ: подите приведите Саія, ибо онъ лежитъ, какъ закланный. Они пошли и привели его.
- 22. Авва Серидъ, начальникъ киновіи близъ Газы на ръкъ Өіаөъ, имълъ однаго друга, егуптянина, жившаго въ Аскалонъ, у коего былъ ученикъ. Однажды онъ послалъ ученика своего въ зимнее время съ письмомъ къ аввъ Сериду, чтобъ тотъ далъ ему свертокъ бумаги. Когда пришелъ изъ Аскалона сей юный, быль весьма сильный дождь, такъ что ръка Өіаөъ сдълалась грозною. Отдавъ письмо аввъ Сериду, юный сей говоритъ ему, несмотря на то, что былъ дождь: дай мнъ, авва, бумаги, и я пойду. Тотъ сказалъ ему: дождь идетъ. Куда ты теперь пойдешь? Юноша отвътиль ему: имъю заповъдь и не могу остаться. А такъ какъ онъ настаивалъ, авва далъ ему бумаги, и онъ отправился. Авва сказаль бывшимъ съ нимъ, въ числъ которыхъ былъ и авва Дороеей: пойдемте посмотримъ, что онъ будетъ дълать на ръкъ! А тогда шелъ сильный дождь. Достигнувъ ръки, юноша отошелъ отъ нихъ далеко, снялъ свои одежды и, завернувъ въ нихъ бумаги, закръпилъ на головъ; затъмъ, сказавъ имъ: молитесь обо мнъ, — бросился въ ръку. Авва Серидъ увърялъ, что ожидать нечего, какъ только послать когонибудь къ морю, чтобъ найти тъло его. Между тъмъ онъ, напрягаясь и борясь со стремительностью воды, хотя и быль снесенъ далеко, однако достигъ другаго берега ръки. Удивляясь послушанію его даже до смерти, они прославили Бога.

Таково послушаніе, которое отцы называють неразмышляющимь и которое великое даеть дерзновеніе предь Богомь тъмь, кои сподобились его. Да сподобить Онъ и нась той же благодати, чтобь, безпопечительно и мирно прешедши дни наши, мы обръли милость предь лицемъ Бога.

- 23. Мать Сунклитикія говорила: находясь въ киновіи, да предпочитаемъ послушаніе подвижничеству, ибо сіе научаетъ высокомърію, а то — смиренномудрію.
- 24. Опять говорила: должно намъ разумно управлять душею и, когда находимся въ киновіи, не искать своего и не работать своему мненію, но во всемъ искренно повиноваться отцу по въръ. Мы предали себя на изгнаніе, то есть стали внъ всъхъ попеченій мірскихъ. Итакъ, не будемъ искать свойственнаго тому, откуда извержены мы. Тамъ имъли мы славу, здъсь поношеніе; тамъ довольство въ пищъ, здъсь и хлъба недостатокъ.
- 25. Авва Иперехій сказаль: драгоцѣнная вещь для монаха послушаніе. Стяжавшій его будеть услышань Богомь и съ дерзновеніемь предстанеть предъ Распятаго, ибо распеншійся Господь послушливь бывь даже до смерти (Флп. II, 8).
- 26. Нъкто изъ отцевъ разсказывалъ: одинъ схоластикъ изъ Өеополя (Антіохіи) пришелъ къ одному затворнику, просилъ принять его къ себъ и сдълать монахомъ. Старецъ сказалъ ему: если хочешь, чтобъ я принялъ тебя, пойди продай имъніе свое, раздай бъднымъ по заповъди Господа и тогда приму тебя. Онъ пошелъ и сдълалъ такъ. Послъ сего онъ опять сказалъ ему: другую заповъдь долженъ ты хранить, а именно не говорить ничего. Онъ согласился и провелъ пять лътъ въ молчаніи. Многіе начали его славить, и тогда авва говоритъ ему: тебъ не полезно оставаться здъсь; пошлю тебя въ киновію, въ Егупетъ. И отправилъ его въ Егупетъ, но не сказалъ, посылая его, говорить ли ему или не говорить; и онъ, сохраняя заповъдь, продолжалъ молчать. Авва, принявшій его, желая испытать, говоритъ ли онъ или нътъ, послалъ его по дълу въ полново-

дье, чтобъ заставить его сказать, что не смогъ переправиться. Послалъ также вслъдъ за нимъ брата посмотръть, что онъ будетъ дълать. Придя на ръку и не имъя возможности переправиться, онъ преклонилъ колъна, и вотъ — появляется крокодилъ, принимаетъ его на себя и переноситъ на другой берегъ. Братъ, видъвшій сіе, возвратясь, возвъстилъ о томъ аввъ и братіямъ, и они изумились. Спустя годъ, онъ скончался, и авва послалъ сказать отправившему его: хотя ты прислалъ къ намъ нъмого, но ангела Божія. Затворникъ передалъ отвътъ: онъ не былъ нъмъ, но, сохраняя заповъдь, которую я вначалъ далъ ему, оставался неговорящимъ. Всъ удивились и прославили Бога.

- 27. Одинъ старецъ имълъ ученика, переданнаго ему другимъ, и, желая удержать его, расположилъ его имъть совершенное послушаніе, такъ что, когда старецъ сказалъ ему: какъ только сильно разгорится печь, пойди возьми книгу, которую читаютъ въ собраніи, и брось ее въ огонь, онъ пошелъ и сдълалъ такъ безъ размышленія. Но когда книга была брошена, огонь погасъ, чтобъ знали, сколь добро послушаніе, ибо оно есть лъствица въ царствіе небесное.
- 28. Былъ въ киновіи нѣкто отъ міра, имѣвшій съ собою сына своего. Желая испытать его, авва говоритъ ему: не говори съ сыномъ своимъ, но имѣй его какъ чужаго. Онъ отвѣтилъ: я сдѣлаю по слову твоему, и провелъ много лѣтъ, не говоря съ нимъ. Когда пришелъ часъ призванія сына его и онъ приблизился къ смерти, авва сказалъ отцу: пойди теперь поговори съ сыномъ своимъ. Онъ отвѣтилъ ему: если повелишь, сохранимъ заповѣдь до конца. Сынъ почилъ, и онъ не поговорилъ съ нимъ. Всѣ удивились, какъ радостно принялъ онъ заповѣдь аввы и сохранилъ ее.
- 29. Старцы говорили: если кто имъетъ къ кому въру и предастъ себя въ послушаніе ему, тому нътъ нужды внимать заповъдямъ Божіимъ, но отцу своему ввърять хотънія свои; и нътъ ему гръха предъ Богомъ, ибо ничего столько не требуетъ Богъ отъ новоначальнаго, какъ утъсненія чрезъ послушаніе.

- 30. Одинъ братъ изъ Скита, отходя на жатву, пришелъ къ одному великому старцу и спросилъ его: скажи мнъ, что мнъ дълать, ибо я отхожу на жатву? Старецъ говоритъ ему: если скажу тебъ, повъришь ли мнъ? Братъ отвътиль: истинно, послушаю тебя. Тогда старецъ говоритъ: если въришь мнъ, то откажись отъ жатвы сей, приди и я скажу тебъ, что дълать. Братъ, отказавшись отъ жатвы, вернулся къ старцу, и тотъ сказалъ ему: войди въ келлію свою и пятьдесятъ дней ъшь по однажды въ день съ сухою солью, а потомъ я скажу тебъ другое дъло. Онъ пошель, сдълаль такъ и опять пришель къ старцу. Тотъ, видя, что онъ дълатель, научилъ его, какъ долженъ онъ сидъть въ келліи своей. Братъ пришелъ въ келлію свою, палъ лицемъ на землю и три дня плакалъ предъ Богомъ. Послъ сего, когда говорили ему помыслы его: ты возвысился, сдълался великимъ, — полагалъ онъ гръхи свои предъ себя и говорилъ: а какъ же вотъ эти гръхи мои? Если же говорили ему: много ты надълалъ гръховъ, — то онъ отвъчалъ: буду совершать небольшіе службы свои Богу и върую, что Онъ сотворитъ со мною милость. Побъжденные имъ духи явились ему, наконецъ, чувственно и говорятъ: сокрушены мы тобою. Онъ спросиль: почему? И они отвътили: если мы возвышаемъ тебя, ты прибъгаешь къ смиренію; а если смиряемъ, ты выходишь на высоту.
- 31. Одинъ старецъ имълъ себъ въ селеніи прислужника. Однажды случилось ему замедлить принести потребное старцу, и у него истощились запасы пищи и остановилось рукодъліе, какое имълъ онъ въ келліи своей, такъ что онъ скорбълъ, не имъя ни рукодълія, ни пищи. Потомъ спрашиваетъ ученика своего: хочешь пойти въ селеніе? Тотъ отвътилъ: какъ хочешь, такъ и сдълаю. По причинъ соблазновъ братъ боялся приблизиться къ селенію, но чтобъ не преслушать отца, согласился сходить. Старецъ сказалъ ему: иди, и върую Богу отцевъ моихъ, что Онъ покроетъ тебя отъ всякаго соблазна. Такъ, сотворивъ молитву, онъ отпустилъ его. Придя въ селеніе и распросивъ, гдъ живетъ

прислужникъ ихъ, онъ нашелъ домъ его, однако случилось, что онъ и всѣ домашніе его были внѣ селенія на поминовеніи, кромѣ дочери, которая, услышавъ стукъ, отворила и, узнавъ, что онъ справляется объ отцѣ, просила его войти и даже влекла его, но онъ не соглашался. Наконецъ, послѣ долгихъ понужденій она ввела его въ домъ. Замѣчая въ себѣ нечистыя движенія и смущенный помыслами, братъ, воздохнувши, возопилъ: Господи! Молитвъ ради отца моего спаси меня въ часъ сей. Сказавъ сіе, онъ тотчасъ оказался при рѣкѣ, на пути въ монастырь, и безвредно возвратился къ отцу своему.

32. Два брата по плоти пришли въ монастырь. Одинъ изъ нихъ былъ подвижникъ, а другой имълъ великое послушаніе. Отецъ говорилъ сему: сдълай это, — и онъ дълалъ; сдълай то, — и онъ дълалъ; говорилъ: ъшь утромъ рано, — и онъ ѣлъ; и всѣ славили его въ монастырѣ ради послушанія. Подстрекаемый завистію, братъ его, подвижникъ, ръшилъ: испытаю его, имъетъ ли онъ послушаніе. И придя къ отцу, говоритъ: пошли со мною брата сходить въ такое-то мъсто. Авва отпустилъ его. Придя къ ръкъ, въ которой было множество крокодиловъ, онъ говоритъ ему: сойди въ ръку и пройди по ней. Онъ сошелъ; пришли крокодилы, терлись о тъло его, но не вредили ему. Видя это, братъ сказалъ ему: выйди теперь изъ ръки. Идя далъе, они увидъли тъло, лежащее на пути, и подвижникъ говоритъ: если бъ мы имъли какое-нибудь рубище, возложили бы на него. А имъющій послушаніе сказаль: лучше помолимся, — можетъ быть онъ востанетъ. Они стали на молитву, и, когда молились, мертвый восталъ. Подвижникъ хвалился, что ради его подвижничества произошло сіе, но отцу монастыря Богъ открылъ, и какъ онъ искушалъ брата своего крокодилами, и какъ восталь мертвый. Когда пришли они въ монастырь, авва говоритъ подвижнику: для чего ты такъ поступалъ съ братомъ своимъ? Въдь ради его послушанія восталъ мертвый.

- 33. Одинъ братъ, имъвшій въ міръ трехъ сыновей, пришелъ въ монастырь, оставивъ ихъ въ городъ, но не открылъ аввъ о дътяхъ. Послъ трехлътняго пребыванія въ монастыръ, помыслы начали приводить ему на память дътей его, и онъ очень скорбълъ о нихъ. Авва, видя его въ печали, спросиль его: что съ тобою? Отчего ты такъ печаленъ? Тогда онъ разсказалъ ему: есть у меня въ городъ три сына, и я хочу привести ихъ въ монастырь. Авва согласился. Придя въ городъ, онъ нашелъ двоихъ сыновей почившими, а съ третьимъ пришелъ въ монастырь. Разыскивая авву, онъ нашель его въ хлъбнъ. Авва, увидъвъ его, поцъловалъ, затъмъ, взявъ дитя, погладилъ его, обнялъ и тоже поцъловалъ. Потомъ спрашиваетъ у отца: любишь его? Тотъ отвътилъ: люблю. Опять спрашиваетъ: кръпко любишь его? Онъ отвътилъ: кръпко. Услышавъ отвътъ, авва сказалъ: возьми его и брось въ печь, чтобъ сгорълъ. Отецъ взялъ дитя свое и бросилъ въ печь, но пламень тотчасъ сталъ росою. И братъ сей прославился, какъ патріархъ Авраамъ.
- 34. Старецъ сказалъ: братіе! Господь поставиль началомъ для учениковъ своихъ скорбь и тесноту, но бъгающій начала удаляетъ себя отъ познанія Бога. Какъ буквы составляютъ начало ученія для дътей, руководствующее ихъ къ познанію наукъ, такъ и монахъ только въ трудахъ и скорбяхъ, имъя послушаніе, содълывается сонаслъдникомъ Богу и сыномъ Божіимъ.
- 35. Старецъ говорилъ: Богъ требуетъ отъ христіанъ, чтобъ всякій слушался Божіихъ писаній и чтобъ то, что вычитаетъ, исполнялъ дѣломъ, повинуясь настоятелямъ и отцамъ православнымъ.
- 36. Братъ, обиженный къмъ-то, пришелъ къ одному старцу въ келлію и говоритъ ему: отче! Я скорблю. Старецъ спросилъ его: почему? Тотъ отвътилъ: одинъ братъ обидълъ меня, и демонъ смущаетъ меня, внушая, чтобъ я отомстилъ ему. Старецъ сказалъ ему: послушай меня, сынъ мой, и Богъ избавитъ тебя отъ страсти сей. Пойди въ келлію свою и, убезмолвясь, прилежно молись Богу объ обидъвшемъ

братъ. Онъ поступилъ такъ, какъ сказалъ ему старецъ, и въ одну недълю Богъ отъялъ отъ него гнъвъ ради насилія, какое онъ дълалъ себъ, и ради послушанія старцу.

- 37. Одинъ братъ, бывшій въ послушаніи ради Бога у духовнаго и святаго старца, сказалъ ему: отче! Писаніе говоритъ, что многими скорбями подобаетъ намъ внити въ царствіе небесное, а между тъмъ я вижу, что не имъю никакой скорби. Что мнъ дълать? Не погубитъ бы мнъ души своей? Когда онъ сказалъ сіе, старецъ отвътилъ ему: не скорби о семъ, тебъ до того нътъ дъла. Всякій, отдающій себя на послушаніе отцамъ, долженъ быть безпопечителенъ и покоенъ.
- 38. У однаго старца быль ученикь, имъвшій великое послушаніе: что ни говориль ему старець, все то онъ принималъ съ радостію и върою и во всемъ усердно слушался его. Когда ему нужна была одежда, старецъ давалъ ему матеріи, и онъ исшиваль изъ нее одежду статную съ великимъ убранствомъ. По окончаніи работы старецъ призывалъ его къ себъ и спрашивалъ: чадо! Сшилъ ли ты то одъяніе? Онъ отвъчаль: сшиль, отче, и убраль его хорошо. Тотъ говорилъ ему: пойди, отдай его такому-то брату или такому-то болящему. Онъ шелъ и отдавалъ съ готовностію. Потомъ старецъ давалъ ему другой матеріи, и подобно же, по исшитіи одежды и украшеніи ея, онъ говориль ему: отдай ее, чадо, такому-то брату. Онъ тотчасъ отдавалъ съ готовностію, никогда не скорбъль и не ропталь, говоря: вотъ я тружусь, шью и украшаю, а онъ забираетъ и отдаетъ другому, — но каждое доброе дъло, какъ только слышалъ, исполнялъ съ готовностью. И если когда-либо спрашивалъ старца о какомъ-нибудь помыслъ, то съ такимъ убъжденіемъ и върою принималь услышанное отъ него и такъ върно хранилъ, что уже не спрашивалъ въ другой разъ старца о томъ же помыслъ.

## Глава XV

## О СМИРЕННОМУДРІИ

- 1. Авва Антоній однажды, приникая въ глубину судовъ Божіихъ, такъ молился: Господи! Почему иные умираютъ, не долгожительствуя, а иные состариваются? Почему одни бъдны, а другіе богаты? Почему неправедные богаты, а праведные бъдны? И пришелъ къ нему гласъ, глаголющій: Антоній! Себъ внимай, а то суть суды Божіи, и тебъ не полезно знать ихъ.
- 2. Авва Антоній сказаль аввъ Пимену: то есть великое дъланіе человъка, чтобъ гръхъ свой возлагать на себя предълицемъ Божіимъ и ожидать искушенія до послъдняго издыханія.
- 3. Еще сказалъ: никто безъ искушенія не можетъ войти въ царствіе небесное, ибо, не будь искушеній и никто не спасется.
- 4. Онъ же сказалъ: видълъ я всъ съти врага, простертыя по землъ, и, воздохнувъ, сказалъ: кто же можетъ перейти ихъ? И услышалъ голосъ, говорившій мнъ: смиренномудріе.
- 5. Однажды старцы пришли къ аввъ Антонію, и быль авва Іосифъ съ ними. Старецъ, желая испытать ихъ, предложилъ изреченіе изъ Писанія и началъ спрашивать съ младшихъ: что значитъ сіе изреченіе? Всякій говорилъ по своей силъ, и старецъ каждому говорилъ: нъть, не попалъ. Послъ всъхъ спросилъ онъ авву Іосифа: ты что скажешь о словъ семъ? Онъ отвъчалъ: не знаю. Авва Антоній сказалъ: истинно, авва Іосифъ нашелъ путь, потому что сказалъ: не знаю.
- 6. Нъкіе трое изъ отцевъ имъли обычай ежегодно приходить къ аввъ Антонію. Двое изъ нихъ спрашивали его о помыслахъ и о спасеніи души, а одинъ всегда молчалъ, ничего не спрашивая. Спустя довольно долгое время, авва Антоній говоритъ ему: вотъ, столько времени ты при-

ходишь сюда и ничего не спрашиваешь у меня? Онъ сказаль въ отвъть: для меня достаточно видъть тебя, отче.

- 7. Приступили однажды къ аввъ Арсенію демоны и смущали его. Прислуживавшіе ему, придя къ нему и стоя внъ келліи, слышали, какъ онъ взывалъ къ Богу, говоря: Боже! Не остави мене! Ничего не дълалъ я предъ Тобою добраго, но даждь мнъ, по благодати Твоей, положити начало!
- 8. Говорили о немъ, что какъ никто при дворъ не носилъ одежды лучшей его, такъ въ церкви никто не одъвался хуже него.
- 9. Нъкто сказалъ блаженному Арсенію: какъ мы при такой мудрости и таком ученіи не имъемъ ничего, а сіи дикіе простецы и егуптяне стяжали такія добродътели? Говоритъ ему авва Арсеній: мы отъ ученія мірскаго ничего не имъемъ, а сіи простецы и егуптяне трудами своими стяжали добродътели.
- 10. Однажды авва Арсеній спрашиваль однаго старца-егуптянина о своихъ помыслахъ. Другой, видя то, спросилъ: авва Арсеній, какъ ты, свъдущій въ ученіи римскомъ и еллинскомъ, спрашиваешь сего простеца о своихъ помыслахъ? Онъ отвътилъ ему: римское и еллинское ученіе я знаю, но алфавита простеца сего еще не узналъ.
- 11. Авва Арсеній говориль: монахь странникь, потому какъ въ чужой странъ ни во что пусть не вмъшивается и найдетъ покой.
- 12. Говорили старцы, что однажды въ Скитъ было подано нѣсколько мелкихъ смоквъ, и ихъ, какъ ничего не стоющихъ, не послали аввѣ Арсенію, чтобъ онъ не обидѣлся. Старецъ, услышавъ о томъ, не пошелъ въ собраніе, говоря: вы отлучили меня, не давъ мнѣ благословенія, которое Богъ послалъ братіямъ и котораго я не удостоенъ былъ получить. Услышавъ о семъ, всѣ пользовались смиреніемъ старца, пресвитеръ же отнесъ ему смоквъ и привелъ въ собраніе съ радостію.
- 13. Авва Даніилъ сказывалъ: однажды пришли нъкоторые отцы изъ Александріи повидать авву Арсенія.

Одинъ изъ нихъ былъ дядей старшаго Тимоеея, архіепископа Александрійскаго, прозваннаго нестяжательнымъ, и имълъ съ собою однаго изъ сыновей брата своего. Старецъ быль тогда болънь и не захотъль видъться съ ними, чтобъ и другіе не пришли и не стали безпокоить его. И они возвратились въ печали. Въ то время онъ находился въ Петръ Тройской, а когда случилось быть нападенію варваровъ, авва Арсеній ушель и пребываль въ нижнихъ предълахъ. Услышавъ о семъ, тъ опять пришли повидать его, и онъ приняль ихъ съ радостію. Говорить ему одинъ братъ, бывшій съ ними: знаешь ли, авва, что мы приходили посътить тебя въ Трою, и ты не принялъ насъ? Старецъ сказалъ: вы ъли хлъбъ и пили воду, а я, поистинъ, чадо, наказывая себя, ни хлъба, ни воды не вкушалъ, пока не узналъ, что вы достигли мъста своего, ибо ради меня вы подъяли трудъ. Но простите мнъ, братія. И, утъшившись, они удалились.

Говорили объ аввъ Арсеніи, что однажды Скитъ, когда онъ заболълъ, пресвитеръ пошелъ и, принеся его въ церковь, положилъ на постель съ небольшимъ возглавіемъ подъ головой его. И вот одинъ изъ старцевъ, придя навъстить его и увидъвъ его на постелъ и возглавіе подъ нимъ, соблазнился, говоря: это ли авва Арсеній? И на семъ-то лежитъ онъ? Пресвитеръ, отведя его въ сторону, спросиль: какое занятіе имъль ты въ деревнъ своей? Тотъ отвътиль: я быль пастухомъ. Какъ, говоритъ, проводиль ты жизнь свою? Онъ сказалъ: въ большой нуждъ проводилъ ее. Нынъ же какъ живешь въ келліи? Тотъ отвътилъ: нынъ я больше имъю покоя. Тогда пресвитеръ сказалъ ему: видишь ли сего авву Арсенія? Будучи въ міръ, онъ былъ отцемъ царей, и тысячи слугъ съ золотыми поясами и ожерельями, всъ въ шелку, предстояли ему. Многоцънныя постели были у него. Ты, будучи пастухомъ, не имълъ въ міръ такого успокоенія, какое имъешь теперь, а онъ не имъетъ здъсь того утъшенія, какое имъль въ міръ. И вотъ теперь ты имъешь покой, а онъ терпитъ нужду. Услышавъ сіе, тотъ пришелъ въ сокрушеніе и, положивъ метаніе, сказалъ: прости мнъ, авва!

Согръшилъ я. Подлинно, сей есть истинный путь, ибо онъ пришелъ на смиреніе, а я на покой! Такъ, получивъ пользу, старецъ удалился.

- 15. Авва Даніилъ говорилъ, что авва Арсеній, приближаясь къ кончинъ, заповъдалъ намъ: не заботьтесь дълать обо мнъ вечерю любви, ибо если я приготовилъ себъ сію вечерю, то найду ее.
- 16. Когда авва Арсеній приблизился къ кончинъ, ученики его встревожились. Онъ говоритъ имъ: еще не пришель чась; когда же придеть чась, я скажу вамъ. Я буду судиться съ вами предъ страшнымъ престоломъ, если вы отдадите кому-нибудь останки мои. Они спросили: что же намъ дълать, ибо мы не знаемъ, какъ похоронить? Старецъ отвътилъ имъ: не знаете, какъ? Привязать веревку къ ногъ моей и тащить меня на гору. Обыкновенно слово у старца было таково: Арсеній! для чего вышель ты изъ міра? Если будешь говорить, то часто будешь раскаиваться; если же будешь молчать, то никогда. Когда приблизился онъ къ кончинъ, братія, увидъвъ, что онъ плачетъ, спросили его: неужели и ты страшишься, отче? Онъ отвътиль имъ: поистинъ, страхъ, сущій со мною въ часъ сей, былъ всегда со мною съ тъхъ поръ, какъ я сталъ монахомъ. И старецъ почилъ. Авва Пименъ, услышавъ, что онъ почилъ, прослезился и сказаль: блажень ты, авва Арсеній, что плакаль о себъ въ здъшнемъ міръ, ибо кто не плачетъ о себъ здъсь, въчно будетъ плакать тамъ. Итакъ, здъсь ли — добровольно или тамъ — отъ мукъ, невозможно не плакать.
- 17. Авва Даніилъ сказывалъ, что авва Арсеній никогда не хотълъ говорить, когда спрашивали что отъ Писанія, хотя бы и могъ, если бы хотел; также и писемъ никогда не писалъ. Когда по временамъ приходилъ онъ въ церковь, то садился за столбомъ, чтобъ никто не видълъ лица его и онъ не видълъ лица другаго. Видъ его былъ ангельскій, какъ у Іакова: весь былъ съдъ, строенъ тъломъ, но сухъ; бороду имълъ длинную, досягавшую до пояса; ръсницы выпали у него отъ слезъ; былъ дологъ, но отъ старости согбенъ, и отъ

роду имѣлъ девяносто лѣтъ. При дворѣ блаженной памяти Өеодосія Великаго провелъ онъ сорокъ лѣтъ и былъ отцемъ божественнѣйшихъ Аркадія и Гонорія; сорокъ также лѣтъ провелъ онъ въ Скитѣ; десять — въ Троѣ верхняго Вавилона противъ Мемфиса; три года въ Александрійскомъ Канопѣ, а на два послѣдніе года пришелъ онъ опять въ Канопъ и тамъ почилъ, совершивъ въ мирѣ и страхѣ Божіемъ теченіе свое, яко бъ мужъ благъ и исполнъ Духа Свята и въры (Дѣян. XI, 24). Мнѣ оставилъ онъ кожаный хитонъ свой, бѣлую власяницу и пальмовыя сандаліи, и я, недостойный, носилъ ихъ на благословеніе.

- 18. Авва Даніилъ еще разсказывалъ объ аввъ Арсеніи: нъкогда позвалъ онъ отцевъ моихъ авву Александра и авву Зоила и, смиряя себя, сказалъ имъ: демоны воюютъ на меня, и не знаю, не окрали бы они меня во время сна. Потрудитесь со мною ночь сію и остерегите меня, если задремлю во время бдънія. Они съли одинъ по правую его руку, а другой по левую съ вечера, молча. Послъ отцы мои сказывали: мы заснули и, проснувшись, не знали, дремалъ ли онъ. Къ утру же (Богъ знаетъ, нарочно ли онъ сдълалъ, чтобъ мы подумали, будто онъ спалъ, или в самом деле природа склонила его ко сну) онъ трижды воздохнулъ и, вставши, сказалъ: спалъ я да? Мы сказали въ отвътъ: не знаемъ.
- 19. Авва Агаөонъ, приближаясь къ кончинъ, пребыль три дня съ отверстыми неподвижно очами. Братія, трогая его, спрашивали: авва Агаөонъ, гдъ ты? Онъ отвътилъ имъ: стою предъ судилищемъ Божіимъ. Они говорятъ ему: и ты боишься, отче? Онъ сказалъ имъ: по силъ моей я старался исполнять заповъди Божіи, но я человъкъ и развъ знаю я, что дъло мое угодно Богу? Братія говорятъ ему: неужели не увъренъ ты, что дъло твое было по Богу? Старецъ отвътилъ: не дерзаю подумать сего, пока не предстану предъ Бога, ибо иное судъ Божій и иное человъческій. Когда они хотъли у него спросить другое слово, онъ сказалъ имъ: сдълайте милость не говорите теперь со мною, ибо я не празденъ. И

скончался въ радости, ибо видъли, что онъ отходитъ съ такимъ видомъ, съ какимъ иной цълуетъ друзей своихъ и возлюбленныхъ.

- 20. Говорили объ аввъ Аммонъ, что нъкіе пришли судиться у него, старецъ же притворился безумнымъ. И вотъ одна жена стояла близъ него и говорила: этотъ старецъ есть юродъ. Услышавъ сіе, старецъ подозвалъ ее и сказалъ: сколько употребилъ я трудовъ въ пустыняхъ, чтобъ стяжать юродство сіе и изъ-за тебя имъю потерять его нынъ!
- 21. Спросили авву Аммона: какой путь есть путь тъсный и прискорбный? Онъ отвътиль: путь тъсный и прискорбный есть насиловать помыслы свои и отсъкать ради Бога желанія свои. Сіе-то значить: се мы оставихом вся, и вслюдь Тебе идохом (Мө. XIX, 27)
- 22. Авва Пименъ сказывалъ: пришелъ братъ къ аввъ Аммою и говоритъ ему: авва, скажи мнъ слово! Онъ у него пробылъ семь дней, и старецъ не отвъчалъ ему. Потомъ, провожая его, сказалъ ему: поди, внимай себъ, а гръхи мои стали мрачною стеною между мною и Богомъ.
- 23. Авва Іоаннъ разсказываль, что авва Анувъ, авва Пименъ и прочіе ихъ братья, единоутробные, бывшіе монахами въ Скитъ, когда пришли туда мизики и опустошили его, сначала удалились оттуда на мъсто, называемое Теренуөъ, пока найдутъ, гдъ жить, и пробыли тамъ нъсколько дней въ древнемъ капищъ. Авва Анувъ сказалъ аввъ Пимену: сдълай милость ты и братья твои: пусть въ недълю сію каждый безмолвствуетъ особо, не видясь другъ съ другомъ. Авва Пименъ отвъчалъ: сдълаемъ, какъ ты хочешь. И сдълали такъ. Было въ томъ капищъ изваяніе каменное. Старец авва Анувъ, вставая утромъ, бросалъ камни въ лице изваянія, а вечеромъ говорилъ ему: прости мнъ. Такъ дълалъ онъ всю недълю. Въ субботу, когда они сошлись вмъстъ, авва Пименъ сказалъ аввъ Ануву: я видълъ, авва, что ты всю недълю бросалъ камни въ лице изваянія и потомъ творилъ ему метаніе. Дълаетъ ли такъ человъкъ върный? Старецъ отвътилъ: такое дъло я сдълалъ для васъ.

Когда видъли вы, что я бросалъ камни въ лице изваянія, говорило ли оно или разгнъвалось ли? Авва Пименъ сказалъ: нътъ. И опять, когда я полагалъ метаніе, раздражалось ли оно и говорило ли: не прощу? Авва Пименъ сказалъ: нътъ. Такъ будемъ дълать и мы. Насъ семь братьевъ. Если хотите пребывать всъ вмъстъ, будемъ какъ сіе изваяніе, которое поносять ли его или славять — никогда не тревожится. Если же не хотите быть такъ, — вотъ четверо воротъ въ этомъ капищъ: каждый изъ васъ пусть идетъ, куда хочетъ. Они всъ пали на землю и сказали аввъ Ануву: сдълаемъ, отче, какъ ты хочешь, и послушаемъ, какъ ты говоришь намъ. И авва Пименъ сказывалъ: мы пребыли вмъстъ во время жизни нашей, дъйствуя по слову старца, которое онъ говорилъ намъ. Однаго изъ насъ онъ поставилъ экономомъ, и все, что предлагалъ онъ намъ, мы ъли, и никому изъ насъ нельзя было сказать: принеси мнъ что-нибудь другое, или: мы хотимъ поъсть того-то. Такимъ образомъ провели мы все время жизни нашей въ тишинъ и миръ.

- 24. Авва Алоній сказаль: если бъ я не разрушиль всего, то не могъ бы назидать себя.
- 25. Разсказывали о епископъ Оксиринхскомъ по имени Апөій: когда онъ былъ монахомъ, то проходилъ много строгихъ подвиговъ; когда же сдълался епископомъ, то хотълъ употреблять ту же строгость и въ міръ, но не былъ въ силахъ. Тогда повергся онъ предъ Богомъ, говоря: не ради ли епископства отступила отъ меня благодать? И было ему открыто: нътъ, но тамъ была пустыня, и такъ какъ не было человъка, то Богъ помогалъ тебъ; а здъсь міръ, и люди помогаютъ тебъ.
- 26. Блаженный Григорій Богословъ говориль: какимъ образомъ можемъ мы погрузиться въ спасительное смиренномудріе, оставивъ бъдственную напыщенность гордости? Когда всячески будемъ подвизаться о немъ и ничемъ не пренебрегать, какъ бы не опасаясь отъ того себъ вреда. Ибо душа уподобляется своимъ занятіямъ, и что дълаетъ, тъмъ напечатлъвается и въ то преобразу-

ется. Итакъ, да будутъ у тебя и видъ, и одежда, и поступь, и съдъніе, и пища, и стояніе, и постель — все отпечатлено нищетою; также и псаломъ, и пъснь, и благочестіе предъближнимъ — и сіе направлено къ нищенству, а не къ надменности. Не гръми словами софистическими, ни пъсньми излишне сладкогласными, ни разглагольствованіями гордыми и важными, но во всемъ отметай величавость. Будь тихъ съ друзьями, ласковъ къ просителю, человъколюбивъ къ бъднымъ, утъщителенъ для злостраждущихъ, попечителенъ о находящихся въ скорбяхъ, ни къ кому совершенно не презрителенъ, сладокъ въ увъщаніи, радушенъ въ отвътъ, на все готовъ, во всемъ благоприступенъ.

- 27. Авва Даніилъ сказывалъ, что въ Вавилонъ дочь однаго изъ первенствующихъ была одержима бъсомъ. Отецъ ея имълъ однаго любимаго монаха, сказавшаго ему: никто не можетъ уврачевать дочери твоей, кромъ отшельниковъ, которыхъ я знаю. Но если ты попросишь ихъ прямо, они не согласятся по смиренномудрію. Сдълаемъ лучше такъ: когда придутъ они на рынокъ, притворитесь, будто хотите купить у нихъ рукодъліе ихъ, и, когда они придутъ для полученія цѣны за нихъ, мы попросимъ ихъ сотворить молитву, и върую, что она исцълъетъ. Итакъ, вышли они на рынокъ, нашли тамъ сидъвшаго ученика тъхъ старцевъ для продажи вещей своихъ, взяли его съ корзинами и привели въ домъ свой для полученія цъны за нихъ. Когда монахъ вошель въ домъ, бъсноватая подошла и ударила его въ ланиту, но онъ обратилъ ей и другую — по заповъди Господа. Мучимый тъмъ демонъ вскричалъ: о, нужда и насиліе! Заповъдь Господня изгоняетъ меня. И дъвица тотчасъ очистилась. Когда пришли старцы, имъ возвъстили о случившемся, и они прославили Бога и сказали: гордость діавольская обыкновенно падаетъ отъ смиренія заповъди Христовой.
- 28. Авва Епифаній говориль: хананеянка вопіеть и услышана (Мө. XV, 22); кровоточивая молчить и ублажается (Мө. IX, 22); фарисей взываеть и осуждается; мытарь не отверзаеть усть и услышань (Лк. XVIII, 10–14).

- 29. Авва Еvагрій сказаль: начало спасенія есть самоосужденіе.
- 30. Было нѣкогда собраніе въ Келліяхъ по какому-то дѣлу. Авва Еvагрій сталъ, было, говорить, но пресвитеръ сказалъ ему: знаемъ, авва, что, если бъ ты былъ въ своей странѣ, давно бы былъ епископомъ и главою многихъ, а теперь ты сидишь здѣсь, какъ странникъ. Онъ извинился, но не смутился и, покачавъ головою, сказалъ ему: истинно такъ, отче, но единою глаголахъ, вторицею же не приложу (Іов. XXXIX, 35).
- 31. Авва Каріонъ сказалъ: подвигъ трудовъ моихъ много больше сына моего Захаріи, но не достигъ я въ мъру его въ смиреніи и молчаніи его.
- 32. Одинъ братъ, егуптянинъ, пришелъ къ аввъ Зинону въ Сирію и пожаловался старцу на свои помыслы. Старецъ въ удивленіи сказалъ: егуптяне скрываютъ добродътели, которыя имъютъ, но всегда обвиняютъ себя въ гръхахъ, коихъ не имъютъ. А сиріяне и гръки присваиваютъ себъ добродътели, которыхъ не имъютъ, и скрываютъ гръхи, которые имъютъ.
- 33. Говорили, что въ одномъ селеніи нъкто много постился, такъ что его прозвали постникомъ. Услышавъ о немъ, авва Зинонъ позвалъ его къ себъ, и тотъ съ радостью пришелъ къ нему. Помолившись, они съли. Старецъ началъ работать молча, постникъ же, не находя, о чемъ говорить, началъ сильно скучать и, наконецъ, сказалъ старцу: помолись обо мнъ, авва! Я хочу идти домой. Зачъмъ? — спросилъ его старецъ. Онъ отвъчалъ: у меня сердце будто въ огнъ, и я не знаю, что съ нимъ дълается. Когда былъ я въ селеніи, постился до самаго вечера и никогда не случалось со мною подобнаго. Старецъ говоритъ ему: въ селеніи ты сытъ былъ слухомъ, но теперь ступай и съ сего времени принимай пищу въ девятомъ часу и, если что дълаешь, дълай тайно. Когда постникъ началъ такъ дълать, то уже съ болъзнію ожидалъ девятаго часа. Знавшіе заповъдь его говорили: поистинъ, одержимъ бъсомъ. Когда онъ пришелъ къ старцу и разсказалъ ему обо всемъ, онъ отвътилъ: такой путь угоденъ Богу.

- 34. Авва Мочсей говорить однажды брату Захаріи: скажи мнѣ, что дѣлать? Услышавъ сіе, онъ повергся долу къ ногамъ его и сказалъ: меня ты спрашиваешь, отче? Старецъ отвѣтилъ ему: повѣрь мнѣ, чадо Захаріе, я видѣлъ Духа Святаго, сошедшаго на тебя, и это заставляетъ меня спросить тебя. Тогда Захарія, снявъ съ головы кукулій свой, положилъ его подъ ноги и, попирая его, сказалъ: если не будетъ стертъ такъ человѣкъ, не можетъ быть монахомъ.
- 35. Нѣкогда авва Захарія, живя въ Скитѣ, пришель въ состояніе созерцанія. Онъ открыль то старцу своему аввѣ Каріону. Старецъ хотя и быль дѣлатель, но не быль искусенъ въ семъ отношеніи и, вставши, прибиль его, говоря: это отъ демоновъ. Между тѣмъ помыслъ у него остался, и онъ, ночью придя къ аввѣ Пимену, открылъ ему о семъ дѣлѣ и о томъ какъ горитъ внутреннее его. Старецъ, видя, что это отъ Бога, говоритъ ему: поди къ такому-то старцу и что онъ скажетъ тебѣ, то сотвори. Когда пришелъ онъ къ старцу, старецъ, прежде нежели тотъ спросилъ его о чемъ-либо, сказалъ ему все и то, что видѣніе его было отъ Бога, но прибавилъ потомъ: иди и подчинись отцу своему.
- 36. Авва Пименъ сказывалъ, что авва Моусей спросилъ авву Захарію, когда онъ приближался къ кончинъ: что ты видишь? Онъ говоритъ ему: не лучше ли молчать, отче? Тотъ сказалъ: точно, чадо, молчи. Въ самый часъ смерти его, сидъвшій подлъ авва Исидоръ, воззръвъ на небо, сказаль: радуйся, чадо мое Захаріе, что отверзлись тебъ врата царствія небеснаго.
- 37. Авва Исаія сказаль: любовь къ славъ человъческой рождаетъ ложь, а отвращеніе отъ нея усиливаетъ страхъ Божій въ сердцъ. Не будь другомъ славныхъ міра, чтобъ не отъята была у тебя слава Божія.
- 38. Еще сказаль: совершая правило свое, если совершаешь его въ смиреніи, какъ недостойный, оно пріемлется Богомъ; если же взойдетъ на сердце твое что-нибудь гордостное и ты сосложишься съ тъмъ, или вспомнишь о

комъ-либо другомъ, спящемъ или нерадивомъ, и осудишь кого, знай, что безплоденъ трудъ твой.

- 39. Опять сказалъ о смиренномъ, что онъ не имъетъ языка, чтобъ говорить о комъ, какъ о нерадивомъ; или противоръчить кому-то, обременяющему чъмъ и отягощающему его; ни очей не имъетъ, чтобъ замъчать гръхи другаго или съ презръніемъ смотръть на него; ни ушей не имъетъ, чтобъ слушать неполезное душъ его; ни устъ не имъетъ, чтобъ открывать гръхи другаго или охуждать кого; ни дъла ни съ чъмъ не имъетъ, кромъ гръховъ своихъ. Но онъ миренъ со всъми по заповъди Господа, а не по другому какому пристрастію, ибо, хотя бы кто и постился по шести дней и предавался великимъ трудамъ, но, кромъ пути смиренія, тщетны всъ труды его.
- 40. Еще сказаль: стяжавшій смиренномудріе знаеть грѣхи свои. Если же смиренномудрію будеть споспѣшествовать и плачь, и оба пребудуть съ кѣмъ-либо, то онѣ извергнуть изъ души его всякій демонскій помысль и будуть питать душу его изъ своей собственной цѣны и изъ святыхъ добродѣтелей. Имѣющій плачъ и смиреніе нерадить о поношеніи человѣческомъ, ибо онѣ составляють его всеоружіе, сохраняють его отъ гнѣва и отъ мщенія и научають сносить все находящее на него. Какое оскорбленіе или гнѣвъ могутъ приблизиться къ плачущему о грѣхахъ своихъ предъ Богомъ?!
- 41. Опять сказаль: поверженіе себя предъ Богомъ въ разумъ и покорность заповъдямъ въ смиреніи рождаютъ любовь, а любовь рождаетъ безстрастіе.
- 42. Спросили авву Исаію, что есть смиреніе, и онъ сказаль: смиреніе есть почитаніе себя грѣшнѣйшимъ всѣхъ людей и уничиженіе себя предъ Богомъ въ сознаніи, что не дѣлаль для Него ничего добраго. Дѣла же смиренія суть слѣдующія: молчать, не мѣрять себя ни въ чемъ, не спорить, повиноваться, держать вѣжди долу, имѣть предъ очами смерть, не лгать, не празднословить, не противорѣчить старшему, не настаивать на своемъ, сносить поношеніе,

ненавидъть покой, нудить себя на всякое дъло, трезвиться, отсъкать свою волю, никого не оскорблять, никому не завидовать.

- 43. Опять сказаль: употреби силу свою быть безграмотнымь, чтобъ ты могъ заняться плачемъ, и позаботься всею силою своею не спорить о въръ и не догматствовать, но послъдовать вселенской церкви, ибо никто не можетъ объять Божества.
- 44. Еще сказалъ: стяжавшій смиреніе себъ самому приписываетъ укоръ брата, говоря: я погръшилъ; а презирающій брата думаетъ, что онъ мудръ и никого не уязвилъ. Имъющій страхъ Божій заботится о добродътеляхъ не ускользнула ли отъ него гдъ-нибудь хотя бы одна.
- 45. Онъ же сказалъ: пусть языкъ твой не говоритъ, но дъло да будетъ словомъ твоимъ. Смиреніе паче дъла; не говори иначе, какъ по совъсти, и не учи безъ смиренія, да воспріиметъ земля съмя твое.
- 46. Опять сказаль: не есть мудрость говорить, но есть мудрость знать время, когда должно говорить и отвъчать должное. Будь незнающимъ при знаніи, чтобъ избъжать многихъ трудовъ, ибо самъ на себя навлекаетъ труды, кто объявляетъ себя знающимъ. Не хвались знаніемъ своимъ, ибо никто ничего не знаетъ. Конецъ всего укорять самого себя и ставить себя ниже ближняго въ прилъпленіи къ Божеству.
- 47. Авва Исаія сказаль о смиренномудріи: будемъ памятовать о не Имъвшемъ, гдъ главу преклонить. Помысли, о человъкъ, Къмъ сталъ ради тебя Владыка твой? Странникомъ, не имъвшимъ обиталища, и не высокомудрствуй. О, неизреченное человъколюбіе Твое, Господи, что для меня твари столько смирилъ Ты Себя! Сотворившій все словомъ не имъетъ, гдъ главу преклонить! Что же ты, смиренный человъкъ, хлопочешь о зданіяхъ? Что слъпотствуешь въ ненасытности? Что пышничаешь? Что не собираешь и не сокровиществуешь отложеннаго тамъ богатства? Вся разсуждающе, добрая держи (1 Өес. V, 21).

- 48. Случилось нѣкогда аввѣ Өеодору быть съ братіями. Когда они вкушали, то по благоговѣнію брали чаши молча и не говорили: прости. Авва Өеодоръ сказалъ: монахи потеряли свое благочестіе говорить: прости.
- 49. Одинъ братъ спросилъ авву Өеодора: я хочу исполнять заповъди. Старецъ отвътилъ ему: и авва Өеона сказалъ нъкогда: хочу исполнить помыслъ свой съ помощію Божіею. Потомъ, взявъ муки, пошелъ въ пекарню и приготовилъ хлъбовъ. Попросили бъдные, и онъ отдалъ имъ хлъбы; попросили другіе, и онъ отдалъ имъ корзинку и одежду, какую носилъ, и пришелъ въ келлію, опоясанный только мофоріемъ. При всемъ томъ онъ укорялъ себя, говоря: не исполнилъ я заповъди Божіей.
- 50. Братъ говоритъ аввъ Өеодору: скажи мнъ слово, ибо я погибаю. Съ трудомъ онъ сказалъ ему: и я въ опасности. Что же мнъ сказать тебъ?
- 51. Говорили объ аввъ Өеодоръ, что, поставленный діакономъ въ Скитъ, онъ не хотълъ приняться діаконствовать и убъгаль въ разныя мъста. Старцы привели его и говорятъ: не оставляй діаконства своего! Авва Өеодоръ сказалъ имъ: оставьте меня. Я помолюсь Богу, не удостовъритъ ли Онъ меня, что я долженъ стать на мъстъ служенія моего. Молясь Богу, онъ говориль: если есть воля Твоя, чтобъ я сталъ на мъсто свое, то удостовърь меня. И быль ему показанъ огненный столпъ отъ земли до неба, и слышанъ гласъ, говорящій: если можешь быть, какъ столпъ сей, поди діаконствуй. Услышавъ сіе, онъ разсудиль никакъ не соглашаться. Когда пришель онь въ церковь, братія, положивъ ему метаніе, сказали: если не хочешь діаконствовать, держи хотя чашу. Но онъ не согласился и на сіе, говоря: если вы не оставите меня, я удалюсь отъ мъста сего. И они оставили его.
- 52. Блаженный архіепископъ Өеофилъ посътилъ нъкогда Нитрійскую гору. Къ нему пришелъ авва горы той, и архіепископъ спросилъ его: что нашелъ ты, отче, на пути семъ? Старецъ отвътилъ: то, чтобъ всегда обвинять и осуж-

дать себя. Авва Өеофилъ сказалъ ему: другаго пути нътъ, кромъ сего.

- 53. Тотъ же архіепископъ Өеофиль посътиль нъкогда Скитъ. Собравшіеся братія просили авву Памво: скажи одно слово папъ на пользу ему. Старецъ говоритъ имъ: если онъ не попользуется молчаніемъ моимъ, то и словомъ моимъ не попользуется.
- 54. Мать Өеодора говорила, что не подвижничество, и не бдѣніе, и не другой какой трудъ спасаютъ насъ, а одно искреннее смиренномудріе. Ибо одинъ отшельникъ, изгонявшій демоновъ, спросилъ у нихъ: чѣмъ вы бываете изгоняемы? Постомъ? Они говорятъ: мы не ѣдимъ и не пьемъ. Бдѣніемъ? Они говорили: мы не спимъ. Отшельничествомъ? Они отвѣчали: мы живемъ въ пустыняхъ. Итакъ, чѣмъ же вы бываете изгоняемы? Они сказали: ничто не побѣждаетъ насъ, кромѣ смиренномудрія. Видишь, смиреніе есть побѣдитель демоновъ.
- 55. Говорили объ аввъ Іоаннъ Коловъ, что нъкогда сказалъ онъ старшему брату своему: я желалъ бы быть безпопечителенъ, какъ безпопечительны Ангелы, ничего не работающіе, а непрестанно служащіе Богу. Скинувъ съ себя одежду, пошелъ онъ въ пустыню, однако, проведши тамъ недълю, возвратился къ брату своему. Когда онъ постучался въ дверь, тотъ отозвался и, не отворяя двери, спросилъ: кто ты? Онъ отвътилъ: я Іоаннъ, братъ твой. Тотъ сказалъ ему: Іоаннъ сталъ ангеломъ, и его нътъ уже между людьми. Онъ умолялъ его, говоря: это я, но тотъ не отворилъ ему, а оставилъ скорбъть до утра. Наконецъ, отворивъ ему, говоритъ: ты человъкъ и имъешь нужду работать, чтобъ пропитаться. Тогда, положивъ метаніе, братъ сказалъ: прости меня.
- 56. Авва Іоаннъ, услышавъ на жатвъ, что братъ говорилъ ближнему съ гнъвомъ: э-ка ты! оставилъ жатву и убъжалъ.
- 57. Авва Іоаннъ говорилъ, что смиреніе есть дверь небесная, и отцы наши чрезъ множество поношеній, радуясь, вошли ею въ градъ Божій.

- 58. Опять сказалъ: смиренномудріе и страхъ Божій выше всъхъ добродътелей.
- 59. Опять сказаль: кто продаль Іосифа? Одинь брать отвъчаль: братья его. Старецъ говорить ему: нътъ, но смиреніе его продало его. Ибо онъ могъ сказать, что я братъ вашъ, могъ противоръчить, но онъ молча, смиреніемъ продаль себя. И смиреніе поставило его правителемъ въ Егуптъ.
- 60. Авва Іоаннъ сказалъ: оставивъ легкое бремя, то есть осуждать себя, мы взяли на себя тяжелое, то есть оправдывать себя.
- 61. Онъ же, сидя однажды въ церкви, воздохнулъ, не зная, что кто-то есть позади него. Узнавъ же то, онъ положилъ метаніе, говоря: прости мнъ, авва! Ибо я еще не оглашенъ.
- 62. Онъ же сказалъ брату своему: хотя мы соверщенно уничижены предъ лицемъ людей, но будемъ радоваться тому, чтобы быть почтенными предъ лицемъ Бога.
- 63. Онъ былъ духомъ горящій (Рим. XII, 11). Кто-то, придя къ нему, хвалилъ его работу, а работалъ онъ плетеніе, но авва Іоаннъ молчалъ. Тотъ опять сказалъ ему то же слово, но онъ все молчалъ. На третій же разъ говоритъ онъ пришедшему брату: какъ только вошелъ ты сюда, удалилъ Бога отъ меня.
- 64. Онъ же сидълъ нъкогда въ Скитъ, и братія окружили его, спрашивая о помыслахъ своихъ. Одинъ изъ старцевъ говоритъ ему: Іоаннъ! Ты какъ блудница, наряжающая себя и размножающая любителей своихъ. Авва Іоаннъ, прервавъ его, сказалъ: истину говоришь ты, отче! Послъ сего нъкто изъ учениковъ его спросилъ: не смутился ли ты внутреннъ, авва? Онъ отвътилъ: нътъ, ибо каковъ я внъ, таковъ и внутри.
- 65. Нъкто изъ отцевъ сказаль о немъ: кто есть Іоаннъ? Смиреніемъ своимъ онъ повъсиль весь Скитъ на мизинцъ своемъ.
- 66. Авва Іоаннъ Коловъ сказывалъ, что одинъ духовный старецъ, затворникъ, былъ знаменитъ въ городъ и имълъ великую славу. Ему было открыто, что нъкто изъ свя-

тыхъ имъетъ разръшиться отъ тъла и что ему нужно пойти дать ему цълованіе прежде, нежели тотъ почіетъ. Размышляль онъ самъ съ собою: если пойду днемъ, побъгутъ ко мнъ люди, и будетъ мнъ большая слава, а я не услаждаюсь симъ. Итакъ, пойду вечеромъ въ темнотъ и укроюсь отъ всъхъ. Такъ вышелъ изъ келліи онъ вечеромъ, желая укрыться; но вотъ отъ Бога посылаются два Ангела со свътильниками посвътить ему, и весь городъ сбъжался, видя славу его. Такимъ образомъ, чъмъ болъе думалъ онъ убъжать славы, тъмъ болъе былъ прославленъ. Симъ исполнилось написанное: всякъ возносяйся смирится: и всякъ смиряяйся вознесется (Лк. XIV, 11).

- 67. Авва Іоаннъ Өивейскій сказаль: монахъ прежде всъхъ добродътелей долженъ обръсти смиреніе: ибо оно есть первая заповъдь Спасителя, Который говорить: блажени нищіи духомъ: яко тъхъ есть царствіе небесное (Мө. V, 3).
- 68. Авва Пименъ сказалъ объ аввъ Исидоръ, что онъ сплъталъ каждую ночь по связкъ ваій. Братія просили его: послабь немного, ибо ты уже состарился. Онъ сказалъ имъ: если сожгутъ Исидора и прахъ его развъютъ по вътру, и тогда никакой не заслужу я милости, потому что ради насъ приходилъ сюда Сынъ Божій.
- 69. Онъ же сказываль объ аввъ Исидоръ, что помыслы говорили ему: ты великій человъкъ! А онъ отвъчаль имъ: неужели равенъ я аввъ Антонію, или сдълался совершенно какъ авва Памво и другіе отцы, благоугодившіе Богу? Приводя сіе на память себъ, онъ успокаивался. Когда же враги приводили его къ малодушію, говоря: отъ сего ты имъешь быть вверженъ въ муку, то онъ отвъчалъ имъ: хотя и въ муку буду вверженъ я, все обръту васъ подъ собою.
- 70. Онъ же говорилъ: такъ какъ велика высота смиренномудрія и глубоко паденіе гордыни, совътую вамъ то любезно объять, а въ сію не падать.
- 71. Авва Исаакъ сказывалъ: когда я былъ моложе, жилъ съ аввою Кроніемъ, и онъ никогда не приказывалъ мнѣ сдѣлать что-нибудь, хотя былъ старъ и уже трясся, но

самъ вставалъ и подавалъ чашу съ водою мнѣ и всякому другому. Жилъ я также съ аввою Өеодоромъ Фермейскимъ, и тотъ также не приказывалъ мнѣ сдѣлать что-либо, но и трапезу самъ поставлялъ и говорилъ: братъ, если хочешь, иди ѣшь. Я говорилъ ему: авва, авва! я пришелъ, чтобъ получить пользу, какъ же ты не говоришь мнѣ что-нибудь сдѣлать? Но онъ все молчалъ. Я пошелъ и сказалъ старцамъ. Старцы пришли къ нему и сказали: авва! Братъ пришелъ къ святынѣ твоей, чтобъ получить пользу. Почему же ты не говоришь ему, чтобъ онъ дѣлалъ что-нибудь? Старецъ отвѣтилъ имъ: развѣ я киновіархъ, чтобъ повелѣвать имъ? Я ничего не говорю ему, но что видитъ меня дѣлающимъ, то пустъ дѣлаетъ и самъ. Съ тѣхъ поръ я упреждалъ старца и дѣлалъ самъ, если видѣлъ, что то хотѣлъ сдѣлать старецъ. Онъ же то, что дѣлалъ, дѣлалъ молча. Это научило и меня дѣлать молча.

- 72. Авва Исаакъ сказалъ: никогда не вносилъ я въ келлію свою помысла противъ брата, оскорбившаго меня, и самъ старался не оставлять брата въ келліи его, имъющимъ противъ меня помыслъ.
- 73. Авва Іаковъ сказалъ, что хвалимому должно помышлять о гръхахъ своихъ и думать, что недостоинъ того, что говорятъ о немъ.
- 74. Братъ спросилъ авву Кронія: какимъ способомъ приходитъ человъкъ въ смиренномудріе? Старецъ отвътилъ: страхомъ Божіимъ. Говоритъ ему братъ: а какъ приходитъ онъ въ страхъ Божій? Старецъ сказалъ: по-моему для сего нужно, чтобъ онъ отръшился отъ всего, вдалъ себя въ тълесный трудъ и, сколько есть силъ, памятовалъ объ исходъ изъ тъла и судъ Божіемъ.
- 75. Авва Іоаннъ Өивейскій говорилъ: монахъ прежде всего долженъ стяжать смиренномудріе, ибо это есть первая заповъдь Спасителя. *Блажени нищіи духомъ,* говоритъ Онъ, *яко тъхъ есть царствіе небесное* (Мө. V, 3).
- 76. Авва Кроній сказаль, что авва Іосифъ Пелусіотскій разсказываль имъ: когда жиль я на Синав, быль тамъ одинъ братъ, добрый и жившій подвижнически, но и тъломъ

благообразный. Онъ ходилъ въ церковь на службу въ одномъ исплоченномъ и ветхомъ маломъ мофоріи. Однажды, увидъвъ его такъ идущимъ въ собраніе, я говорю ему: братъ! не видишь ли, что братія какъ ангелы бываютъ въ церкви на службъ? Какъ же ты всегда такъ приходишь сюда? Онъ сказалъ: прости мнъ, авва! Я не имъю другаго одъянія. Я взялъ его въ келлію свою и далъ ему левитонъ и все, въ чемъ онъ нуждался. Тогда онъ сталъ одъваться, какъ и прочіе братія, и быль по виду, какъ ангель. Однажды нужно было послать къ царю десять братій по какому-то дълу, и вмъстъ съ отходившими назначили и его. Услышавъ о томъ, онъ положилъ метаніе отцамъ и сказалъ: ради Господа простите мнъ — я рабъ однаго тамошняго великаго человъка, и если онъ узнаетъ меня, то сниметъ съ меня схиму и заставитъ опять служить ему. Отцы повърили и оставили его. Но послъ, отъ однаго человъка, который точно зналъ его, они услышали, что въ міръ онъ быль начальникомъ преторій и придумаль такой предлогъ, чтобъ не быть узнаннымъ и не найти безпокойства отъ людей. Таково было тщаніе отцевъ — бъгать славы и утъшеній міра сего.

77. Въ Скитъ былъ одинъ монахъ по имени авва Каріонъ, у котораго было двое дътей, и которыхъ онъ оставилъ женъ своей и удалился. Спустя нъкоторое время, насталь голодь въ Егуптъ, и жена его, тъснимая нуждою, пришла въ Скитъ, приведя съ собою и двухъ дътей — сына по имени Захарія и дочь — и съла вдали отъ старца при озеръ, ибо къ Скиту прилегало озеро, гдъ строились церкви и были источники водъ. Въ Скитъ было обыкновеніе: если приходила женщина поговорить съ братомъ своимъ или съ къмъ другимъ, въ комъ имъла нужду, они говорили между собою, сидя далеко другъ отъ друга. Жена сказала аввъ Каріону: вотъ ты сталъ монахомъ, а между тъмъ у насъ голодъ. Кто же будетъ питать дътей твоихъ? Авва Каріонъ говоритъ ей: пошли ихъ сюда ко мнъ. Жена сказала дътямъ: ступайте къ отцу своему! Они пошли, но дъвочка возвратилась опять къ матери своей, а мальчикъ пришелъ къ от-

цу. Тогда онъ говоритъ ей: вотъ хорошо случилось. Возьми ты дъвочку и иди, а я возьму мальчика. Такъ онъ воспитывалъ его въ Скитъ, и всъ знали, что это сынъ его, но когда онъ подросъ, поднялся въ братствъ ропотъ изъ-за него. Услышавъ о семъ, авва Каріонъ говоритъ сыну своему: пойдемъ отсюда, потому что отцы ропщутъ. Мальчикъ говоритъ ему: авва! Всъ здъсь знаютъ, что я сынъ твой, а если перейдемъ въ другое мъсто, тамъ не будутъ называть меня сыномъ твоимъ. Онъ сказалъ ему: пойдемъ въ Өиваиду, и пошли туда, но лишь только они взяли тамъ себъ келлію и прожили нъсколько дней, какъ и тамъ поднялся такой же ропотъ изъ-за отрока. Отецъ говоритъ ему: Захарія! пойдемъ въ Скитъ. Но и здъсь, спустя нъсколько дней, опять начали роптать изъ-за него. Тогда Захарія, отрокъ, пошель на Нитрійское селитровое озеро, раздълся, вошелъ въ него и погрузился по самый носъ. Пробывъ въ немъ довольно долгое время — сколько могъ — попортилъ тъло свое и сталъ, какъ прокаженный. Выйдя изъ него и надъвъ свое платье, онъ пришелъ къ отцу, который едва узналъ его. Когда потомъ, по обычаю, приступилъ онъ къ Святому Причастію, святой Исидоръ, пресвитеръ скитскій, коему было открыто, что онъ сдълалъ, увидъвъ его, удивился и сказалъ: Захарія, отрокъ, въ прошедшее воскресенье приходилъ и причастился, какъ человъкъ, а нынъ онъ сталъ ангеломъ.

78. Нъкогда скитскіе отцы, собравшись, разсуждали о Мельхиседекъ, забывъ позвать авву Копрія, но послъ позвали и его и спросили о семъ. Онъ, ударивъ себя по устамъ трижды, сказалъ: горе тебъ, Копрій; горе тебъ, Копрій; горе тебе, Копрій! Зачъмъ оставилъ ты то, что заповъдалъ тебъ дълать Богъ, и испытуешь то, чего Онъ отъ тебя не требуетъ? Услышавъ сіе, братія разбъжались по своимъ келліямъ.

79. Спросили авву Лонгина: какая добродѣтель выше, отче? Старецъ сказалъ: думаю, что какъ гордость хуже всего, такъ что она съ самыхъ небесъ свергла нѣкоего, такъ и смиренномудріе сильно изъ самыхъ безднъ возвести

человъка, хотя бы онъ былъ гръшенъ, какъ демонъ. Почему и Господь ублажаетъ нищихъ духомъ (Мө. V, 3).

- 80. Опять сказаль: какъ мертвый не встъ, такъ и смиренномудрый не можетъ осудить человвка, хотя бы видъль его поклоняющимся идоламъ.
- 81. Авва Макарій разсказываль о себъ: когда я быль молодъ и жилъ въ келліи въ Егуптъ, меня взяли и хотъли сдълать клирикомъ въ селеніи. Не желая принять на себя сего, я убъжалъ въ другое мъсто. Ко мнъ приходилъ одинъ благочестивый мірянинъ, бралъ мое рукодъліе и исправлялъ мои потребы. Случилось по искушенію, что одна дъвица въ селеніи пала и зачала во чревъ. Ее спросили, кто ей это сдълаль, и она сказала: отшельникъ. Тогда пришли и взяли меня въ селеніе, навъсили мнъ на шею закопченныхъ горшковъ и ушекъ отъ кувшиновъ, съ шумомъ водили меня по селенію, били съ той и другой стороны, приговаривая: этотъ монахъ растлилъ нашу дъвицу, возьмите его, возьмите, — и избили меня немного не до смерти. Кто-то изъ старцевъ, подойдя, сказалъ: сколько вамъ бить сего монахастранника?! А исправлявшій потребы мои шель позади въ стыдъ, ибо и его много поносили, говоря: вотъ, что сдълалъ монахъ, о которомъ ты свидътельствовалъ. Тогда говорятъ родители ея: мы не отпустимъ его, пока не дастъ поручителя, что будетъ кормить ее. Я просилъ прислуживавшаго мнъ, и онъ поручился за меня. Придя въ келлію свою, я далъ ему, сколько имълъ, корзинъ, говоря: продай это и дай женъ моей на пропитаніе. Потомъ я говорилъ помыслу своему: Макарій! вотъ нашелъ ты себъ жену, — нужно работать немного болъе, чтобъ питать ее. Такъ работалъ я день и ночь и посылаль ей. Когда сей несчастной пришло время родить, она мучилась много дней и не могла родить. И когда спросили ее, что сіе значитъ, она сказала: это — за то, что я оклеветала отшельника и ложно обвинила его. Онъ не виноватъ, а виноватъ такой-то юноша. Тогда служившій мнъ пришелъ и съ радостію разсказаль: не могла та дъвица родить, пока не исповъдала, что оболгала тебя, и ты не ви-

новатъ. И вотъ, все селеніе хочетъ прійти сюда со славою и просить у тебя прощенія. Услышавъ о семъ, я, чтобъ не безпокоили меня люди, убѣжалъ въ Скитъ. И это первая причина, по которой я пришелъ сюда.

- 82. Авва Петръ говорилъ: такъ какъ авва Макарій въ незлобіи обращался со всѣми братіями, то нѣкоторые изъ нихъ спрашивали его: для чего ты такъ ведешь себя? Онъ сказалъ: двѣнадцатъ лѣтъ я работалъ Господу моему, чтобъ Онъ даровалъ мнѣ благодать сію, а всѣ вы совѣтуете мнѣ оставить ее!
- 83. Нъкогда авва Макарій шель съ озера въ келлію свою и несъ ваіи. На пути встрътился ему діаволь съ большимъ кривымъ ножемъ и хотъль, было, ударить его, но не могъ. Тогда говоритъ онъ: великое отъ тебя мнъ насиліе, Макарій! Не силенъ я противъ тебя! Все, что ты ни дълаешь, дълаю и я: ты постишься, и я; ты бдишь, а я совсъмъ не сплю. Есть одно только, чъмъ ты побъждаешь меня. Авва Макарій спросилъ: что же это такое? Онъ отвътиль: смиреніе твое, и потому я не силенъ противъ тебя.
- 84. Нъкогда авва Макарій ходиль къ аввъ Антонію и, побесъдовавъ съ нимъ, возвращался въ Скитъ. Отцы вышли въ срътеніе его, и, между тъмъ, какъ говорили, старецъ сказалъ имъ: я говорилъ аввъ Антонію, что мы не имъемъ приношенія въ нашемъ мъстъ. Отцы начали говорить о другомъ и не спросили объ отвътъ старца, и авва Макарій не сказалъ имъ. О семъ сказалъ нъкто изъ отцевъ: когда отцы видятъ, что братія забываютъ спросить о дълъ, пользующемъ ихъ, старцы принуждаютъ себя сказать начало слова, если же далъе не будутъ вынуждаемы братіями, не продолжаютъ далъе слова, чтобъ не показаться говорящими, когда не спрашиваютъ, и чтобъ то не было какъ бы празднословіемъ.
- 85. Говорили объ аввъ Макаріи: если приходилъ къ нему братъ, какъ къ святому и великому старцу, со страхомъ, онъ ничего не говорилъ ему; если же кто изъ братій

говорилъ ему, какъ бы уничижая его: авва! Когда ты былъ верблюдчикомъ и, крадя селитру, продавалъ ее, не били ли тебя сторожа? Такому авва отвъчалъ съ радостію, о чемъ бы онъ ни спрашивалъ его.

- 86. Предсталъ нѣкогда аввѣ Макарію демонъ съ ножемъ, намѣреваясь отсѣчь ему ногу, но ради смиренія старца не имѣющій силы сдѣлать того. Тогда говоритъ онъ ему: что имѣете вы, и мы имѣемъ; однимъ смиренномудріемъ вы отличаетесь отъ насъ и насъ одолѣваете¹.
- 87. Говорили объ аввъ Макаріи Егупетскомъ, что нъкогда, восходя изъ Скита въ гору Нитрійскую, когда приближался уже къ мъсту тому, сказалъ ученику своему: пройди немного впередъ. Когда тотъ прошелъ впередъ, то встрътился съ однимъ еллинскимъ жрецомъ и закричалъ на него: Э! Э! демонъ, куда бъжишь? Тогда тотъ, оборотившись, побиль его и оставиль полумертвымъ. Взявъ палку и немного пробъжавъ, встръчаетъ онъ авву Макарія, который говоритъ ему: спасайся, спасайся, трудникъ! Тотъ подошелъ къ нему и спросилъ: чего добраго нашелъ ты во мнъ, что такъ привътствовалъ меня? Я вижу, — говоритъ старецъ, что ты трудишься и не знаешь, что трудишься напрасно. Тотъ говоритъ ему: я отъ привътствія твоего пришель въ сокрушение и позналь, что ты — отъ части Божіей. Другой же злой монахъ, встрътившись со мною, поносилъ меня, и я нанесъ ему раны насмерть. Старецъ понялъ, что то быль ученикъ его, жрецъ же, ухватившись за ноги его, говорилъ: не отпущу тебя, если не сдълаешь меня монахомъ. Поднялись они выше, туда, гдъ былъ монахъ, подняли и принесли въ церковь горы. Братія, увидъвъ съ нимъ жреца, изумились, но, узнавъ произошедшее, сдълали его монахомъ. Потомъ многіе изъ еллиновъ стали чрезъ него христіанами. Послъ сего авва Макарій говориль: худое слово и добраго дълаетъ худымъ, а доброе слово и худаго дълаетъ добрымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пересказъ апофеегмы 83.

- 88. Авва Макарій говориль: когда быль я моложе, уныль я въ келліи своей и вышель въ пустыню, говоря помыслу своему: кого ни встрѣтишь, спроси его пользы ради. Встрѣтиль я отрока, пасущаго быковъ, и говорю ему: что мнѣ дѣлать? Я алчу! Онъ говорить мнѣ: поѣшь. Я сказаль: я поѣль и все алчу. Онъ говорить мнѣ: еще поѣшь. Я опять сказаль: я много разъ ѣль и все алчу. Тогда онъ сказаль: осель что ли ты, авва, что всегда хочешь ѣсть. И получивъ пользу отъ того, я удалился.
- 89. Говорили объ аввъ Моусеъ, что когда сдълали его клирикомъ и возложили на него епомидъ¹, архіепископъ сказалъ ему: вотъ ты сталъ весь бълый, авва Моусей! Старецъ отвътилъ ему: совнъ только, господинъ папа, а ты и изнутри. Архіепископъ, желая испытать его, говоритъ клирикамъ своимъ: когда войдетъ авва Моусей во святилище, выгоните его и подите вслъдъ за нимъ, чтобъ услышать, что будетъ онъ говоритъ. Когда старецъ вошелъ, тъ стали бранить его: ступай вонъ, евіопъ! Выходя, онъ говорилъ себъ: хорошо поступили съ тобою, пеплокожій, черный, не человъкъ... Что входишь въ среду людей?
- 90. Авва Пименъ разсказывалъ, что братъ спросилъ авву Моусея: какъ долженъ человъкъ умертвить себя для ближняго? Старецъ отвътилъ ему: если не положитъ человъкъ въ сердцъ своемъ, что онъ уже тридневенъ во гробъ, то не достигнетъ слова сего.
- 91. Авва Моусей говориль: если человъкъ не содержитъ въ сердцъ своемъ, что онъ гръшникъ, то Богъ не услышитъ его. Братъ спросилъ: что значитъ содержать въ сердцъ, что онъ гръшникъ? Старецъ отвътилъ: кто носитъ на себъ гръхи свои, тотъ не видитъ гръховъ ближняго своего.
- 92. Братъ спросилъ авву Мочсея: что помогаетъ человъку во всякомъ трудъ его? Старецъ отвътилъ: Богъ есть помощникъ, ибо написано: Богъ намъ прибъжище и сила, помощникъ въ скорбехъ обрътшихъ ны зъло (Пс. XLV, 2). Братъ

<sup>1</sup> Епомидъ - церковная одежда бълаго цвъта.

спросиль еще: посты и бдѣнія, какія творить человѣкь, къ чему служать? Старецъ сказаль: они приводять душу къ смиренію, ибо написано: виждъ смиреніе мое, и трудъ мой, и остави вся гръхи моя (Пс. XXIV, 18). Если душа сотворить плоды сіи, то ради нихъ умилосердится сущій надъ нею Богъ.

- 93. Братъ опять спросиль: вотъ человъкъ бьетъ раба своего за гръхъ, который онъ сдълалъ. Что говорить рабу? Старецъ отвътиль: если рабъ добръ, то скажетъ: помилуй меня, согръшилъ. Братъ сказалъ: и ничего другаго не говорить ему? Старецъ отвътилъ: ничего, ибо коль скоро онъ возложитъ на себя вину и скажетъ: согръшилъ, тотчасъ умилосердится надъ нимъ господинъ его.
- 94. Авва Матой сказаль: чѣмъ болѣе приближается человѣкъ къ Богу, тѣмъ болѣе видитъ себя грѣшникомъ, ибо и Исаія, пророкъ, увидѣвъ Бога, назвалъ себя окаяннымъ и нечистымъ (Ис. VI, 5).
- 95. Еще сказаль: когда я быль моложе, говориль себъ: и я также дълаю нъчто доброе. Нынъ же, когда состарился, вижу, что не имъю въ себъ ни однаго добраго дъла.
- 96. Братъ пришелъ къ аввъ Матою и говоритъ ему: какъ скитяне творили болъе, нежели написано, любя враговъ паче самихъ себя? Авва Матой отвътилъ: я же и любящаго меня не люблю такъ, какъ самого себя.
- 97. Авва Іаковъ разсказываль: приходиль я къ аввъ Матою и, уходя отъ него, сказаль ему, что хочу посътить Келліи. Онъ просиль: дай цълованіе отъ меня аввъ Іоанну. Придя къ аввъ Іоанну, говорю ему: даетъ тебъ цълованіе авва Матой. Старецъ сказаль мнъ: вотъ авва Матой воистинну Ізраильтянинъ, въ немже льсти нъсть (Ін. І, 47). По истеченіи года я опять пришелъ къ аввъ Матою и передаль ему цълованіе отъ аввы Іоанна. Старецъ сказаль: я недостоинъ слова старцева. Впрочемъ, если услышишь, что какой-нибудь старецъ славитъ ближняго своего, какъ себя, то знай, что онъ достигъ великой мъры, ибо то есть совершенство, чтобъ славить ближняго своего паче себя.

- Нъкогда авва Матой пришель изъ Раивы въ предълы магдаловъ, и съ нимъ былъ братъ его. Епископъ удержаль старца и рукоположиль его въ пресвитера. Потомъ, когда они были вмъстъ за трапезою, епископъ сказалъ: знаю, авва, что не хотълъ ты сего, но я дерзнулъ сдълать это, чтобы быть благословлену тобою. Старецъ отвътилъ ему со смиреніемъ: мой же помыслъ нъсколько желалъ сего, но то для меня тяжело, что я имъю разлучиться съ братомъ, который со мною, потому что не могу совершить одинъ всъхъ молитвъ. Епископъ говоритъ ему: если знаешь, что онъ достоинъ, я рукоположу и его. Авва Матой сказалъ: достоинъ ли онъ, я не знаю, одно только знаю, что онъ лучше меня. Епископъ рукоположилъ и его, но оба они почили, не приближаясь къ престолу, чтобъ совершить Приношеніе. И старецъ говорилъ: върую Богу, что нътъ на мнъ гръха за хиротонію, когда не совершаю Приношенія, ибо хиротонія есть достояніе чистыхъ.
- 99. Братъ просилъ авву Матоя: скажи мнъ слово. И онъ сказалъ: поди моли Бога, да дастъ Онъ плачъ въ сердцъ твое и смиреніе; внимай всегда гръхамъ своимъ, не осуждай другихъ, будь ниже всъхъ; также не имъй дружбы съ отрокомъ и знакомства съ женою; не имъй другомъ еретика, отсъки отъ себя смълость; обуздывай языкъ и чрево свое, также мало употребляй вина; если кто станетъ говорить о чемъ, не спорь съ нимъ, но если онъ будетъ говорить хорошо, скажи: это такъ, а если худо, скажи: самъ знаешь, что говоришь, и не спорь съ нимъ о томъ, что онъ говоритъ. Въ этомъ состоитъ смиреніе.
- 100. Братъ спросилъ авву Матоя: что мнѣ дѣлать, ибо языкъ мой безпокоитъ меня: когда я прихожу въ среду людей, не могу удержать его, но осуждаю ихъ во всякомъ дѣлѣ благомъ и обличаю. Итакъ, что мнѣ дѣлать? Старецъ отвѣтилъ: если не можешь удержать себя, то бѣги въ уединеніе, ибо это немощь. Живущій съ братіями долженъ быть не четвероугольнымъ, но круглымъ, чтобъ могъ катиться ко всѣмъ. Потомъ сказалъ: и я живу въ уединеніи не по

добродътели, но по немощи, ибо сильны тъ, кои входятъ въ среду людей.

- 101. Авва Міосъ сказываль объ одномъ старцѣ, жившемъ въ Скитѣ, что онъ быль изъ рабовъ и сдѣлался весьма разсудительнымъ. Каждый годъ ходилъ онъ въ Александрію и носилъ оброкъ господамъ своимъ. Тѣ встрѣчали его и кланялись, а старецъ наливалъ воду въ умывальницу и омывалъ ноги ихъ. Тѣ говорили ему: нѣтъ, отче, не отягощай насъ! Но онъ отвѣчалъ имъ: исповѣдую, что я рабъвашъ, и благодарю, что вы позволили мнѣ свободно работать Богу. Я же буду умывать ноги ваши, а вы принимайте оброкъ мой сей. Они отказывались и не принимали, потому онъ сказалъ имъ: если не хотите принять, то я останусь здѣсь служить вамъ. Боясь сего, они оставляли его дѣлать, что хотѣлъ, и провожали со множествомъ потребъ и великою честію, чтобъ онъ поставлялъ за нихъ трапезы любви. Отъ сего онъ сталъ именитъ и любимъ въ Скитъ.
- 102. Авва Нилъ сказалъ: блаженъ монахъ, почитающій себя пометомъ сравнительно съ другими.
- 103. Авва Пименъ, слыша объ аввъ Нестероъ, жившемъ въ киновіи, пожелалъ видъть его и извъстилъ авву его, чтобъ онъ послалъ авву Нестероя къ нему. Не желая послать его одного, сей не отправляль его, но спустя нъсколько времени, экономъ киновіи, имъя помыслъ, просиль авву своего отпустить его къ аввъ Пимену, чтобъ открыть ему свои помыслы. Авва сказаль ему: возьми съ собою брата, потому что старецъ просилъ прислать его. Придя къ старцу, экономъ открылъ ему свои помыслы и былъ уврачеванъ, и послъ сего старецъ спросилъ авву Нестероя: какъ стяжалъ ты такую добродътель, что, какая бы скорбь не случилась тебъ въ киновіи, ты ничего не говоришь и не вмъшиваешься ни во что? Вынужденный прошеніемъ старца, братъ сказалъ: прости мнъ, авва! Когда вступалъ я въ обитель сію, сказалъ помыслу своему: ты и осель одно и тоже. Посему, какъ осла бьютъ, и онъ не говоритъ; бранятъ — и онъ ничего не отвъчаетъ, такимъ будь и ты, какъ

говоритъ и псалмопъвецъ: скотенъ быхъ у Тебе. И азъ выну съ Тобою (Пс. LXXII, 22, 23).

104. Авва Ксаноїй говориль: собака лучше меня, потому что она и любовь имъеть, и на судъ не пріидеть.

105. Авва Орсисій сказаль: кирпичь сырой, положенный въ основаніе вблизи ръки, не протерпить и однаго дня, а обожженный — будетъ какъ камень. Такъ и человъкъ, имъющій плотское мудрованіе и не обожженный, подобно Іосифу, страхомъ Божіимъ, какъ бы распадается, получивъ начальство, ибо таковымъ много искушеній, потому что они среди людей. Поэтому хорошо иному, знающему мъру свою, бъгать отъ бремени начальства, впрочемъ, твердые въ въръ бываютъ непоколебимы. А о самомъ святъйшемъ Іосифъ, если бъ кто и захотълъ говорить, сказалъ бы, что онъ былъ неземной. Сколькимъ онъ подвергался искушеніямъ? И въ какой странъ? Тамъ, гдъ не было тогда и слъда богопочтенія. Но Богъ отцевъ его былъ съ нимъ и избавлялъ его отъ всякой скорби, и нынъ онъ съ отцами своими въ царствіи небесномъ. Также и мы, зная мъры свои, будемъ подвизаться, чтобъ избъжать суда Божія.

106. Нъкогда мъстный правитель взяль подъ стражу кого-то изъ селенія аввы Пимена. Всъ пришли и просили старца пойти и освободить его. Онъ сказаль имъ: оставьте меня на три дня, и тогда приду. Въ тъ дни молился авва Пименъ ко Господу, говоря: Господи! Не даруй мнъ сей милости, иначе не дадутъ мнъ жить въ этомъ мъстъ. Потомъ старецъ пришелъ и просилъ правителя, но тотъ сказалъ ему: о разбойникъ ли проситъ авва?! И старецъ обрадовался, что не получилъ сей милости отъ него.

107. Авва Пименъ говорилъ: братъ спросилъ авву Алонія, что есть самоуничиженіе, и старецъ сказалъ: сіе есть ставить себя ниже безсловесныхъ, зная, что они не подлежатъ осужденію.

108. Авва Іосифъ разсказывалъ: когда мы сидъли съ аввою Пименомъ, онъ назвалъ Агаона аввою. Мы сказали ему: онъ еще юнъ. Почему ты называешь его ав-

вою? Старецъ отвътилъ: уста его сдълали то, чтобъ ему называться аввою.

- 109. Авва Пименъ сказалъ: за то мы остаемся во многихъ искушеніяхъ, что не соблюдаемъ чина и имени своего, какъ и Писаніе говоритъ. Не видишь ли, за то, что жена хананейская приняла данное ей имя, Спаситель утъшилъ ее (Мө. XV, 27). Также за то, что Авигея сказала Давиду: во мнъ, господине мой, неправда моя (1 Цар. XXV, 24), онъ выслушалъ ее и полюбилъ. Авигея представляетъ лице души, а Давидъ Божества. Итакъ, если душа уничижитъ себя предъ Господомъ, то Господь возлюбитъ ее.
- 110. Авва Пименъ сказалъ: не мъряй себя, но прилъпись къ человъку, хорошо обращающемуся.
- 111. Братъ спросилъ авву Пимена: высокое что такое? Старецъ отвътилъ ему: правое дъло.
- 112. Авва Пименъ сказалъ, что авва Пафнутій былъ великъ и убъжалъ на малыя службы (молитвенное правило).
- 113. Опять сказаль: брать, жившій сь братіями, спросиль авву Виссаріона: что мнѣ дѣлать? Старецъ отвѣтиль: молчи и не мѣряй себя.
- 114. Еще сказаль: если уничижишь себя, то будешь имъть покой, въ какомъ бы мъстъ ты ни жилъ.
- 115. Авва Пименъ говорилъ, что если человъкъ будетъ обвинять себя, то вездъ устоитъ.
- 116. Авва Пименъ сказалъ, что если человъкъ достигнетъ въ мъру сего апостольскаго слова: вся убо чиста чистымъ (Тит. I, 15), то будетъ зръть себя худшимъ всякой твари. Братъ спросилъ: какъ я могу почитатъ себя худшимъ убійцы? Старецъ сказалъ: если достигнетъ человъкъ въ мъру слова того и увидитъ человъка, совершающаго убійство, то скажетъ: онъ сдълалъ этотъ гръхъ только однажды, а я убиваю каждый день.
- 117. Братъ спросилъ о томъ же словъ авву Анува, говоря: что такое сказалъ авва Пименъ? Авва Анувъ говоритъ ему: если достигнетъ человъкъ въ мъру слова сего, то,

увидъвъ гръхи брата своего, сдълаетъ, что праведность его поглотитъ ихъ. Братъ спросилъ: что есть праведность его? Старецъ отвътилъ: то, чтобъ всегда обвинять самого себя.

- 118. Братъ сказалъ аввъ Пимену: если впадаю я въ жалкое паденіе, то помыслъ мой снъдаетъ меня и укоряетъ: для чего ты палъ? Старецъ говоритъ ему: въ какой часъ впадетъ человъкъ въ прегръшеніе, пусть только скажетъ: согръшилъ и тотчасъ успокоится.
- 119. Говорили объ аввъ Пименъ, что онъ никогда не хотълъ давать слова поверхъ слова другаго старца, но всегда хвалилъ его.
- 120. Говорили, что когда какіе-нибудь братія приходили къ аввъ Пимену, то онъ отсылаль ихъ прежде къ аввъ Ануву, потому что тотъ былъ старше лътами, а авва Анувъ говорилъ имъ: подите къ аввъ Пимену, потому что онъ имъетъ даръ слова. Если же авва Анувъ сидълъ у аввы Пимена, то авва Пименъ совсъмъ не говорилъ въ присутствіи его.
- 121. Одинъ братъ, жившій внѣ селенія своего и много лѣтъ не входившій въ него, говорилъ братіямъ: вотъ уже сколько прошло лѣтъ, какъ я не ходилъ въ селеніе, а вы каждый разъ ходите туда. Сказали о немъ аввѣ Пимену, и старецъ отвѣтилъ: я пошелъ бы туда ночью и обошелъ бы все селеніе, чтобъ не хвалился помыслъ мой, что я не ходилъ въ него.
- 122. Авва Пименъ сказалъ: человъку всегда столь же необходимы смиреннмудріе и страхъ Божій, какъ дыханіе, исходящее изъ ноздрей его.
- 123. Братъ спросилъ авву Пимена: какъ мнѣ должно вести себя въ томъ мѣстѣ, гдѣ живу? Старецъ отвѣтилъ ему: имѣй мудрованіе пришельца, гдѣ бы ты ни жилъ; не желай, чтобъ слово твое имѣло первенство и найдешь покой.
- 124. Опять сказаль: повергаться предъ Богомъ, не мърять себя и бросать назадъ хотъніе свое суть орудія души.

- 125. Братъ спросилъ его; чему должно мнъ внимать, сидя въ келліи? Старецъ отвътилъ ему: я человъкъ, въ глубину тины погруженный по выю, бремя носящій на выъ и къ Богу вопіющій: помилуй мя!
- 126. Авва Пименъ говорилъ, что блаженный авва Антоній сказалъ: великое господство человъка въ томъ, чтобъ возвергнуть на себя гръхъ свой предъ лицемъ Господа и ожидать искушенія до послъдняго издыханія.
- 127. Опять сказаль: со стенаніями всѣ добродѣтели вошли въ домъ сей, кромѣ одной добродѣтели, безъ которой трудно стоять человѣку. Спросили его: что это? Онъ сказаль: то, чтобъ осуждать самого себя.
- 128. Братъ, придя къ аввъ Пимену, спросилъ его: что мнъ дълать? Отвътилъ ему старецъ: поди сблизься съ тъмъ, кто говоритъ: чего мнъ желать? И будешь имъть покой.
- 129. Опять сказаль, что авва Өеона говориль: хотя и стяжеть кто добродьтель самъ по себъ, Богъ не подаетъ ему благодати, ибо знаетъ, что онъ не быль въренъ, трудясь самъ по себъ. Но если тотъ пойдетъ къ другому на служеніе и послушаніе, то Онъ пребудетъ съ нимъ.
- 130. Опять сказаль: не исполняй воли своей, ибо необходимо паче смирять себя предъ братомъ своимъ.
- 131. Еще говорилъ: если человъкъ соблюдетъ чинъ свой, то не будетъ смущаться.
- 132. Опять сказаль: если увидъль что человъкъ и не сохраниль, то какъ можетъ онъ научить ближняго?
- 133. Опять сказалъ: человъкъ, живущій вмъстъ съ ближнимъ, долженъ быть какъ столпъ каменный: когда поносятъ не гнъваться, а когда хвалятъ не возноситься.
- 134. Авва Пименъ сказалъ: я говорю, что въ то мъсто, куда вверженъ будетъ сатана, буду вверженъ и я.
- 135. Братъ спросилъ авву Пимена: братія живутъ со мною, хорошо ли, чтобъ я приказывалъ имъ? Старецъ отвътилъ: нътъ, но самъ прежде дълай дъло, а они, если хотятъ жить, сами усмотрятъ себя. Братъ сказалъ ему: они сами желаютъ, чтобъ я приказывалъ имъ. Старецъ

отвътилъ: нъть, но будь для нихъ образцомъ, а не законоположникомъ.

- 136. Авва Пименъ сказалъ: если придетъ къ тебъ братъ и ты увидишь, что тебъ нътъ пользы отъ прихода его, то разыщи въ умъ своемъ и узнай, какой у тебя былъ помыслъ прежде прихода его, и увидишь, въ чемъ причина безполезности. Впрочемъ, если ты сдълаешь это со смиренномудріемъ и вниманіемъ, будешь непороченъ предъ ближнимъ своимъ, неся на себъ бремя гръховъ своихъ. Если человъкъ со стыдъніемъ искренностію будетъ сидъть съ къмъ, то не падетъ, ибо Богъ всегда предъ лицемъ его. А какъ я смотрю отъ такого сидънія пріобрътаетъ человъкъ страхъ Божій.
- 137. Опять сказаль: потому мы находимся въ такихъ трудахъ, что не принимаемъ участія въ братѣ нашемъ такъ, какъ Писаніе заповѣдало намъ принимать. Или не видимъ, какъ жена хананейская, послѣдуя за Спасителемъ, вопіяла и умоляла объ исцѣленіи дочери своей, и Спаситель принялъ ее и утѣшилъ.
- 138. Авва Пименъ разсказалъ: сидъли нъкогда старцы и вкушали, а авва Алоній прислуживалъ имъ. Старцы стали хвалить его, а онъ ничего не отвъчалъ на то. Нъкто наединъ спросилъ его: почему ты ничего не отвъчалъ старцамъ, когда они хвалили тебя? Авва Алоній сказалъ ему: если бъ я отвъчалъ имъ, это значило бы, что я принимаю похвалу.
- 139. Опять сказаль: земля, на которой заповъдаль Господь приносить жертву, есть смиренномудріе.
- 140. Авва Петръ разсказывалъ: пришли мы, семь отшельниковъ, къ аввъ Сисою, когда онъ жилъ въ Клисмъ, и просили сказать намъ слово. Онъ сказалъ: простите меня, я человъкъ простой. Но я ходилъ къ аввъ Ору, который былъ въ болъзни восемнадцать лътъ, и аввъ Аөре, и положилъ имъ метаніе, чтобъ они сказали мнъ слово. Авва Оръ говоритъ: что я скажу тебъ? Поди и дълай то, что видишь. Богъ есть Богъ того, кто ищетъ все большаго и больша-

го или нудитъ себя на все. Авва Оръ и авва Аөре были изъ одной страны, но миръ между ними былъ великій до самаго исхода изъ тъла. Авва Аөре имълъ великое послушаніе, а авва Оръ — смиренномудріе. Пробыль я у нихъ нъсколько дней, наблюдая за ними, и видълъ великое чудо, которое совершилъ авва Аөре. Кто-то принесъ имъ небольшую рыбу, и авва Аөре хотълъ приготовить ее для старца. Онъ имълъ въ рукахъ ножъ и ръзалъ рыбу, когда позвалъ его авва Оръ, тогда онъ оставилъ ножъ въ рыбъ, не доръзавъ ее. Я удивился великому его послушанію, тому, что онъ не сказаль: потерпи, пока не разръжу рыбу. Я спросилъ авву Аөре: гдъ нашелъ ты такое послушаніе? Онъ отвътилъ мнъ: оно не мое, а старцево. Потомъ сказалъ мнъ: поди посмотри послушаніе его. Затъмъ сварилъ рыбу, нарочно попортилъ ее и предложилъ старцу. Тотъ поълъ, ничего не сказавъ. Авва спросилъ: хороша ли, отче? Онъ отвътилъ: хороша. Послъ сего онъ принесъ ему немного весьма хорошо приготовленной и сказаль: попортиль я ее, отче! Тоть отвътиль: точно, попортилъ немного! Позже сказалъ мнъ авва Аөре: видишь, каково повиновеніе старцево?! Такъ я удалился отъ нихъ и всъми силами старался соблюдать все, что видълъ у нихъ. Вотъ что сказалъ авва Сисой. Одинъ из насъ просилъ его: сдълай милость, скажи намъ и самъ одно слово! Онъ сказаль: держащій безжребій съ разумомъ исполняетъ все Писаніе. Другой изъ насъ спросиль его: что есть странничество, отче? Онъ сказалъ: молчи и говори себъ: мнъ до того нътъ дъла — во вскомъ мъстъ, куда ни придешь. И это есть странничество.

141. Говорили объ аввъ Петръ и аввъ Епимахъ, что они очень согласно жили въ Раиоъ. Однажды, когда былъ объдъ при церкви, ихъ принуждали пойти за трапезу старцевъ, и съ великимъ трудомъ пошелъ туда одинъ авва Петръ. Позже, говоритъ ему авва Епимахъ: какъ осмълился ты пойти за трапезу старцевъ? Онъ отвъчалъ: если бъ я сълъ съ вами, то братія стали бы просить меня, какъ старца, чтобъ я благословилъ первый, и я былъ бы между вами, какъ стар-

шій. Теперь же, пойдя къ старцамъ, я былъ меньше всъхъ и смиреннъе помысломъ.

- 142. Авва Петръ сказалъ: не должно возноситься, когда Господь творитъ что-либо чрезъ насъ, но паче благодарить, что удостоились быть призваны Имъ. И это, говорилъ онъ, при всякой добродътели полезно помышлять.
- 143. Авва Пименъ разсказывалъ, что авва Пафнутій говорилъ: во всѣ дни жизни старцевъ дважды въ мѣсяцъ ходилъ я къ нимъ, имѣя отъ нихъ разстояніе въ двѣнадцать миль, и сказывалъ имъ всякій помыслъ, но они не говорили мнѣ ничего другаго, кромѣ сего: въ какое бы мѣсто ни пошелъ ты, не мѣряй себя и будешь покоенъ.
- 144. Петръ, пресвитеръ Дійскій, когда мы шли съ къмъ-либо, несмотря на то, что ради священства его принуждали стать впереди, становился позади, исповъдуя гръхи свои, какъ написано въ житіи аввы Антонія. И это дълаль онъ, никого не оскорбляя.
- 145. Нъкто изъ братьевъ пришелъ къ аввъ Сисою на гору аввы Антонія и между тъмъ, какъ говорили, спросиль авву Сисоя: ужели не достигъ ты еще въ мъру аввы Антонія? Старецъ сказалъ: если бъ я имълъ одинъ изъ помысловъ аввы Антонія, то сталъ бы весь, какъ огонь. Впрочемъ, знаю человъка, который съ трудомъ можетъ понести помыслъ его.
- 146. Братъ сказалъ аввъ Сисою: вижу, что память о Богъ всегда пребываетъ со мною. Старецъ говоритъ ему: не велико, что помыслъ твой всегда съ Богомъ; то велико, чтобъ зръть себя ниже всякой твари, ибо сіе и тълесный трудъ руководятъ къ смиренномудрію.
- 147. Пришли нъкоторые къ аввъ Сисою, чтобъ услышать отъ него слово, но онъ ничего не сказалъ имъ, а только повторялъ на все: простите мнъ. Увидъвъ корзины его, они спросили у ученика его Авраама: что дълаете вы съ сими корзинами? Онъ отвътилъ: туда и сюда употребляемъ ихъ. Услышавъ сіе, старецъ сказалъ: и Си-

сой ъстъ оттуда и отсюда. И братія много попользовались, услышавъ это, и удалились съ радостію, назидаясь смиреніемъ его.

- 148. Три старца пришли къ аввъ Сисою, услышавъ о дълахъ его, и первый спросилъ его: отче! Какъ могу я избавиться отъ ръки огненной? Но онъ не отвътилъ ему. Второй говоритъ: отче! Какъ могу я избавиться отъ скрежета зубовъ и червя неусыпающаго? Третій спросиль: отче! Что мнъ дълать, ибо память о тьмъ кромъшной убиваетъ меня? Старецъ сказалъ имъ въ отвътъ: я не помню ни о чемъ изъ сего. Богъ милосердъ, и уповаю, что Онъ сотворитъ со мною милость. Старцы, услышавъ слово его, удалились съ печалію, но старецъ, не желая попустить имъ удалиться съ печалію, вернувъ ихъ, сказалъ: блаженны вы, братія! Я позавидоваль вамь! Первый изъ васъ сказаль о ръкъ огненной, второй — о тартаръ, третій — о тьмъ. Если умъ вашъ обладаетъ такою памятію, то вамъ невозможно гръшить. Что же буду дълать я, жестокосердый, кому не дается видъть даже того, что есть «мученіе челов вкомъ», и оттого я гр вшу каждый часъ. Тогда, покаявшись ему, они сказали: какъ слышали мы, такъ и видимъ.
- 149. Когда однажды авва Сисой пришель въ Клисму, пришли нѣкоторые міряне повидать его. Много говорили они, но старецъ не говориль имъ ни слова. Наконецъ одинъ изъ нихъ сказалъ: что вы безпокоите старца? Онъ не ѣстъ, потому не можетъ и говорить. Старецъ отвѣтилъ: я ѣмъ, когда бываетъ потребность.
- 150. Нѣкогда пришли аріане къ аввѣ Сисою въ гору аввы Антонія и начали порицать православныхъ. Старецъ не отвѣчалъ имъ ничего, а, позвавъ ученика своего, сказалъ: Авраамъ! Принеси мнѣ книгу святаго Аванасія и почитай ее. Тѣ умолкли, и обличилось, что они въ ереси. Потомъ онъ отпустилъ ихъ съ миромъ.
- 151. Братъ просилъ авву Сисоя Өивейскаго: скажи мнъ слово. Онъ говоритъ ему: что имъю сказать тебъ? Я читаю въ Новомъ Завътъ и уклоняюсь на Ветхій.

- 152. Тотъ же братъ спросилъ авву Сисоя Петрейскаго о словъ, которое сказалъ авва Сисой Өивейскій. Старецъ отвътилъ: я во гръхъ ложусь и во гръхъ встаю.
- 153. Авва Сисой сказаль: ищи Бога, но не ища, гдъ Онъ обитаетъ.
- 154. Братъ спросилъ авву Сисоя: что мнѣ дѣлать? Онъ отвѣтилъ: дѣло, которое ты долженъ искать, есть крѣпкое молчаніе и смиреніе, ибо написано: блажени вси пребывающіи въ Немъ (Ис. XXX, 18). Такъ можешь ты спастись.
- 155. Авва Сисой спросиль однаго брата: какъ себя имъешь? Онъ отвътиль: тщетно иждиваю я дни, отче. Старецъ сказаль: если бъ и я тщетно иждиваль дни, то быль бы благодаренъ.
- 156. Братъ просилъ авву Сисоя: скажи мнѣ слово. Онъ сказалъ: что ты заставляешь меня говорить понапрасну? Вотъ, что видишь, то и дѣлай.
- 157. Говорили объ аввъ Сисоъ, что однажды, сидя, онъ воскликнулъ громкимъ голосомъ: о горе! Ученикъ спросилъ его: что съ тобою, отче? Старецъ сказалъ: однаго человъка ищу поговорить и не нахожу.
- 158. Говорили объ аввъ Сисоъ, что, когда онъ заболъль, сидъли у него старцы, а онъ говорилъ съ къмъ-то. Старцы спросили его: что ты видишь, авва? Онъ отвътилъ: вижу, что пришли за мною, и умоляю, чтобъ они оставили меня нъсколько покаяться. Одинъ изъ старцевъ говоритъ ему: если оставятъ тебя нынъ, можешь ли годиться на покаяніе (то есть на труды)? Старецъ сказалъ: если и не могу дълать, но постеню немного о душъ своей и довольно мнъ.
- 159. Братъ спросилъ авву Сисоя: какой путь приводитъ къ смиренію? Старецъ сказалъ ему: путь, приводящій къ смиренію, есть сей: воздержаніе, молитва къ Богу и бореніе себя быть ниже всякаго человъка.
- 160. Нъкто изъ отцевъ говорилъ: спросилъ я авву Сисоя: что означаетъ говорящееся объ идолахъ въ псалмъ? Старецъ отвътилъ: объ идолахъ написано: уста имутъ, и не возглаголютъ: очи имутъ, и не узрятъ: уши имутъ, и не услы-

- шать (Пс. CXXXIV, 16, 17). Таковъ долженъ быть и монахъ. Также идолы суть мерзость, и онъ долженъ почитать себя мерзостію.
- 161. Авва Сарматъ сказалъ: для меня лучше человъкъ согръшившій, если онъ позналъ, что согръшилъ, и покаялся, нежели не согръшившій и почитающій себя праведнымъ.
- 162. Авва Серинъ сказалъ: все время мое я провелъ въ трудахъ: жалъ, шилъ, плелъ, но при всемъ томъ, если бы рука Божія не питала меня, я не могъ бы пропитаться.
- 163. Мать Сунклитикія сказала: какъ невозможно корабля построить безъ гвоздей, такъ невозможно спастись безъ смиренномудрія.
- 164. Еще сказала: подражай мытарю, чтобъ не быть осуждену съ фарисеемъ, и избери кротость Моvсееву, чтобъ, краеобръзавъ сердце свое, ты преложилъ его во источники водъ.
- 165. Братъ просилъ авву Тиооя: скажи мнѣ слово! Онъ спросилъ: имѣешь ко мнѣ вѣру? Тотъ отвѣтилъ: имѣю. Итакъ, сказалъ онъ ему, иди и, что видишь меня дѣлающимъ, дѣлай и ты. Тотъ говоритъ: что же я вижу въ тебѣ, отче? Старецъ сказалъ: то, что помыслъ мой ниже всѣхъ людей.
- 166. Авва Иперехій сказаль: древо жизни, выростающее высоко, есть смиренномудріе.
- 167. Старецъ сказалъ: имъющій смиреніе смиряеть демоновъ, а не имъющій смиренія поругаемъ бываетъ демонами.
- 168. Въ одномъ городъ былъ епископъ, который по дъйствію діавола палъ въ блудъ. Хотя никто не зналъ о гръхъ его, но однажды, когда было полное собраніе въ церкви, самъ собою онъ исповъдалъ гръхъ свой предъ всъми, говоря: я палъ въ блудъ. Потомъ снялъ съ себя омофоръ и, положивъ его на престолъ, сказалъ: я не могу уже болъе быть вашимъ епископомъ. Тогда всъ съ плачемъ закричали: гръхъ твой да будетъ на насъ, только останься на епископствъ. Онъ ска-

залъ имъ на то: сдълайте же, что я виноватъ. Потомъ велълъ затворить большія церковныя двери, палъ у малаго изъ нея выхода и сказалъ: нътъ тому части съ Богомъ, кто, выходя, не попретъ меня ногами. По слову его всъ сдълали такъ, и когда выходилъ уже послъдній, былъ гласъ съ неба: ради великаго смиренія его, Я простилъ ему гръхъ его.

- 169. Старецъ сказалъ: не только смиреннословь, но и смиренномудрствуй, ибо невозможно тебъ возвыситься въ дълахъ Божіихъ безъ смиренномудрія.
- 170. Одинъ великій отшельникъ спросиль: почему такъ воюешь ты противъ меня, сатана? Услышавъ то, сатана сказалъ: потому что и ты сильно воюешь противъ меня.
- 171. Жили вмъстъ два брата по плоти, и пришель діаволь разлучить ихъ другъ съ другомъ. Однажды меньшій братъ зажигалъ свътильникъ и, поворачивая его, по дъйствію діавола, опрокинулъ. Другой братъ въ гнѣвѣ побиль его, но онъ, поклонясь, сказалъ: потерпи на мнѣ, братъ, я опять зажгу. И вотъ пришла сила Божія и мучила демона до утра. Демонъ пошелъ и разсказалъ начальнику своему о случившемся, и, когда онъ разсказывалъ, слышалъ то жрецъ еллинскій, пошелъ и, сдѣлавшись монахомъ, съ самаго начала держалъ смиреніе и говорилъ, что смиреніе уничтожаетъ всю силу врага, какъ и услышалъ онъ него самого: когда смущу я монаховъ, и одинъ изъ нихъ положитъ метаніе, то разрушается вся сила моя.
- 172. Старцы говорили: вънецъ монаха есть смиренномудріе.
- 173. Спросили старца: какъ душъ пріобрести смиреніе? И старецъ отвътиль: если она объ однихъ своихъ гръхахъ будетъ пещись.
- 174. Старецъ сказалъ: какъ земля никогда не падаетъ внизъ, такъ и смиряющій себя.
- 175. Старецъ говорилъ: смиреніе не гнъвается и не прогнъвляетъ никого.
- 176. Однаго изъ старцевъ-пустынниковъ бъснующійся человъкъ, испускавшій страшную пену, удариль по

ланитъ. Старецъ обратилъ ему другую, и демонъ, не снесши жженія смиренія, тотчасъ вышелъ.

- 177. Старецъ говориль: когда превзойдетъ въ тебя помыслъ высокоумія или гордости, то испытай совъсть свою: исполнилъ ли ты всъ заповъди, любишь ли враговъ своихъ и скорбишь ли о ранахъ ихъ, считаешь ли себя непотребнымъ рабомъ и гръшнъйшимъ всъхъ? И тогда не будешь высокоумствовать, будто исправенъ во всемъ, зная, что сей помыслъ все разрушаетъ.
- 178. Старецъ сказалъ: почитаемый или хвалимый болъе своего достоинства большой терпитъ вредъ, а нисколько не почитаемый людьми прославится свыше.
- 179. Братъ спросилъ старца: хорошо ли творить много метаній? Старецъ отвътилъ: видимъ, что, когда Іисусъ Навинъ палъ на лице свое, тогда явился ему Богъ.
- 180. Спросили старца: почему мы столько бываемъ боримы демонами? И онъ сказалъ: потому что отбрасываемъ оружія свои, то есть неисканіе чести, смиреніе, нестяжательность и терпъніе.
- 181. Братъ спросилъ старца: если братъ внесетъ ко мнѣ слова совнѣ, хочешь, авва, чтобъ я сказалъ ему: не вноси ихъ. Старецъ сказалъ: нѣтъ. Братъ спросилъ: почему? Старецъ отвѣтилъ: потому что, сказавъ ближнему не творить сего, не оказаться бы и намъ творящимъ то же, если не возможемъ соблюсти того. Братъ сказалъ: итакъ, что же дѣлать? Старецъ отвѣтилъ: если хочешь молчатъ. Примѣра сего достаточно для ближняго.
- 182. Спросили старца: что есть смиреніе? И онъ отвътиль: если согръшить предъ тобою братъ твой, простить ему прежде, нежели онъ раскается предъ тобою 1.
- 183. Старецъ говорилъ: ни въ какомъ искушеніи не обвиняй людей, но себя одного, говоря: гръхъ моихъ ради случилось сіе со мной<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>См. также апофеегму 255.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. также апофеегму 257.

- 184. Братъ спросилъ старца: что есть смиренномудріе? Старецъ отвътилъ: то, чтобъ благотворить злотворящимъ тебъ. Говоритъ братъ: если же не достигъ кто въ мърусію, что ему дълать? Старецъ сказалъ: пусть бъжитъ, емшись молчанія.
- 185. Братъ спросилъ старца: въ чемъ состоитъ странничество? Старецъ сказалъ: я зналъ брата-странника, который, находясь въ церкви, гдъ случилось быть трапезъ любви, сълъ вмъстъ съ братіями за трапезу. Нъкіе спросили: кто позвалъ и этого? И сказали ему: встань и выйди отсюда! Онъ всталъ и вышелъ, но другіе, сжалившись надъ нимъ, пошли и опять позвали. Послъ спросили его: что было у тебя на сердцъ, когда былъ ты высланъ и когда опять былъ введенъ? Онъ отвътилъ: я положилъ въ сердцъ своемъ, что я то же, что собака: когда гонятъ ее отбъгаетъ; когда кликнутъ опять приходитъ.
- 186. Однажды пришли нѣкіе въ Өиваиду къ одному старцу и привели съ собой бѣсноватаго, чтобъ онъ уврачеваль его. Старецъ, послѣ сильныхъ молитвъ о томъ, сказалъ демону: выйди изъ созданія Божія! Демонъ говоритъ старцу: выйду, только скажи мнѣ: кто такіе козлища и кто агнцы? Старецъ отвѣтилъ: козлище я, а агнцевъ знаетъ Богъ. Услышавъ сіе, демонъ сильно закричалъ: вотъ выхожу ради смиренія твоего, и вышелъ въ тотъ же часъ.
- 187. Одинъ егупетскій монахъ жилъ въ предградіи Константинополя при царъ Өеодосіи младшемъ. Однажды царь, проходя тъмъ путемъ и оставивъ всъхъ, пришелъ одинъ и постучался къ монаху. Тотъ отворилъ ему и, хотя узналъ, кто онъ, но принялъ его какъ однаго изъ чиновниковъ. Когда царь вошелъ, старецъ сотворилъ молитву, и они съли. Царь началъ его спрашивать: какъ живутъ отцы, кои въ Егуптъ? Тотъ сказалъ: всъ молятся о спасеніи твоемъ. Потомъ сказалъ ему: вкуси немного, намочилъ ему хлъбовъ (сухихъ), влилъ немного елея и положилъ соли. Царь вкусилъ. Старецъ подалъ ему воды, и онъ выпилъ. Потомъ

спросиль его царь: знаешь, кто я? Старець отвътиль: Богь тебя знаеть! Тогда царь сказаль ему: я — царь Өеодосій! И старець тотчась поклонился ему. Царь говорить ему: блаженны вы, что не имъете попеченій житейскихь. Воистину, рожденный на царство, я никогда съ такою пріятностію не ъль хлъба и не пиль воды, какъ нынъ. Съ тъхъ поръ царь началь чтить старца, но старець убъжаль и опять пришель въ Егупеть.

188. Одинъ старецъ-отшельникъ, блуждая ПО пустынъ, подумалъ самъ въ себъ, что исполнилъ всъ добродътели и началъ молиться Богу, говоря: покажи, чего мнъ не достаетъ, и я то сдълаю! Богъ, желая смирить помыслъ его, сказалъ ему: поди къ такому-то архимандриту и, что онъ скажетъ тебъ, то сдълай. А архимандриту открылъ Богъ: придетъ къ тебъ такой-то отшельникъ, скажи ему: возми бичъ и паси свиней. Когда старецъ пришелъ къ архимандриту, то, цъловавъ другъ друга, они съли и отшельникъ сказалъ: скажи мнъ, что мнъ дълать, чтобы спастись? Тотъ говоритъ ему: сдълаешь ли, что ни скажу тебъ? Онъ сказалъ: сдълаю. Тотъ говоритъ: возьми бичъ и иди паси свиней. Отшельникъ пошелъ и пасъ свиней. Знавшіе его и слышавшіе о немъ, узнавъ, что онъ пасетъ свиней, говорили: посмотрите на отшельника, о которомъ мы слышали! Навърное онъ изступилъ изъ ума или въ немъ демонъ, коль онъ пасетъ свиней. Но Богъ, видя смиреніе его, съ коимъ онъ переносилъ такое поношеніе отъ людей, возвратилъ его на прежнее мъсто.

189. Старецъ сказалъ: не говори въ сердцъ своемъ противъ брата твоего, что я трезвеннъе его и живу болъе подвижнически, но покорись благодати Христовой въ духъ нищеты и любви нелицемърной, чтобъ не впасть тебъ въ духъ велехваленія и не погубить труда своего, ибо написано: мняйся стояти, да блюдется, да не падетъ (1 Кор. X, 12), будь же солію осоленъ въ Господъ.

190. Старецъ говорилъ: никогда не преступалъ я чина моего, чтобъ идти ввысь, и никогда, низведенный въ

смиреніе, я не смущался, ибо вся моя забота — молиться Богу, пока ни изведетъ Онъ меня изъ ветхаго человъка.

- 191. Братъ просилъ старца: скажи намъ о спасеніи, авва! Впрочемъ, хотя и скажешь, мы не соблюдемъ того, потому что солено-горька земля наша.
- 192. Говорили старцы: когда не бываемъ боримы, тогда паче нужно смиряться, ибо Богъ, видя нашу слабость, покрываетъ насъ, а если возмечтаемъ о себъ, Онъ возьметъ отъ насъ покровъ свой, и мы погибнемъ.
- 193. Одному изъ братьевъ явился діаволь, преобразившись въ ангела свъта, и говоритъ ему: я Гавріилъ и посланъ къ тебъ. Но братъ сказалъ: смотри, не къ другому ли ты посланъ, ибо я недостоинъ сего. И діаволъ тотчасъ изчезъ.
- 194. Старцы говорили: хотя видимо явится тебъ ангель, не принимай, но смири себя, говоря: я недостоинъ видъть ангела, потому что живу во гръхахъ.
- 195. Говорили объ одномъ старцъ, что онъ, сидя въ келліи своей и подвизаясь, видълъ демоновъ явно и уничижалъ ихъ. Діаволъ, видя себя побъждаемымъ отъ старца, явился ему и сказалъ: я Христосъ. Увидъвъ его, старецъ смежилъ очи свои. Діаволъ спросилъ: для чего смежаешь ты очи свои? Я Христосъ. Старецъ отвътилъ ему: я не хочу видъть здъсь Христа. И діаволъ, услышавъ сіе, исчезъ.
- 196. Другому старцу говорили демоны: желаешь видъть Христа? Онъ же сказалъ имъ: анаөема вамъ и тому, о чемъ вы говорите! Ибо я върую моему Христу, Который сказалъ: аще кто речетъ вамъ: се здъ Христосъ, или ондъ, не имите въры (Мө. XXIV, 23). И они тотчасъ исчезли.
- 197. Разсказывали объ одномъ старцъ, что онъ семьдесятъ седмицъ принималъ пищу по единажды въ каждую и молился объ одномъ реченіи Писанія, но Богъ не открылъ ему того. Наконецъ сказалъ онъ себъ: сколько трудовъ подъялъ я и ничего не успълъ. Пойду же къ брату моему и спрошу его. Но лишь только онъ затворилъ дверь, чтобы пойти, посланъ былъ къ нему Ангелъ Господень, который сказалъ:

семьдесятъ седмицъ, что ты постился, не взошли предъ Бога, но когда ты смирилъ себя и пошелъ къ брату, я посланъ открыть тебъ то слово. И объяснивъ ему слово, о которомъ онъ просилъ, отступилъ отъ него.

- 198. Старецъ говорилъ: если кто со страхомъ Божіимъ и смиреніемъ повелитъ брату сдѣлать какое дѣло, то слово его, ради Бога изшедшее изъ устъ, располагаетъ брата подчиниться и сотворить повеленное. Если же кто повелеваетъ брату не по страху Божію, а по господству, желая властвовать надъ нимъ, то Богъ, видящій сокровенное сердце, не извѣщаетъ его послушаться и сдѣлать, ибо явно дѣло, для Бога бывающее, и явно дѣло господства. Божіе смиренно съ утѣшеніемъ, а которое съ господствомъ исполняетъ гнѣва и смущенія, потому что оно отъ лукаваго.
- 199. Старецъ сказалъ: по-моему, лучше побъжденіе со смиренномудріемъ, нежели побъда съ гордостію.
- 200. Старецъ сказалъ: не презирай того, кто при тебъ, ибо не знаешь, въ тебъ ли Духъ Божій или въ немъ? Говорю: того, кто при тебъ, то есть прислуживающаго тебъ.
- 201. Братъ спросилъ старца: если, живя съ братъями, увижу какое недолжное дъло, совътуешь ли мнъ сказать имъ? Старецъ отвътилъ: если есть старшіе тебя или сверстники, то болъе будешь имъть покоя, если смолчишь. Самъ ты умалишь себя и будешь безпопечителенъ. Братъ сказалъ ему: итакъ, что же мнъ дълать, ибо меня смущаютъ духи? Старецъ отвътилъ: коль то тяготитъ тебя, то напомни имъ однажды со смиреніемъ и, если не послушаютъ тебя, оставь трудъ свой, отсъкая предъ Богомъ волю свою. Но смотри не выказывай себя, чтобъ было по Богу попеченіе твое. Впрочемъ, какъ я думаю, лучше молчать, ибо въ этомъ есть смиреніе.
- 202. Одинъ братъ оскорбился на другаго брата. Сей, услышавъ объ этомъ, пришелъ покаяться ему, но братъ не отворилъ ему двери. Тотъ пошелъ къ одному старцу и разсказалъ ему о семъ. Старецъ сказалъ въ отвътъ: смотри,

не имъешь ли ты самооправданія въ сердцъ своемъ, осуждая брата, какъ виновнаго, а себя оправдывая? Потому ему не извъщено отворить тебъ. Впрочемъ, вотъ что я скажу тебъ: хотя онъ согръшилъ противъ тебя, поди и положи въ сердцъ своемъ, что ты согръшилъ противъ него, и оправдай брата своего. Тогда Богъ извъститъ его прійти съ тобою въ единомысліе. Братъ повърилъ и сотворилъ такъ. Когда потомъ онъ пришелъ къ брату и постучался, тотъ, лишь только услышалъ стукъ, отворилъ, первый покаялся ему и отъ души цъловалъ его, и они потомъ были между собой въ великомъ миръ.

203. Говорили объ одномъ изъ отцевъ, что онъ семь лѣтъ молилъ Бога объ одномъ даръ, и онъ данъ былъ ему. Потомъ онъ пошелъ къ одному великому старцу и открылъ ему о даръ. Старецъ тотъ, услышавъ сіе, возскорбълъ и сказалъ: великъ трудъ! Иди и моли Бога другіе семь лѣтъ, да возмется отъ тебя даръ сей, ибо онъ неполезенъ тебъ. Онъ пошелъ и сдълалъ такъ, и даръ взятъ былъ отъ него.

204. Братъ спросилъ старца: въ чемъ состоитъ преспъяніе человъка по Богу? Старецъ отвътилъ: преспъяніе человъка есть смиреніе, ибо насколько кто низводится въ смиреніе, настолько возводится къ преспъянію.

205. Старецъ сказалъ: или, бъгая, бъгай людей, или посмъвайся міру и людямъ, творя себя боримымъ во многомъ.

206. Старецъ сказалъ: если, смиряя себя, скажешь кому-либо: прости мнъ, — то пожжешь демоновъ.

207. Старецъ сказалъ: если стяжешь молчаніе, то не почитай себя исправляющимъ добродѣтель, но говори: я недостоинъ и говорить.

208. Старецъ говорилъ: если бъ хлъбникъ не полагалъ покрывала на глаза мелющаго животнаго, оно обратилось бы и поъло труды свои. Такъ и мы пріемлемъ, по устроенію Божію, покровы, чтобъ не видъли добра, какое дълаемъ, и, ублажая самихъ себя, не погубили бы мзды своей. Потому и оставляемы бываемъ иногда въ скверныхъ по-

мыслахъ и ихъ однихъ видимъ, чтобъ осуждали самихъ себя. И сіи скверны служатъ намъ покровомъ небольшого нашего добра, ибо когда человъкъ осудитъ себя, то не погубитъ мзды своея.

- 209. Спросили старца: что есть смиреніе? И онъ отвътиль: смиреніе есть великое и божественное дъло. Путь же къ смиренію тълесные труды и почитаніе себя гръшникомъ и низшимъ всъхъ. Братъ спросиль: что значить быть ниже всъхъ? Старецъ сказаль: это значитъ не внимать чужимъ гръхамъ, а всегда только своимъ и непрестанно молиться о нихъ Богу.
- 210. Братъ спросилъ старца: скажи мнѣ, какое бы дѣло мнѣ соблюдать, чтобы спастись? Старецъ отвѣтилъ: если возможешь снести, когда тебя унизятъ, то это будетъ выше всѣхъ добродѣтелей.
- 211. Старецъ говорилъ: переносящій уничиженіе, поношеніе и ущербъ можетъ спастись.
- 212. Старецъ сказалъ: не имъй знакомства съ игуменомъ и не учащай къ нему, ибо чрезъ это ты и дерзость возымъешь и самъ, наконецъ, захочешь быть игуменомъ.
- 213. Одинъ святой мужъ, увидъвъ гръшащаго, горько заплакалъ и сказалъ: сей нынъ, а я завтра. Такъ, какъ бы кто ни гръшилъ предъ лицемъ твоимъ, не осуждай его, но имъй себя гръшнъйшимъ его.
- 214. Былъ въ киновіи одинъ братъ, который бралъ на себя всѣ грѣхи, взносимые на него братьями, и даже до блуда обвиняль себя, говоря: я то сдѣлаль. Нѣкоторые изъ братій, не зная дѣланія его, начали роптать и говорили: сколько грѣховъ надѣлалъ этотъ, а между тѣмъ совсѣмъ не работаетъ! Но авва, зная дѣланіе его, говорилъ имъ: для меня лучше одна его рогожа со смиреніемъ, нежели всѣ ваши съ гордостію. И хотите ли получить удостовъреніе отъ Бога? Потомъ принесъ по три ихъ рогожи и одну рогожу брата и, разведши огонь, бросилъ ихъ туда. Все они сгорѣли, кромѣ рогожи брата. Увидѣвъ сіе, братія въ страхѣ положили ему метаніе и послѣ имѣли его какъ отца.

- 215. Одинъ монахъ, получивъ рану, не только стерпълъ то, но и положилъ метаніе нанесшему ее, и рана тотчасъ исцълъла.
- 216. Старецъ сказалъ: не влагай въ сердце свое осужденія на брата за какое бы то ни было дъло.
- 217. Спросили старца: какъ нъкоторые говорятъ, что видятъ видънія ангеловъ? Старецъ отвътилъ: блаженъ тотъ, кто всегда видитъ гръхи свои.
- 218. Одинъ старецъ, жившій при Іорданъ, вошель въ часъ зноя въ пещеру и нашелъ тамъ льва, который началъ скрежетать зубами и рычать. Старецъ сказалъ ему: что ты скорбишь? Есть мъсто, можно помъститься и мнъ, и тебъ. Если не хочешь, встань и выйди. И левъ, не вынесши сего слова, вышелъ.
- Братъ спросилъ старца: почему, когда я полагаю метаніе имъющему нъчто на меня, то вижу, что онъ неискрененъ со мною? Старецъ говоритъ: скажи мнъ истину: не имъшь ли въ сердцъ своемъ самооправданія, когда полагаешь метаніе согръшившему противъ тебя, думая, что онъ согръшилъ противъ тебя, и только по заповъди полагаешь ему метаніе? Братъ отвътиль: точно имъю. Старецъ сказалъ: посему Богъ и не полагаетъ ему на серце быть искреннимъ съ тобою, что ты не полагаешь ему метанія съ убъжденіемъ, будто ты согръшиль противъ него, а напротивъ, почитаешь его согръшившимъ противъ тебя. Но хотя онъ и согръшилъ противъ тебя, положи въ сердцъ своемъ, что ты гръшенъ противъ брата своего и оправдай, тогда Богъ положитъ ему на сердце быть искреннимъ съ тобою. При семъ разсказалъ ему въ примъръ такой случай: были два благочестивыхъ мірянина, кои, согласясь между собою, оставили міръ и сдълались монахами. По неразумной ревности, не понявши, какъ должно, еvангельскаго слова, они скопили себя царствія ради Божія. Архіепископъ, услышавъ о томъ, отлучилъ ихъ. Они же, думая, что сдълали хорошо, вознегодовали на него, говоря: мы скопили себя царствія ради Божія, а они отлучили насъ, но пойдемъ и скажемъ о

семъ архіепископу Іерусалимскому! Пошли и сказали ему все. Архіепископъ говоритъ имъ: и я отлучаю васъ. Опечалившись тъмъ, они пошли въ Антіохію къ архіепископу и сказали ему о своемъ дълъ, но и онъ отлучилъ ихъ. Говорятъ они другъ другу: пойдемъ въ Римъ къ папъ, и онъ оправдаетъ насъ. Придя къ великому архіепископу Рима, разсказали ему, что сдълали съ ними архіепископы, и прибавили: теперь мы пришли къ тебъ, потому что ты первый между всъми. Но и онъ сказалъ имъ: и я отлучаю васъ, и да будете отлучены. Въ недоумъніи они сказали одинъ другому: они другъ другу потакаютъ, потому что вмъстъ собираются на соборахъ. Но пойдемъ къ святому Божію Епифанію, епископу Кипрскому, ибо онъ пророкъ и не пріемлетъ лица человъческаго. Когда они приближались къ городу его, открыто было ему о нихъ, и онъ послалъ навстръчу имъ сказать: даже и въ городъ сей не входите. Посему, придя въ себя, они сказали: поистинъ, мы согръшили. Пусть бы тъ неправедно насъ отлучили, но ужели и сей пророкъ? Вотъ и Богъ открылъ ему о насъ. И осудили они себя сами за дъло, которое сдълали. Тогда сердцевъдецъ Богъ, видя, что они осудили себя во истинъ, далъ извъщеніе о томъ Епифанію, епископу Кипрскому, и онъ самъ собою послалъ привести ихъ и утъщилъ, принялъ въ общеніе, и потомъ написаль архіепископу Александрійскому: пріими чадъ своихъ, ибо они покаялись поистинъ. Итакъ, — сказалъ старецъ, вотъ въ чемъ врачеваніе человъка и чего хочетъ Богъ: чтобъ человъкъ положилъ гръхъ свой на себя предъ лицемъ Его!

- 220. Старецъ сказалъ: хочу лучше быть учиму, нежели учить.
- 221. Старецъ сказалъ: скромность со смиреніемъ вездъ хороши, ибо иной бываетъ радушенъ и являетъ себя любовнымъ, но, если онъ дълаетъ это не въ мъру, осуждается, а скромный, оградившій себя смиреніемъ, всегда имъетъ честь.
- 222. Опять сказаль: смиреніе сильнѣе всякой силы, и одинъ изъ отцевъ разсказываль: вблизи другъ дру-

га были два епископа, имъвшіе неудовольствіе одинъ на другаго, изъ которыхъ одинъ былъ богатъ и силенъ, а другой — смиренъ. Сильный покушался сдълать зло смиренному, и сей, услышавъ о томъ, говоритъ клиру своему: мы побъдимъ его благодатію Божіею. Они говорятъ ему: владыко! Кто можетъ побъдить его? Онъ отвътилъ: подождите, дъти, и увидите милость Божію. Итакъ, дождавшись, когда тотъ долженъ былъ совершать торжество мучениковъ, говоритъ онъ клиру своему: послъдуйте за мною и, что увидите меня дълающимъ, дълайте и вы, и побъдимъ его. Они недоумъвали въ себъ: что будетъ онъ дълать?! Пришли они къ тому епископу, и, когда проходилъ крестный ходъ при собраніи цълаго города, смиренный епископъ палъ къ его ногамъ со всѣмъ клиромъ своимъ и сказалъ: прости намъ, владыко! Мы рабы твои. Тотъ, пораженный такимъ поступкомъ и придя въ сокрушеніе, потому что Богъ измънилъ сердце его, схватился за ноги епископа и сказаль: ты владыко мой и отецъ! Съ тъхъ поръ водворилась между ними совершенная любовь. Тогда смиренный епископъ сказалъ клиру своему: не говорилъ ли я вамъ, дъти, что мы побъдимъ его благодатію Христовою! И вы, если будете съ къмъ во враждъ, творите то же благодатію Господа нашего Іисуса Христа.

223. Старецъ сказалъ: если бы мы ревновали о смиреніи, то не имъли бы нужды въ наказаніи, ибо всъ бъды бываютъ съ нами за возношеніе. Если Апостолу данъ былъ ангелъ сатанинъ, да ему пакости дъетъ, да не превозносится (2 Кор. XII, 7), не тъмъ ли паче намъ, возносящимся, данъ будетъ самъ сатана попирать насъ, пока смиримся.

224. Братъ спросилъ старца: въ чемъ состоитъ успъхъ монаха? Старецъ отвътилъ: смиреніе ведетъ монаха къ преспъянію.

225. Старецъ сказалъ: вънецъ монаха есть смиреніе. Если монахъ будетъ осуждать себя во всякомъ дълъ съ великимъ смиреніемъ и любовію къ Богу, то, гдъ бы ни жилъ онъ, будетъ имъть покой благодатію Христовою.

- 226. Одному старцу, ради великаго смиренія его, Богъ низпослалъ даръ прозрѣнія. Но старецъ, впервые предузнавъ, что идутъ къ нему для посещенія, началъ молиться Богу, чтобъ взятъ былъ отъ него даръ сей. Потомъ пошелъ къ другому великому старцу и просилъ его, говоря: спостражди мнѣ, да взята будетъ отъ меня вещь сія. Такъ, сидя каждый въ келліи своей, молились они о семъ Богу, и пришелъ старцу гласъ: вотъ вземлю его отъ тебя, но когда бы ни захотелъ, будешь имѣть его.
- 227. Быль одинь братолюбець, исполненный любви и никогда не мыслившій зла. Другой брать украль вещи и положиль у него, и онь не зналь о томъ. Спустя нѣсколько дней, вещи были узнаны, и старець, приведенный въ собраніе, положивь метаніе, говориль: простите мнѣ, каюсь! Позже пришель брать, укравшій вещи, и, разговаривая со старцемь, спросиль его: ты украль вещи? Старець положиль метаніе брату и сказаль: прости мнѣ. Равнымь образомь, если падаль кто-либо изъ братій и запирался, онь полагаль метаніе и говориль: я сдѣлаль этотъ грѣхь, простите мнѣ. Столько быль любвеобилень и смиренномудрь сей преподобный, что никого никогда не оскорбляль даже и словомъ.
- 228. Одинъ отшельникъ поставленъ былъ епископомъ и по скромности и любви къ безмолвію никого не
  наказывалъ, долготерпѣливо снося паденія каждаго. Такъ,
  экономъ его не какъ должно смотрѣлъ за вещами церковными и нѣкоторые сказали ему: почему не наказываешь ты
  эконома, столько нерадиваго? Епископъ же отложилъ наказаніе. На другой день идутъ опять огорчившіе его изъ-за
  эконома, и епископъ, узнавъ о томъ, скрылся отъ нихъ. Тѣ,
  придя и не видя епископа, начали искать его и, нашедши,
  спросили: почему ты скрылся отъ насъ? Онъ отвѣтилъ: потому что то, что стяжевалъ я шестьдесятъ лѣтъ, молясь Богу,
  вы хотите похитить у меня въ два дня.
- 229. Старецъ сказалъ: если будетъ между тобою и другомъ слово скорбное, и тотъ запрется въ семъ словъ, не

напирай на него, говоря: ты сказалъ. Потому что онъ обратится и скажетъ: точно сказалъ, и что же? И произойдетъ между вами еще большее неудовольствіе. При семъ разсказалъ: два старца въ Келліяхъ бесъдовали о словъ Писанія. Одинъ погръшилъ въ словъ, и другой сказалъ о томъ пресвитеру. Пресвитеръ всталъ, пошелъ къ тому старцу и спросилъ его: сказалъ ты это слово? Тотъ отвътилъ: сказалъ. Онъ говоритъ ему: когда придешь въ церковь, запрись въ семъ словъ. Когда пришелъ онъ въ церковь, пресвитеръ спросилъ его: сказалъ ты такое слово? Тотъ отвъчалъ: нътъ. Онъ спрашиваетъ другаго старца: слышалъ ты такое слово? Тотъ тоже заперся и положилъ метаніе. И былъ великій миръ.

- 230. Нѣкогда въ Скитѣ одинъ братъ звалъ другаго брата, говоря: приди ко мнѣ въ келлію и я омою тебѣ ноги. Но онъ не пошелъ. Тотъ въ другой разъ и въ третій сказалъ ему то же; онъ не пошелъ. Наконецъ братъ пришелъ въ келлію его и, положивъ метаніе, просилъ его: приди въ келлію мою! Онъ всталъ и пошелъ съ нимъ. Братъ спросилъ его: почему ты не приходилъ прежде, хотя я часто просилъ тебя? Онъ отвътилъ: когда словомъ однимъ говорилъ ты, я не былъ извъщенъ пойти. Когда же увидълъ дѣло монашеское, то есть метаніе, то съ радостію пошелъ съ тобою.
- 231. Братъ спросилъ старца: что мнѣ дѣлать? Меня смущаетъ тщеславіе. Старецъ отвѣтилъ: хорошо дѣлаешь, ибо ты сотворилъ небо и землю! Приведенный тѣмъ въ сокрушеніе, братъ, положивъ метаніе, сказалъ: прости мнѣ, ибо я ничего такого не сдѣлалъ! Старецъ говоритъ ему: если Сотворившій ихъ пришелъ къ намъ со смиреніемъ, то ты скудель, для чего тщеславишься? И что сдѣлалъ ты, бѣдный?
- 232. Говорили о двухъ братіяхъ, что, когда они сидъли вмъстъ и бесъдовали, произошло между ними небольшое неудовольствіе. Одинъ изъ нихъ, возвратясь въ келлію свою, не могъ усидъть и, придя къ брату, положилъ ему метаніе. Тотъ говоритъ ему: прости, мнъ и въ умъ не приходило, что между нами есть неудовольствіе. Авва Авраамъ пошелъ

и разсказалъ о дълъ семъ аввъ Пимену, и старецъ сказалъ: одинъ изъ нихъ нашелъ путь, ибо дъломъ показалъ смиреніе.

- 233. Старецъ сказалъ: не тотъ смиренномудръ, кто самъ себя уничижаетъ, но тотъ, кто съ радостію пріемлетъ поношеніе и безчестіе отъ ближняго.
- 234. Былъ въ Келліяхъ одинъ братъ, который въ такое пришелъ смиреніе, что всегда молился такъ: Господи! Пошли мнъ огневицу, ибо, будучи здоровъ, я преслушиваю Тебя.
- 235. Одинъ братъ отрекся міра вмъстъ съ цемъ своимъ по плоти, и оба они пребывали въ одномъ монастыръ. Спустя нъсколько времени, братъ услышалъ объ отцъ своемъ, что онъ исцълилъ однаго больнаго отъ демона, пошелъ и разсказалъ о томъ великому старцу, говоря съ печалію: авва! Отецъ мой преуспъль и изгналь демона изъ брата, а я въ нерадъніи пребываю, и никакого не видно во мнъ успъха. Старецъ говоритъ ему: поистинъ, сынъ мой, не есть то преспъяніе, чтобъ изгонять демоновъ или врачевать больныхъ, ибо сіе не человъкъ творитъ, а сила Божія и въра приходящаго, и многіе, не уразумъвъ сего, отъ врачеваній впадали въ гордость и погибали. А я говорю, что если человъкъ придетъ въ истинное смиреніе, то другаго преспъянія, больше сего, нътъ, потому что оно никогда не падаетъ, ибо смирившій душу свою куда и упадетъ, когда онъ повергъ себя долу. Признакъ сего — когда кто, будучи безчестимъ, радуется.
- 236. Одинъ искусный братъ пришелъ изъ Скита въ Өиваиду и вступилъ въ киновію, въ которой почти всъ братія были мужи святые изъ такъ называемыхъ тавеннисіотовъ. Пробывъ тамъ нъсколько дней, говоритъ онъ архимандриту: сотвори молитву, авва, и отпусти меня, ибо я не могу пребывать здъсь! Авва спрашиваетъ: почему, сынъ мой? Братъ отвъчаетъ ему: потому что здъсь нътъ труда, а посему и мзды. Всъ здъшніе отцы суть подвижники, а я человъкъ гръшный и пойду туда, гдъ могу встрътить поношеніе и уничиженіе, ибо сіи спасаютъ человъка гръшнаго. Удивясь

тому и узнавъ, что онъ дълатель, авва отпустилъ его, сказавъ: поди, сынъ мой, мужайся, и да кръпится сердце твое, и потерпи Господа (Пс. XXVI, 14).

- 237. Старецъ сказалъ: смиреніе часто и безъ трудовъ спасало многихъ, какъ свидътельствуютъ о семъ мытарь и блудный сынъ, кои, произнесши только нъсколько словъ, были спасены. Труды человъка, если нътъ при нихъ смиренія, губятъ его, ибо многіе отъ великихъ трудовъ, какіе подъемлютъ, падаютъ въ гордость, какъ фарисей.
- 238. Братъ пришелъ къ старцу и спросилъ его: каково тебъ, отче? Старецъ отвъчалъ: худо. Братъ говоритъ ему: почему, авва? Старецъ сказалъ: вотъ уже восемнадцать лътъ предстою я Богу, проклиная себя и говоря: прокляти вси, уклоняющися от заповъдей Твоихъ (Пс. CXVIII, 21). Услышавъ сіе, братъ вышелъ, получивъ великую пользу отъ смиренія старцева.
- 239. Пришель нъкогда въ Раиоу богатый человъкъ изъ чужой страны и даль въ милостыню братіямъ по монетъ, послаль также и одному безмольнику, сидъвшему тамъ въ келліи. Въ ту ночь видитъ старецъ поле, исполненное терній, и кого-то, говорящаго ему: ступай жни на полъ давшаго тебъ монету. Утромъ послаль безмольникъ за приславшимъ ему монету христолюбцемъ и отдалъ ее ему, говоря: прими, братъ, монету. Куда мнъ жать чужія тернія! О, если бы очиститъ хотя свои!
- 240. Старецъ сказалъ: если сидишь въ пустынъ на безмолвіи, не содержи въ умъ, будто дълаешь что-то великое, но лучше почитай себя собакою, изгнанною изъ среды народа и привязанною за то, что нападаетъ на людей и кусаетъ ихъ.
- 241. Старецъ сказалъ: если человъкъ потрудится въ томъ, чтобъ всегда обличать, укорять и уничижать сокровенно душу свою, то увъритъ ее, что она безчестнъе собакъ и звърей, ибо тъ никогда не прогнъвляли Сотворившаго ихъ и не пріидутъ на судъ. Гораздо лучше не востать на судъ, нежели, воставши, въчно мучиться.

- 242. Братъ, томимый нечистыми помыслами, скорбълъ и отъ великаго смиренія говорилъ: если я помышляль таковое, то нѣтъ мнѣ части въ спасеніи. Пошель онъ къ великому старцу и просилъ помолиться о немъ, чтобъ Господь облегчилъ его отъ помысловъ. Старецъ сказалъ ему: это не полезно тебѣ, сынъ мой. Но братъ не переставалъ убѣждать старца. Старецъ помолился Богу, и брань взята была отъ брата, но вскорѣ онъ впалъ въ высокоуміе и гордость, потому пошелъ просить старца, чтобъ вернулись помыслы и смиреніе, которыя онъ имѣлъ прежде.
- Братъ пришелъ къ одному изъ отцевъ въ лауру аввы Дула, что выше Іерихона, и спросиль его: отче! Каково тебъ? Старецъ отвъчалъ: вотъ уже тридцать лътъ, какъ я, становясь на молитву, лгу предъ Богомъ въ молитвъ моей, ибо злопамятствую на брата своего, а Богу говорю: остави намъ... яко и мы оставляемъ (Мө. VI, 12); все попеченіе у меня только о томъ, чтобъ ъсть, а говорю: забыхъ снъсти хлъбъ мой (Пс. CI, 5); сплю да утра, но пою: въ полунощи востахъ исповъдатися имени Твоему (Пс. CXVIII, 62); не имъю нисколько сокрушенія и говорю: утрудихся воздыханіем вмоим в (Пс. VI, 7) и быша слезы моя мнъ хлъбъ день и нощь (Пс. XLI, 4); помышляю въ сердцъ своемъ лукавое и говорю: поученіе сердца моего предъ Тобою выну (Пс. XVIII, 15); не пощусь, а говорю: колъна моя изнемогоста отъ поста (Пс. CVIII, 24); исполненный гордости, всячески покою плоть свою, а, какъ бы ругаясь надъ собою, говорю: виждь смиреніе мое, и трудъ мой, и остави вся гръхи моя (Пс. XXIV, 18); не готовъ, а говорю: готово сердце мое Боже (Пс. LVI, 8; CVII, 2), и вообще вся служба моя и молитва моя служитъ въ обличеніе мнъ и устыдъніе меня. Братъ сказалъ старцу: я думаю, отче, что Давидъ говорилъ все это о себъ. Старецъ воздохнулъ и отвътиль: что ты говоришь, братъ! Повърь, если будетъ не соблюдено всего, что поемъ предъ лицемъ Бога, пойдемъ въ пагубу.
- 244. Старецъ сказалъ: если осудишь брата своего и совъсть твоя станетъ мучить тебя, пойди положи ему

метаніе и скажи: я осудиль тебя, — и укрѣпись, чтобъ не быть поругану, ибо осужденіе есть смерть души.

- 245. Опять сказаль: если услышишь о великихь подвигахъ святыхъ отцевъ, рѣшайся и самъ на то, призывая имя Господне, да укрѣпитъ Онъ тебя на дѣло, которое предпринялъ. Потомъ, если совершишь его, благодари Бога, если же не совершишь, укори немощь свою, познай безсиліе свое, смиряй помыслъ свой до дня смерти, какъ неспособный, бѣдный и нетерпѣливый, и обличай душу свою всегда, что начала и не окончила.
- 246. Еще говориль: если живешь въ пустынъ и видишь, что Богъ печется о тебъ, не возносись сердцемъ своимъ, ибо иначе Богъ возметъ отъ тебя помощь Свою, но скажи лучше, что ради малодушія и немощи моей Богъ творитъ милость Свою со мною, чтобъ я потерпълъ и не заунывалъ.
- 247. Старецъ сказалъ: если примешься за подвижничество и потомъ послабишь, опять начни его и не переставай дѣлать такъ до самой смерти, ибо въ чемъ застигнутъ будетъ человѣкъ, въ томъ и отыдетъ въ нерадѣніи или въ воздержаніи. Каждый день, годъ и недѣлю испытывай себя, преуспѣлъ ли ты въ молитвѣ, постѣ, безмолвіи, паче же всего въ смиреніи. Потому какъ то есть истинное преспѣяніе души, чтобъ она день ото дня болѣе и болѣе смирялась, говоря, что всякій человѣкъ лучше меня, ибо безъ сего помысла, хотя бы знаменія творилъ человѣкъ, хотя бы мертвыхъ воскрешалъ, бываетъ далекъ отъ Бога.
- 248. Опять сказаль: если похвалить тебя человъкъ въ лице твое, вспомни тотчасъ о гръхахъ своихъ и попроси его: ради Господа не хвали меня, братъ, ибо я шатокъ и не могу понести. Если же то будетъ великій человъкъ, помолись Богу, говоря: Господи! Покрой меня отъ похвалы и хулы человъческой.
- 249. Еще сказаль: если брать будеть осуждать брата предь тобою, смотри не осуди и ты и не скажи: да, это такъ. Но или молчи, или скажи ему: я, брать, осуждень самъ и не могу осуждать другаго, и тъмъ спасешь и себя, и его.

- 250. Старецъ говорилъ: если ты, заболѣвши, попросишь у кого-то чего-нибудь себѣ на потребу и тотъ не дастъ тебѣ, не оскорбляйся на него, но лучше скажи: если бъ я былъ достоинъ получить, Богъ положилъ бы на сердце брату дать мнѣ сію милостыню. Знай же, что есть причина въ полученіи милостыни. Совершенные никогда не принимаютъ ни отъ кого и ничего; средніе не говорятъ, чтобъ имъ дали что-либо, но когда дастъ кто самъ по себѣ, принимаютъ то, какъ посланное отъ Бога; если же мы немощны и не можемъ вырабатывать потребъ своихъ, попросимъ съ великимъ смиреніемъ, всегда осуждая самихъ себя.
- 251. Опять сказаль: если не имъешь смиренія духовнаго или молитвы духовной, держи хотя бы тълесныя, и ради тълесныхъ придутъ духовныя, иначе всуе трудишься.
- Опять сказаль: если смущають тебя нечистые помыслы, не скрывай ихъ, но тотчасъ скажи ихъ духовному отцу своему и обличи ихъ, ибо чъмъ болъе скрываетъ человъкъ помыслы, тъмъ болъе они размножаются и большую пріемлють силу. Но какъ змъя, если только выйдетъ изъ норы своей, тотчасъ убъгаетъ, такъ и худой помыслъ, обнаруживаемый, тотчасъ исчезаетъ, и какъ червь портитъ древо, такъ худой помыслъ портитъ сердце. Открывающій помыслы свои быстро врачуется, а скрывающій ихъ — недугуетъ гордостію, ибо, если онъ ни къ кому не имъетъ въры, чтобъ открыть ему брани свои, это знакъ, что онъ не имъетъ смиренія, такъ какъ смиренный всъхъ видитъ святыми и добрыми, а себя одного зритъ гръшникомъ. Впрочемъ, если человъкъ отъ всего сердца своего призоветъ Бога и пойдетъ спросить какого-либо человъка о помыслахъ своихъ, то человъкъ сей или лучше Самъ Богъ, отверзшій уста ослицъ Валаамовой, чрезъ человъка дастъ ему всегда полезный отвътъ, хотя бы вопрошаемый былъ недостоинъ и гръшенъ.
- 253. Еще сказаль: если удержать тебя на трапезу любви и посадять на послъднее мъсто, не ропщи въ помыслъ своемъ, но лучше говори: я недостоинъ и здъсь

сидъть. Ибо, говорю тебъ, скорбь не находитъ на человъка, если не свыше — отъ Бога, или для испытанія его или за гръхи его, а не содержащій сего въ умъ не въруетъ, что Богъ есть правъдный Судія.

254. Опять сказаль: если помысль гордости смутить тебя, скажи демону: Богъ говорить, что всякъ возносяйся, смирится (Лк. XVIII, 14), и если ты не престанешь говорить мнѣ, что я хорошь, то я увърюсь, что я чуждъ Бога, ибо Господъ гордымъ противится (Притч. III, 34; Iак. IV, 6; 1 Петр. V, 5).

255. Нъкто изъ старцевъ сказалъ: въ странъ нашей однажды собрались старцы, пользы ради, и одинъ изъ нихъ, вставъ, взялъ небольшой наплечникъ, лежавшій на съдалище его, возложилъ на плечи свои, держа его объими руками, сталъ посреди всъхъ, смотря на востокъ, и молился, говоря: Боже! Помилуй мя! И отвъчаль самъ себъ: если хочешь, чтобъ я помиловалъ тебя, сложи, что носишь на плечахъ, и я помилую тебя! Потомъ опять говоритъ: Боже! Помилуй мя! И отвъчаль самъ себъ: я сказаль тебъ: сложи, что носишь на плечахъ, и я помилую тебя. Повторивъ это нъсколько разъ, онъ сълъ. Отцы спросили его: скажи намъ, что означаетъ то, что ты сдълалъ? Онъ отвътилъ: наплечникъ, который ношу я на плечахъ своихъ, есть воля моя. Я просиль Бога, чтобъ Онъ помиловаль меня съ нею, а Онъ сказалъ мнъ: сложи то, что носишь на плечахъ, и Я помилую тебя. Такъ и мы, если желаемъ быть помилованы Богомъ, оставимъ собственную волю и улучимъ милость¹.

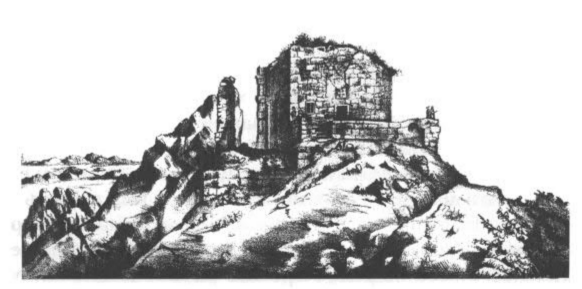
256. Спросили старца: что есть смиреніе? Онъ отвътиль: смиреніе есть то, чтобъ, когда согръшить братъ твой противъ тебя, ты простиль его прежде, нежели онъ покается тебъ.

257. Старецъ сказалъ: ни въ какомъ искушеніи не осуждай другаго человъка, но себя, говоря: это по гръхамъ моимъ случилось со мною<sup>2</sup>.

¹ См. также апофеегму 182.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>См. также апофестму 183.

- 258. Спросили старца: въ чемъ преспъяніе человъка? Онъ отвътилъ: въ смиреніи, и другаго преспъянія нътъ, ибо насколько кто низводится въ смиреніе, настолько возводится въ высоту.
- 259. Спросили старца: какъ можетъ душа стяжать смиреніе? Онъ отвътиль: если она о своихъ и только объ однихъ своихъ будетъ пещись гръхахъ.
- 260. Нѣкто изъ отцевъ касательно смиренія разсказаль такую притчу: кедры сказали тростникамъ: какъ васъ — немощныхъ и безсильныхъ — не ломаетъ буря, а мы — такіе — бываемъ сокрушаемы ею? Тростники отвѣчали: мы, когда настанетъ буря и подуютъ вѣтры, качаемся съ вѣтромъ туда и сюда и потому не ломаемся, а вы, противостоя вѣтрамъ, подвергаетесь опасности. Потомъ старецъ сказалъ: должно уклоняться, когда случится слово поношенія, и не датъ мѣста гнъву, а не противиться, чтобъ не впасть въ неумъстные помыслы и дъла.



Видъ развалинъ Преображенскаго храма на Синаъ

## Глава XVI

## О НЕЗЛОБІИ

- Говорили объ аввъ Геласіи, что онъ имълъ книгу въ кожъ, въ которой быль записанъ весь Ветхій и Новый Завътъ, и которая стоила восемнадцать златицъ. Она лежала въ церкви, чтобъ ее могъ читать всякій желающій изъ братій. Одинъ братъ-странникъ, пришедшій посътить старца, увидъвъ ее, прельстился, украль ее и ушель. Старецъ не погнался за нимъ, чтобы взять ее, хотя и зналъ то. Этотъ братъ пошелъ въ городъ и, нашедши желавшаго купить ее, потребовалъ шестнадцать златицъ. Желавшій купить сказаль ему: прежде дай мнъ ее, я справлюсь о ней и тогда отдамъ тебъ цъну. Братъ отдаль ему книгу, и тотъ, взявъ ее, принесъ къ аввъ Геласію показать и сказаль цъну, какую назначиль продававшій. Старецъ говоритъ ему: купи ее, она хороша и достойна сказанной тебъ цъны. Человъкъ этотъ, возвратясь, сказалъ иначе: вотъ, — говоритъ — я показывалъ ее аввъ Геласію, и онъ сказалъ мнъ: дорого, она не стоитъ сказанной тобою цъны. Услышавъ сіе, братъ спросилъ его: и ничего другаго не сказалъ тебъ старецъ? Тотъ отвътиль: ничего. Тогда братъ сказаль: теперь я уже не хочу продавать ее. И придя въ сокрушеніе, онъ пошель къ старцу, покаялся ему и просиль принять книгу, но старецъ не хотълъ принять, на что братъ сказалъ: если ты не возьмешь ее, то я не буду имъть покоя. Старецъ отвътилъ ему: если не будешь имъть покоя, то я беру ее. И братъ до самой кончины своей назидался дъланіемъ старца.
- 2. Разсказывали, что авва Еупрепій, когда его однажды окрадывали, выносиль свои вещи и самъ. Воры вынесли все, что лежало внутри, но забыли свой жезль. Увидъвъего, авва Еупрепій опечалился, взяль его и побъжаль догонять ихъ, чтобъ отдать. Они не взяли, опасаясь, какъ бы чего не случилось, но авва, встрътивъ шедшихъ тъмъ же путемъ, упросиль ихъ отдать имъ жезлъ ихъ.

- 3. Авва Зинонъ сказалъ: желающій, чтобъ Богъ скоро услышалъ молитву его, какъ только встанетъ и простретъ руки свои, прежде всего, прежде молитвы о себъ долженъ молиться отъ души за враговъ своихъ. За такое дъланіе, о чемъ бы ни попросилъ онъ Бога, будетъ услышанъ Имъ.
- 4. Нъкогда на авву Өеодора напали разбойники. Двое держали его, а третій выносиль вещи его. Когда ворь, вынесши книги, хотъль взять левитонъ, авва сказаль имъ: это оставьте, но они не хотъли. Тогда авва, сильно тряхнувъ руками, повергъ двоихъ, и они, видя сіе, испугались. Старецъ сказаль имъ: не бойтесь ничего, но раздълите все сіе на четыре части: три возьмите себъ, а одну оставьте мнъ. Они сдълали такъ, чтобъ на старцеву часть достался левитонъ, въ которомъ онъ ходилъ въ собраніе.
- 5. Нъкогда авва Іоаннъ Коловъ сидълъ передъ церковью, и братія, окруживъ его, исповъдали ему свои помыслы. Одинъ изъ старцевъ, видя сіе и будучи боримъ завистію, сказалъ ему: сосудъ твой, Іоаннъ, полонъ яда. Авва Іоаннъ отвътилъ ему: такъ, авва, и это ты сказалъ потому только, что видишь внъшнее, если бы ты увидълъ и внутреннее, то что бы ты сказалъ?
- 6. Говорили объ аввъ Исидоръ, пресвитеръ скитскомъ: если кто-либо имълъ брата слабаго, или малодушнаго, или бранчливаго и хотълъ прогнать его, авва говорилъ: приведи его ко мнъ. Принималъ его и долготерпъніемъ своимъ спасалъ.
- 7. Авва Пименъ разсказывалъ объ аввъ Исидоръ: если говорилъ онъ братіямъ въ церкви, сіе только слово говорилъ имъ: братіе! *Отпущайте, и отпустять вамъ* (Лк. VI, 37).
- 8. Старецъ сказалъ объ аввъ Іоаннъ Персянинъ: когда пришли къ нему злодъи, онъ принесъ умывальницу и просилъ дать омыть имъ ноги. Тъ устыдились и начали приносить покаяніе.
- 9. Говорили объ Іоаннъ Өивейскомъ, младшемъ ученикъ аввы Аммоя, что онъ двънадцать лътъ служилъ старцу, когда тотъ болълъ, и всегда былъ при немъ, сидя на

рогожъ. Старецъ будто пренебрегалъ этимъ и, несмотря на то, что онъ много трудился около него, никогда не сказалъ ему: спасайся. Но, приближаясь къ смерти, когда сидъли при немъ старцы, взялъ его за руку и сказалъ: спасайся, спасайся, спасайся, спасайся, спасайся, спасайся, спасайся, а не человъкъ.

- 10. Говорили объ аввъ Лонгинъ, что однажды оговорили однаго изъ учениковъ его съ тою цълію, чтобъ онъ изгналъ его. Для этого пришли къ нему бывшіе при аввъ Өеодоръ и сказали: авва! Мы слышали о братъ семъ нъкія вещи и, если повелишь, мы возьмемъ его отъ тебя, а приведемъ къ тебъ другаго хорошаго брата. Старецъ отвътилъ имъ: я не отгоняю его, ибо онъ меня упокоиваетъ. Когда же услышалъ старецъ о причинъ того, то сказалъ: увы мнъ! приходимъ мы сюда, чтобъ быть ангелами, и становимся нечистыми безсловесными животными.
- 11. Авва Макарій Егупетскій, заставъ человъка съ вьючнымъ скотомъ, кравшаго потребы его, подойдя къ кравшему, сталъ самъ, какъ бы чужой, навьючивать скотъ, и съ великимъ спокойствіемъ проводилъ его, говоря: ничтоже бо внесохомъ въ міръ сей, явъ, яко ниже изнести что можемъ (1 Тим. VI, 7); Господъ даде, Господъ отятъ: яко Господеви изволися, тако бысть (Іов. І, 21). Благословенъ Господь о всемъ!
- 12. Говорили объ аввъ Макаріи, что въ отсутствіе его вошель рабойникъ въ келлію его. Придя къ келліи и найдя, что разбойникъ навьючиваетъ на верблюда вещи, онъ самъ взялъ нъкоторыя изъ вещей и навьючивалъ на верблюда вмъстъ съ нимъ. Когда закончили, разбойникъ началъ толкать верблюда, чтобъ онъ всталъ, но онъ не поднимался. Авва Макарій, видя, что онъ не поднимается, вошелъ въ келлію, нашелъ небольшой бороздникъ и, вынеся его, положилъ на верблюда, говоря: братъ, сего ожидалъ верблюдъ. Старецъ ударилъ его ногой и сказалъ: встань. Ради слова онъ тотчасъ всталъ, но, отойдя немного, опять легъ и не вставалъ, пока не сняли съ него всъхъ вещей. Тогда онъ пошелъ.

- 13. Нъкогда въ Скитъ было собраніе, и отцы, желая испытать авву Моусея, уничижили его, говоря: зачъмъ и этотъ эвіопъ входитъ въ среду насъ? Услышавъ сіе, авва умолкъ. Когда братія разошлись, спросили его: не смутился ли ты? Онъ отвътилъ: смятохся и не глаголахъ (Пс. LXXVI, 5).
- 14. Разсказывалъ объ аввъ Мотіи ученикъ его авва Исаакъ (оба они впослъдствіи стали епископами), что сначала старецъ устроилъ монастырь въ Гераклеъ. Удалясь оттуда, пришелъ онъ въ другое мъсто и тамъ построилъ еще. По дъйствію діавола нашелся одинъ братъ, который враждоваль со старцемъ и оскорбляль его. Онъ всталь и ушель въ свое селеніе, построиль себъ келлію и заключился въ ней. Спустя нъкоторое время пошли къ нему старцы того мъста, откуда онъ удалился, чтобъ упроситъ его возвратиться въ свой монастырь, и взяли съ собою брата, оскорбившаго его. Подойдя къ тому мъсту, гдъ былъ авва Сорій, оставили у него свои милоти и брата, который огорчилъ старца. Когда они подошли и постучались, старецъ спустилъ лъстничку, приникнувъ, узналъ ихъ и спросилъ: гдъ же милоти ваши? Они отвътили: вонъ тамъ-то съ братомъ, оскорбившимъ тебя. Старецъ отъ радости, взявши топоръ, отбилъ дверь и, выйдя, побъжаль къ брату; первый положиль ему метаніе и далъ цълованіе; привель ихъ въ келлію свою, три дня угощалъ ихъ, угощаясь и самъ, чего не имълъ обыкновенія дълать, потомъ всталъ и пошелъ съ ними. Послъ сего онъ быль поставлень епископомь. И ученика его, авву Исаака, блаженный Куриллъ также поставилъ епископомъ.
- 15. Паисій, братъ аввы Пимена, имълъ знакомство съ къмъ-то внъ келліи своей. Авва Пименъ не хотълъ сего и, прибъжавъ къ аввъ Аммону, сказалъ ему: Паисій, братъ мой, имъетъ съ тъмъ-то знакомство, и я не имъю покоя. Авва Аммонъ говоритъ ему: Пименъ! Еще ли живъ ты? Поди, сиди въ келліи своей и положи въ сердцъ своемъ, что уже годъ, какъ ты во гробъ.
- 16. Авва Пименъ сказалъ: какая бы трудность ни нашла на тебя, побъда надъ нею — молчаніе.

- 17. Опять сказаль: зло никакъ не истребляетъ зла, но если кто злотворитъ тебъ, ты благотвори ему, чтобъ благостію и благотвореніемъ истребить зло.
- 18. Авва Пименъ услышалъ о комъ-то, постившемся по шести дней, но не выучившемся извергать гнъва.
- 19. Блаженный Піоръ, работая у кого-то на жатвъ, напомнилъ о платъ, но тотъ отложилъ до времени, и старецъ возвратился въ монастырь. Въ другой разъ, когда настало время, онъ жалъ у него же и работалъ съ усердіемъ, но тотъ опять не далъ ему ничего, и старецъ возвратился въ монастырь. По исполненіи же третьяго года старецъ, окончивъ обычную работу, возвратился, самъ ничего не взявши. Когда Господь благословилъ домъ того человъка, то взявъ плату, онъ ходилъ по монастырямъ, ища святого, и, едва нашедши и отдавая плату, палъ къ ногамъ его, говоря: Господъ ущедрилъ меня. Но старецъ возвратилъ плату, чтобъ тотъ отдалъ ее въ церковь пресвитеру.
- 20. Авва Пачелъ Космитъ и Тимофей, братъ его, жили въ Скитъ, и часто бывали между ними распри. Наконецъ авва Пачелъ говоритъ: доколъ будемъ мы такъ жить? Авва Тимофей сказалъ ему: сдълай милость, когда я буду нападать на тебя, ты терпи, и когда ты будешь нападать на меня, я буду терпъть. Поступая такъ, они имъли покой въ остальные дни свои.
- 21. Братъ, обиженный другимъ братомъ, пришелъ къ аввъ Сисою и говоритъ ему: обиженный однимъ братомъ, я хочу отомстить за себя. Старецъ увъщевалъ его: нътъ, сынъ мой, лучше оставь Богу дъло отмщенія. Но тотъ говориль: не престану, пока не отомщу за себя. Тогда старецъ, вставщи, сказалъ: помолимся, братъ! И продолжилъ: Боже! Мы не имъемъ болъе нужды въ Твоемъ попеченіи о насъ. Мы сами творимъ отмщеніе за себя. Услышавъ сіе, братъ палъ къ ногамъ старца и сказалъ: я не буду уже судиться съ братомъ. Прости мнъ, авва!
- 22. Спиридонъ, пастырь овецъ, такое имълъ преподобіе, что удостоился быть пастыремъ и людей и въ одномъ

изъ Кипрскихъ городовъ, именно въ Тримиоунтъ, былъ поставленъ епископомъ. По великому непышнолюбію онъ, принявъ епископство, продолжалъ пасти овецъ. Однажды въ полночь воры, тайно подойдя къ овчарнъ, покушались украсть овецъ, но Богъ, хранящій пастыря, сохранилъ и овецъ: воры невидимою силою были связаны у овчарни. Настало утро, и пастырь пришелъ къ овцамъ. Увидъвъ воровъ съ обращенными назадъ руками, онъ позналъ случившеся и, помолившись, разръшилъ ихъ. Потомъ, довольно поучивъ ихъ и наставивъ житъ лучше собственными трудами, нежели неправдою, далъ однаго барана и отпустилъ, сказавъ имъ при этомъ съ радушною усмъшкою: чтобъ не было тщетно ваше бдъніе.

- Нъкогда одинъ братъ-ливіянинъ пришелъ аввъ Силуану на гору въ Панефосъ и сказалъ ему: я имъю врага, который надълалъ мнъ много зла: отнялъ у меня поле, когда былъ я еще въ міръ, часто навътовалъ на меня и вотъ нынъ подговорилъ ядотворцевъ, чтобъ погубить меня. Я хочу предать его начальнику. Старецъ говоритъ ему: какъ лежитъ сердце твое, такъ и сдълай, чадо! Братъ сказаль: такъ, авва! Поистинъ, если его накажутъ, много будетъ пользы для души его. Старецъ говоритъ: какъ тебъ думается, чадо, такъ и сдълай. Братъ сказалъ старцу: встань, отче, сотвори молитву, и я пойду къ начальнику. Старецъ всталъ и началь читать: Отче нашъ..., но когда слъдовало сказать: и остави намъ долги нашя, якоже и мы оставляемъ должникомъ нашымъ, старецъ сказалъ: и не остави намъ долги нашя, якоже и мы не оставляем должником нашым (Мө. VI, 12). Братъ говоритъ ему: не такъ, отче! Старецъ сказалъ: какъ же, чадо? Поистинъ, если хочешь идти къ начальнику, чтобъ онъ взыскалъ за тебя, то Силуанъ другой молитвы не сотворитъ тебъ. Тогда братъ, положивъ метаніе старцу, простилъ врагу своему.
- 24. Одинъ братъ поддълалъ ключъ и, отпирая имъ келлію однаго старца, бралъ его мелкія деньги. Старецъ написалъ на бумажкъ: любезный братъ, кто бы ты ни былъ,

сдълай милость, оставь мнъ половину на потребу мою, — и, разложивъ деньги на двъ части, положилъ бумажку. Тотъ, вошедши, разорвалъ бумажку и опять взялъ все. Потомъ, когда черезъ два дня онъ кончался, душа его не выходила изъ него. Тогда, позвавъ старца, онъ признался: помолись обо мнъ, отче! Я кралъ деньги твои. Старецъ сказалъ: почему ты не говорилъ этого скоръе? Помолился, и тотъ предалъ душу свою.

- 25. Другой нъкто, преданный своею рабою на мучительство, отходя на смерть и увидъвъ сію рабу, предавшую его, снялъ золотой перстень, который носилъ, и отдалъ ей, говоря: благодарю тебя, что ты доставила мнъ столько благъ.
- 26. Одинъ трудолюбецъ, увидъвъ человъка, носившаго мертвеца на носилкъ, сказалъ ему: мертвыхъ носишь? Поди носи живыхъ.
- 27. Говорили объ одномъ монахъ: чъмъ болъе кто поносиль его или оскорблялъ, тъмъ болъе онъ прибъгалъ къ тому, говоря: таковые бываютъ причиною исправности для рачительныхъ, а ублажающіе прельщаютъ и смущаютъ душу, ибо написано: блажащіи васъ прельщаютъ васъ (Ср. Ис. III, 12).
- 28. Пришли нѣкогда въ монастырь (келлію) одного старца разбойники и сказали ему: мы положили взять все, что есть въ келліи твоей. Онъ отвѣтилъ имъ: возьмите, чада, все, что вамъ угодно. Итакъ, они взяли все, что нашли въ келліи его, и ушли, но забыли одну сумку, которая тамъ висѣла. Старецъ взялъ ее и, гонясь вослѣдъ ихъ, кричалъ: дѣти! Возьмите, что забыли вы въ келліи нашей. Изумленные незлобіемъ старца, они возвратили все въ келлію его и покаялись, говоря другъ другу: истинно, это человѣкъ Божій.
- 29. Братія шли къ святому старцу, жившему въ пустынномъ мъстъ, и встрътили вблизи монастыря его дътей, пасущихъ скотъ и говорящихъ непристойныя слова. Открывъ старцу свои помыслы и получивъ пользу отъ видънія

его, они спросили его: какъ, авва, терпишь ты дътей сихъ и не прикажешь имъ, чтобъ они не непристойничали? Старецъ отвътилъ имъ: поистинъ, братія, уже нъсколько дней хочу я сказать имъ и запрещаю себъ, говоря: если я не стерплю сего малаго, то какъ стерплю, когда найдетъ на меня большое искушеніе. И потому ничего не говорю, чтобъ навыкнуть переносить все находящее.

- 30. Говорили объ одномъ братъ, жившемъ въ сосъдствъ съ великимъ старцемъ, что онъ, входя въ келлію его, кралъ. Старецъ видълъ то, но не обличалъ, а еще болъе работалъ, говоря: можетъ бытъ братъ имъетъ нужду, хотя при этомъ самъ терпълъ великую скорбь, съ трудомъ находя хлъбъ свой. Когда старецъ приблизился къ кончинъ, братія окружили его, и онъ, увидъвъ между ними того, кто окрадывалъ его, позвалъ: подойди ко мнъ, и, поцъловавъ руки его, сказалъ: благодарю руки сіи, ибо чрезъ нихъ я войду въ царствіе небесное. Братъ пришелъ отъ того въ сокрушеніе, покаялся и самъ сдълался искуснымъ монахомъ отъ дълъ, кои видълъ въ великомъ старцъ.
- 31. Одинъ изъ старцевъ говорилъ: слышалъ я отъ нъкоторыхъ святыхъ, что бываютъ юнъйшіе, кои путеводятъ въ животъ старцевъ, и разсказалъ слъдующее: былъ одинъ пьянивый старецъ, который срабатывалъ по рогожъ каждый день, продаваль ее въ селеніи и пропиваль цвну. Потомъ пришелъ къ нему одинъ братъ и, оставшись при немъ, срабатываль также по рогожъ. Старецъ браль и эту и, продавши, пропиваль цъну объихъ, а брату приносилъ каждый вечеръ понемногу хлъба. Такъ прошло три года, и братъ ничего не говорилъ ему. Наконецъ братъ сказалъ себъ: вотъ я нагъ и со скудостію ъмъ хлъбъ свой; соберусь и пойду отсюда. Но опять раздумаль, говоря: куда мнъ идти? Буду здъсь жить и дальше, ибо я ради Бога живу съ нимъ обще. И тотчасъ явился ему Ангелъ и сказалъ: никуда не уходи отсюда, потому что завтра я приду за тобою. На другой день братъ просилъ старца: никуда не отходи, ибо нынъ мои придутъ взять меня. Когда старцу пришель чась уходить, говорить

онъ брату: не придутъ, върно, нынъ, чадо; опоздали. Братъ сказалъ ему: нътъ, авва, непремънно придутъ, — и, проговоривъ сіе, почилъ. Тогда старецъ съ плачемъ говорилъ: увы мнъ, чадо! Много лътъ прожилъ я въ нерадъніи, а ты въ малое время спасъ душу свою терпъніемъ. Съ тъхъ поръ старецъ отрезвился и сдълался искуснымъ.

- 32. Разсказывали о другомъ старцѣ: имѣлъ онъ въ сожительствѣ отрока и, видя, что онъ дѣлаетъ неполезное ему, сказалъ: не дѣлай сего. Но тотъ не послушалъ старца, и онъ оставилъ отрока на волю его, осуждая самого себя. Однажды сей юный, заперевъ келлію, въ коей находились хлѣбы, ушелъ и на тринадцать дней оставилъ старца безъ пищи, и старецъ не спросилъ его: гдѣ ты былъ? Или: куда ты ходилъ? Имѣлъ старецъ сосѣда, который, замѣтивъ, что юный замедлилъ, приготовлялъ старцу немного варенаго, и, подавая ему чрезъ стѣну, просилъ вкусить. Если же онъ спрашивалъ: что такъ замедлилъ братъ? старецъ отвъчалъ: когда найдетъ время, придетъ.
- 33. Нъкоторые разсказывали: захотъли однажды философы испытать монаховъ. Проходилъ одинъ монахъ, хорошо одътый, и они сказали ему: эй ты, поди сюда! Тотъ разгнъвался и выбранилъ ихъ. Проходитъ другой монахъ, ливіянинъ, и они говорятъ ему: эй ты, монахъ, злой старецъ, поди сюда! Онъ подошелъ съ поспъшностію. Они ударили его въ ланиту, а онъ обратилъ имъ другую. Тогда они тотчасъ встали и поклонились ему, говоря: вотъ истинный монахъ! Потомъ посадили его съ собою и спрашивали: что больше насъ дълаете вы въ пустынъ? Вы поститесь, и мы постимся; вы бдите, и мы бдимъ; и что ни дълаете вы, дълаемъ и мы. Итакъ, что же больше нашего дълаете вы, живя въ пустынъ? Старецъ отвътилъ имъ: на благодать Божію надъемся мы и хранимъ умъ. Тогда они сказали: сего не можемъ мы соблюсти. И, получивъ пользу, отпустили его.
- 34. Въ одномъ мъстъ жили два монаха. Къ нимъ пришелъ нъкій великій старецъ и, желая испытать ихъ, взялъ жезлъ и началъ сокрушать овощи однаго изъ нихъ. Братъ,

видя то, скрылся, а когда остался послъдній корень, сказаль старцу: если хочешь, авва, оставь это. Я сдълаю вареніе, и вкусимъ вмъстъ. Тогда старецъ положилъ метаніе брату, говоря: ради незлобія твоего, братъ, почилъ Духъ Божій на тебъ.

- 35. Одинъ братъ въ Скитъ засталъ разбойниковъ, окрадывающихъ его келлію, и сказалъ имъ: поспъшите, пока не пришли братія и не воспрепятствовали мнъ исполнить заповъдь Христа, который сказалъ: от взимающаго твоя, не истязуй (Лк. VI, 30).
- 36. Старецъ сказалъ: если услышишь, что кто-нибудь ненавидитъ или поноситъ тебя, пошли или дай ему малое благословеніе по силъ своей, чтобъ въ часъ суда возымълъ ты дерзновеніе сказать: остави намъ, Владыко, долги наша, какъ и мы оставили должникомъ нашимъ.
- 37. Братъ, путешествуя, сбился съ дороги и спросиль нъкоторыхъ, чтобъ узнать о ней, а тъ были злодъи. Они направили его въ пустыя мъста, и одинъ изъ нихъ пошелъ за нимъ, чтобъ ограбить его. Нужно имъ было перейти небольшой каналъ, и, когда начали они сходить въ него, устремился на разбойника крокодилъ. Но рабъ Божій не презрълъ его и закричалъ злодъю, указывая на намъреніе звъря, и тотъ изъ благодарности за свое спасеніе ничего не сдълалъ старцу.
- 38. Нъкто изъ егупетскихъ отцевъ разсказывалъ: однажды вздумалъ я странствовать и, севъ на корабль, прибылъ въ Аеины. Когда входилъ я въ городъ, увидълъ однаго старца-монаха, хорошо одътаго съ закрытою вавилонскою саквою (сумкою), который бъжалъ, а вслъдъ его бъжали другіе. Когда вошелъ онъ въ городъ, собралось къ нему множество народа, и они повлекли его на зрелище. Я спросилъ у одного, кто это такой, и тотъ отвътилъ: онъ изъ еллиновъ, лучшій изъ философовъ, сдълался христіаниномъ, построилъ себъ монастырь (келлію) и сталъ монахомъ. Теперь, черезъ пятнадцать лътъ, вошелъ онъ въ городъ, и мы бъжимъ, дабы послушать, что будетъ онъ говорить. Пошелъ и я съ

ними. Пришли архонты и просили его: скажи намъ, если имъешь, что сказать. Онъ сказалъ: нътъ народа подъ небомъ, какъ народъ христіанскій, и нътъ чина, какъ чинъ монаховъ, но то только вредитъ имъ, что діаволъ вводитъ ихъ въ злопамятство другъ на друга, чтобъ говорить: онъ сказалъ мнъ то, я же сказалъ ему это, а между тъмъ свои нечистоты у него предъ собою, и онъ не видитъ ихъ. Услышавъ сіе, всъ много славили его, и онъ удалился.

- 39. Сказалъ нѣкто изъ отцевъ: если поноситъ тебя кто, благословляй его; если онъ приметъ благословеніе, хорошо вамъ обоимъ, если же не приметъ, то онъ получитъ отъ Бога поношеніе, а ты благословеніе.
- 40. Старецъ сказалъ: если кому-либо придетъ на память оскорбившій его, или обезчестившій, или поносившій, или причинившій ему вредъ, то онъ долженъ воспоминать о немъ, какъ о врачъ, посланномъ отъ Христа, и почитать его благодътелемъ, ибо то самое, что ты скорбишь о причиненномъ тебъ, есть признакъ болящей души, потому что если бъ не болълъ, то и не страдалъ бы. Посему должно тебъ радоваться о братъ своемъ, что чрезъ него узнаешь болъзнь, молиться о немъ и принимать то, что причиняетъ онъ тебъ, какъ цълительное лъкарство, посланное отъ Іисуса. Если же ты скорбишь, то какъ бы говоришь Іисусу: не хочу принимать лъкарствъ Твоихъ, изгнить хочу въ ранахъ.
- 41. Еще сказаль: желающій исцълиться отъ страшныхь душевныхь ранъ и избавиться отъ бользни долженъ терпъливо сносить подаваемое ему врачемъ, ибо и тълесною бользнію страждущій не только неохотно соглашается на отсъченіе или принятіе чистительнаго, но и воспоминаетъ о томъ съ неудовольствіемъ. Впрочемъ, будучи увъренъ, что безъ сего невозможно избавиться отъ бользни, терпитъ все подаваемое ему врачемъ, зная, что чрезъ малую непріятность избавится отъ долговременной бользни. Прижигатель Іисусовъ есть безчестящій и поносящій тебя, но избавляющій тебя отъ тщеславія; чистительное Іисусово есть причиняющій тебъ вредъ, но избавляющій тебя отъ

корыстолюбія. Бъгающій цълительнаго искушенія бегаетъ жизни въчной. Кто бы далъ святому Стефану такую славу, какую стяжалъ онъ чрезъ побившихъ его камнями?

- 42. Опять сказаль: я осуждающихъ меня не осуждаю, но называю ихъ благодътелями, и не отвергаю врача душъ, подающаго тщеславной душъ врачество безчестія.
- 43. Опять сказаль: видимъ крестъ Христовъ, читаемъ о страстяхъ Его, а сами не сносимъ и малаго оскорбленія.
- 44. Старецъ говорилъ, что при Великомъ Исидоръ, пресвитеръ скитскомъ, былъ діакономъ одинъ братъ, котораго, ради добродътели, онъ хотълъ сдълать пресвитеромъ, чтобъ по смерти онъ былъ ему преемникомъ, но тотъ изъ благоговейнаго страха не коснулся хиротоніи и остался діакономъ. Одинъ изъ старцевъ, по навъту вражескому, позавидовалъ сему брату и, когда всъ были въ церкви на службъ, пошелъ и подложилъ въ келлію его свою книгу, потомъ пришелъ и сказалъ аввъ Исидору: кто-то изъ братій украль у меня книгу. Авва Исидорь удивился, говоря: никогда еще не случалось сего въ Скитъ. Старецъ, подложившій книгу, сказаль ему: пошли со мною двухь отцевъ обыскать келліи. Пошли, старецъ водиль ихъ по всъмъ келліямъ братій и, наконецъ, привелъ въ келлію того брата, нашелъ тамъ книгу и принесъ ее пресвитеру. Братъ тотъ, положивъ аввъ Исидору метаніе при всемъ братствъ, говориль: согръшиль, дай мнъ епитимію. Тотъ наложиль на него епитимію — не причащаться три недъли. Братъ приходилъ въ каждую службу предъ церковь и припадалъ всему братству, говоря: простите мнъ, что я согръщилъ. Спустя три недъли онъ принятъ былъ въ общеніе, но тотчасъ оклеветавшій его взбъсновался и началь исповъдовать всъмъ: я оклеветалъ раба Божія. Вся церковь стала молиться о немъ, но онъ не получалъ исцъленія. Тогда авва Исидоръ при всъхъ сказалъ брату: помолись о немъ, ибо ты оклеветанъ, потому не иначе, какъ черезъ тебя, онъ можетъ получить исцъленіе. Братъ помолился, и старецъ тотчасъ исцълился.

45. Быль въ городъ Өеуполъ одинъ патріархъ, весьма милостивый, любострадательный къ согръщающимъ, благоутробный и человъколюбивый. Однажды одинъ изъ служителей его укралъ у него золото и отъ страха убъжалъ въ Өиваиду Егупетскую. Когда онъ тамъ блуждалъ, егупетскіе варвары, лютъйшіе самихъ звърей, поймали его и повели къ послъднимъ предъламъ той страны. Блаженный епископъ Александръ, узнавъ о томъ, выкупилъ его какъ плънника за восемдесятъ пять златицъ и, когда онъ возвратился, принялъ его такъ благоутробно, человъколюбиво и благостынно, что нъкто, проживавшій тогда въ городъ томъ, сказаль: нътъ ничего лучше, какъ согръщить предъ патріархомъ города сего.



Видь южныхь келлій вь Синайскомь монастырь

<sup>1</sup> Въ Антиохіи.

## Глава XVII

## ОЛЮБВИ

- 1. Авва Антоній сказаль: я уже не боюсь Бога, но люблю Его, ибо совершенная любовь вонъ изгоняетъ страхъ (1 Ін. IV, 18).
- 2. Опять сказаль: отъ ближняго животъ и смерть. Ибо если мы пріобрътаемъ брата, то пріобрътаемъ Бога, а если соблазняемъ брата, то согръшимъ во Христа.
- 3. Говорили, что нѣкто изъ старцевъ просилъ Бога показать отцевъ и увидѣлъ ихъ всѣхъ, кромѣ аввы Антонія. Тогда говоритъ онъ тому, кто показывалъ: гдѣ же авва Антоній? Тотъ отвѣтилъ: въ томъ мѣстѣ, гдѣ Богъ, тамъ онъ.
- 4. Авва Агафонъ сказалъ: я никогда не засыпалъ, имъя что-либо на кого и по силъ моей не попускалъ никому уснуть, имъя что-либо на меня.
- 5. Онъ же говорилъ: я никогда не давалъ вечери любви, но давать и принимать совъты было для меня вечерею любви, полагая, что пріобрътеніе брата есть для меня плодоприношеніе.
- 6. Когда братія говорили о любви, авва Іосифъ сказаль: мы видъли, что есть любовь, и разсказаль объ аввъ Агафонъ слъдующее: имъль онъ ножъ; братъ, пришедшій къ нему, похвалиль его, и онъ не попустиль ему выйти отъ себя иначе, какъ только взявши ножъ.
- 7. Авва Агафонъ говорилъ: если бы можно было мнъ найти прокаженнаго и дать ему тъло мое, а его взять, я охотно бы сдълалъ то. Ибо это есть совершенная любовь.
- 8. Говорили еще о немъ, что нъкогда, придя въ городъ продавать вещи свои, нашелъ онъ больнаго странника, брошеннаго на площади, за которымъ нъкому было ходить, и, нанявъ комнатку, остался съ нимъ; отъ рукодълія своего платилъ наемъ, а остальное употреблялъ на нужды больнаго. Такъ прожилъ онъ тамъ четыре мъсяца, пока не

выздоровълъ больной, и потомъ съ миромъ возвратился въ келлію свою.

- 9. Разсказывали объ аввъ Агафонъ, что онъ тщательно исполнялъ всякую заповъдь: если садился въ лодку, первый брался за весло; когда приходили къ нему братія, тотчасъ по молитвъ рука его поставляла трапезу, ибо онъ былъ исполненъ любви Божіей.
- Шелъ нъкогда авва Агафонъ въ городъ продавать вещи и на пути нашелъ однаго прокаженнаго. Прокаженный говоритъ ему: куда ты идешь? Авва Агафонъ отвътилъ: въ городъ продавать вещи. Тотъ сказалъ ему: сдълай милость, возьми меня туда. Онъ подняль его и принесъ въ городъ. Тотъ говоритъ: гдъ будешь продавать вещи, тамъ и меня положи. Онъ сдълалъ такъ. Когда онъ продалъ одну вещь, прокаженный спросиль: за сколько ты продаль ее? Онъ отвътилъ: за столько-то. Тотъ сказалъ: купи мнъ какойнибудь пирогъ! Онъ купилъ. Опять продаетъ другую вещь. Тотъ спрашиваетъ: за сколько? Сей отвъчаетъ: за столько. Тотъ говоритъ: купи мнѣ то-то. И онъ купилъ. Когда такимъ образомъ продалъ онъ всъ вещи и хотълъ идти, говоритъ ему прокаженный: идешь? Онъ отвъчаетъ ему: иду. Тотъ сказалъ: сдълай милость, опять снеси меня туда, гдъ нашелъ. Онъ поднялъ его и принесъ на прежнее мъсто. Тотъ говоритъ ему: благословенъ ты, авва Агафонъ, отъ Господа на небеси и на земли. Но, поднявъ очи свои, старецъ никого не увидълъ, ибо то былъ Ангелъ Господень, пришедшій испытать его.
- 11. Авва Аммунъ Нитрійскій пришель къ аввъ Антонію и говоритъ ему: я подъемлю большій твоего трудъ, почему же имя твое возвеличено въ людяхъ больше моего? Авва Антоній отвътилъ ему: потому что я люблю Бога больше твоего.
- 12. Былъ одинъ старецъ въ Келліяхъ по имени Аполлонъ, который, когда приходилъ кто просить его на какое-нибудь дъло, ходилъ съ радостію, говоря: со Христомъ я нынъ буду работать ради души своей, ибо Онъ есть мзда ея.

- 13. Авва Исаія сказаль: любовь есть присъдъніе Богу съ непрестаннымъ благодареніемъ; благодаренію же радуется Богъ, и оно есть знакъ упокоенія.
- 14. Авва Өеодоръ Еннатскій разсказываль: когда я быль моложе и жиль въ пустынъ, пошель въ хлъбню испъчь себъ два хлъба и нашель тамъ брата, который тоже хотъль пъчь хлъбы, но не имъль никого, кто бы пособиль ему. Я оставиль свое и пособиль ему, но только освободился, пришель другой братъ, я пособиль и ему и приготовиль ему хлъбы; потомъ пришель третій, я и ему тоже сдълаль. Такъ дълаль я для всякаго приходящаго и приготовиль шесть хлъбовъ. Наконецъ, когда уже перестали приходить, я испекъ и свои два хлъба.
- 15. Нѣкогда авва Іоаннъ шелъ съ другими братіями изъ Скита и провожавшій ихъ сбился съ дороги, ибо была ночь. Братія сказали аввѣ Іоанну: что намъ дѣлать, авва? Братъ сбился съ дороги, не умереть бы намъ, заблудившись? Старецъ говоритъ имъ: если скажемъ ему, онъ опечалится и устыдится, но я притворюсь изнемогшимъ и скажу: не могу идти, останусь здѣсь до утра. И сдѣлалъ такъ. И прочіе сказали: и мы не пойдемъ, но сядемъ съ тобою. Такъ просидѣли они до утра, не смутивъ брата.
- 16. Авва Іоаннъ Коловъ говорилъ: нельзя строить дома сверху внизъ, но отъ основанія до верха. Говорятъ ему: что значитъ слово сіе? Онъ отвътилъ: основаніе есть ближній его прежде всего долженъ ты пріобръсти, потому что на немъ висятъ всъ заповъди Христовы (Мө. XXII, 39, 40).
- 17. Разсказывали объ аввъ Іоаннъ: у одной дъвицы умерли родители, и она осталась сиротой. Имя ей Паисія. Она вздумала сдълать домъ свой страннопріимницею для отцевъ скитскихъ, проведя такъ довольно долгое время, страннопріимствуя и упокоевая отцевъ. Но истощилось имущество ея, и она стала оскудъвать. Прилъпились къ ней развратные люди и отвратили отъ доброй цъли, такъ что она стала жить худо, дойдя до блудодъйства. Отцы, услышавъ о томъ, очень опечалились и, призвавъ авву Іоанна

Колова, сказали ему: слышали мы о сестръ оной, что она живетъ худо, но она, когда могла, оказывала намъ любовь свою, а теперь мы должны показать любовь свою къ ней и помочь ей. Итакъ, потрудись сходить къ ней и по дарованной тебъ отъ Бога мудрости устрой дъла ея. Авва Іоаннъ пришелъ къ ней и говоритъ старицъ-привратницъ: скажи обо мнъ госпожъ своей. Но она отсылала его, говоря: вы сначала объъдали ее, а теперь она бъдна. Авва Іоаннъ говоритъ: скажи ей, что я могу много помочь ей. Всъ, бывшіе здѣсь, усмѣхнувшись, спросили: что ты можешь дать ей, домогаясь такъ видъться съ нею? Онъ отвътилъ имъ: откуда вы знаете, что я могу доставить ей? Старица пошла и сказала о немъ. Дъвица говоритъ ей: эти монахи всегда ходятъ около Краснаго моря и находятъ жемчужины. Потомъ, убравшись, говоритъ: приведи его сюда. Когда онъ вошелъ, она, упредивъ его, съла на постель; авва Іоаннъ, подойдя, сълъ подлъ нея и, смотря въ лице ея, сказалъ: почему презръла ты Іисуса, что дошла до этого? Услышавъ сіе, она вся какъ бы обдана была морозомъ, а авва Іоаннъ, преклонивъ главу, началъ сильно плакать. Она спросила его: авва! Что ты плачешь? Онъ приподняль было главу, но опять опустиль ее съ плачемъ и отвътилъ: вижу, что сатана играетъ лицемъ твоимъ, и какъ не буду плакать? Услышавъ это, она говоритъ ему: есть ли мнъ покаяніе, авва? Онъ сказаль: есть. Тогда она говоритъ ему: возьми меня, куда хочешь. Онъ сказалъ: пойдемъ. Она встала и послъдовала за нимъ. Авва Іоаннъ замътилъ, что она нисколько не распорядилась и ничего не сказала о домъ своемъ, и удивился. Когда пришли они въ пустыню, было уже поздно. Онъ сдълалъ изъ песка небольшое возглавіе для нея, а на маломъ разстояніи и для себя, перекрестиль его и сказаль: усни здъсь. Потомъ исполнилъ молитвы свои и самъ преклонился. Проснувшись около полуночи, увидълъ онъ свътлый путь, простирающійся отъ неба до нея, и Ангеловъ Божіихъ, возносящихъ душу ея. Онъ всталъ, подошелъ къ ней, толкнулъ ногою и, увидъвъ, что она умерла, повергся на лице свое, молясь Богу, и услышалъ, что одинъ часъ покаянія ея принятъ паче покаянія многихъ, долго кающихся, но не показывающихъ такой горячности въ покаяніи.

- 18. Авва Іоаннъ сказалъ, что отецъ нашъ Антоній говориль: никогда не предпочиталъ я полезное мнъ пользъ брата моего.
- 19. Авва Иларіонъ пришелъ изъ Палестины въ гору къ аввъ Антонію. Авва Антоній говоритъ ему: добръ пришелъ ты, денница, восходящая заутра! А авва Иларіонъ сказаль: миръ тебъ, столпъ свъта, освъщающій вселенную!
- Пришель нъкто изъ старцевъ къ аввъ Лоту на небольшое озеро Арсеноитское, попросиль у него келлію, и онъ далъ ему. Старецъ былъ нездоровъ, и авва Лотъ покоилъ его. Если кто приходилъ къ авв $\Lambda$ оту, онъ посылалъ ихъ зайти и къ больному старцу. Но старецъ предлагалъ имъ ученіе Оригеново, и авва Лотъ скорбълъ о томъ, чтобъ не подумали отцы, что и они таковы же, а выслать его изъ того мъста боялся ради заповъди. Однажды авва Лотъ пошелъ къ аввъ Арсенію и сказалъ ему о старцъ. Авва Арсеній говоритъ ему: не изгоняй его, но скажи ему: вотъ, что Богъ далъ, тыв, пей, сколько хочешь, только не говори такихъ словъ. Если захочетъ, — исправится, а если не захочетъ исправиться, то самъ собою будетъ проситься уйти оттуда, и уже не отъ тебя будетъ поводъ къ тому. Авва Лотъ, возвратясь, сдълалъ такъ. Старецъ, выслушавъ его, не хотъль исправиться, а сталь просить: ради Бога вышли меня отсюда, потому что не могу болъе сносить пустыню. Итакъ, онъ удалился, и авва  $\Lambda$ отъ проводилъ его съ любовію.
- 21. Авва Петръ говорилъ объ аввъ Макаріи, что, придя нъкогда къ одному отшельнику и найдя его больнымъ, вывъдывалъ, чего бы тотъ хотълъ покушать, потому что въ келліи у него ничего не было. Когда тотъ сказалъ пастилы (душистой лепешки), то добрый мужъ не полънился сходить въ Александрію и принести ее болящему. И это чудное дъло никому не было извъстно.

- 22. Прежде прихода въ Егупетъ аввы Пимена съ братіями своими быль тамъ одинъ старецъ, имъвшій извъстность и великую честь, но когда пришелъ туда изъ Скита авва Пименъ, люди оставили его и начали ходить къ аввъ Пимену, такъ что тотъ оскорбился. Авва Пименъ сказалъ братіямъ своимъ: что намъ дълать съ симъ великимъ старцемъ, ибо люди вовлекли насъ въ оскорбленіе, оставивъ старца и обратившись къ намъ, ничего не знающимъ? Какъ намъ успокоить старца? Потомъ говоритъ имъ: приготовьте нъсколько кушанья, возьмите сосудъ вина и пойдемъ къ нему, чтобъ вкусить вмъстъ. Можетъ быть симъ мы успокоимъ его. Итакъ, взяли кушанье и пошли. Когда они постучали въ дверь, отозвался ученикъ его и спросилъ: кто вы? Они отвътили: скажи аввъ, что Пименъ желаетъ принять благословеніе отъ него. Когда ученикъ сказаль о томъ, тотъ отвътилъ: пойди, мнъ недосугъ. Тъ же, стоя на жару, говорили: мы не отойдемъ, пока не удостоимся видъть старца. Старецъ, умилившись ихъ смиреніемъ и терпъніемъ, отворилъ имъ. Они вошли и, когда вкушали, онъ сказалъ имъ: поистинъ, не одно то, что я слышалъ о васъ, но во сто кратъ болъе увидълъ я теперь въ дълъ вашемъ. И сдълался ихъ другомъ со дня того.
- 23. Авва Пименъ сказывалъ, что если братъ приходилъ къ аввъ Іоанну Колову, то онъ преподавалъ ему любовь, о которой говоритъ Апостолъ: любы долготерпитъ, милосердствуетъ (1 Кор. XIII, 4).
- 24. Опять говориль: больше сей любви никому нельзя обръсти, да кто душу свою положить за ближняго своего (Ін. XV, 13), ибо если кто услышить слово оскорбительное и, имъя самъ сказать подобное, подвизается не сказать, или если, будучи олюбоимствованъ, перенесетъ то и не воздастъ тъмъ же, то таковой полагаетъ душу свою за ближняго.
- 25. Братъ спросилъ авву Пимена: я нашелъ мъсто, въ коемъ есть всякое утъшеніе для братій. Хочешь, чтобъ я поселился тамъ? Старецъ отвътилъ: пребудь тамъ, гдъ будешь не вреденъ ты для брата своего.

- 26. Братъ спросилъ авву Пимена: если у брата будетъ нѣсколько моихъ денегъ, хочешь, чтобъ я спросилъ его? Старецъ отвътилъ: спроси его однажды. Братъ сказалъ: что же мнѣ дѣлать, ибо я не преодолѣю помысла своего? Старецъ говоритъ ему: оставь помыслъ свой волноваться, только не оскорби брата своего.
- 27. Говорили объ аввъ Пименъ: когда жилъ онъ въ Скитъ съ двумя братіями своими и меньшій огорчаль ихъ, сказалъ онъ другому брату: разстраиваетъ насъ меньшій братъ; уйдемъ отсюда. И, выйдя, оставили его. Тотъ, замътивъ, что ихъ долго нътъ, вышелъ и, увидъвъ ихъ уже на далекомъ разстояніи, началъ бъжать вслъдъ за ними съ крикомъ. Авва Пименъ сказалъ: подождемъ брата, ибо онъ утомится. Догнавъ ихъ, братъ положилъ метаніе, говоря: куда вы идете и оставляете меня одного? Старецъ сказалъ ему: ты смущаешь насъ, потому мы и удаляемся. Онъ отвътилъ: правда, правда, но куда хотите, пойдемъ вмъстъ! Старецъ, видя незлобіе его, говоритъ другому брату: возвратимся, братъ, ибо онъ ненамъренно сіе творитъ, но діаволъ дълаетъ ему то. И, возвратившись, пришли въ свое мъсто.
- 28. Случилось нъкогда аввъ Памво идти съ братіями въ предълахъ Егупта. Увидъвъ сидъвшихъ мірянъ, онъ сказалъ имъ: встаньте, привътствуйте монаховъ, чтобъ благословиться, ибо они часто бесъдуютъ къ Богу и уста ихъ святы.
- 29. Говорили объ аввъ Пафнутіи, что онъ не пиль вина. Нъкогда, идя путемъ, нашелъ онъ на шайку разбойниковъ. Они пили вино. Атаманъ ихъ зналъ его и зналъ, что онъ не пьетъ вина, но видя, что онъ сильно утомленъ, наполнилъ чашу виномъ и съ мечемъ въ рукъ сказалъ ему: если не выпьешь, убью тебя. Старецъ, видя, что онъ хочетъ исполнить заповъдь Божію, и желая его пріобръсть, взялъ и выпилъ. Тогда атаманъ поклонился ему и сказалъ: прости мнъ, авва, что я оскорбилъ тебя. Старецъ отвътилъ: върую Богу, что за чашу сію Онъ сотворитъ съ тобою милость и въ нынъшнемъ въкъ и въ будущемъ. Атаманъ сказалъ: и я

върую Богу, что отнынъ не сотворю никому зла. Такимъ образомъ, старецъ пріобрълъ всю шайку, оставивъ волю свою ради Господа.

- 30. Пришли нъкогда сарацины и ограбили авву Сисоя и брата его. Они вышли въ пустыню, чтобъ поискать что-нибудь себъ въ пищу. Старецъ напалъ на остатки верблюжьяго корма и, раскопавъ его, нашелъ два бобовыхъ зерна. Одно онъ ълъ, а другое держалъ въ рукъ. Братъ, придя въ ту пору, засталъ его ядущимъ и сказалъ: это ли любовь? Нашелъ ты пищу и ъшь одинъ, не позвавъ меня?! Авва Сисой говоритъ ему: я не обдълилъ тебя, братъ! Вотъ я сберегъ часть твою въ рукъ своей.
- 31. Говорили объ аввъ Силуанъ, что онъ сидълъ въ скрытной келліи, гдъ сработалъ сто решетъ, имъя немного гороха и питаясь имъ. Однажды пришелъ изъ Егупта человъкъ съ осломъ, навьюченнымъ хлъбами, и, постучавшись въ келлію его, сложилъ ихъ при ней. Старецъ взялъ решета, положилъ ихъ на осла и отпустилъ его.
- 32. Авва Иперехій сказаль: разръши брата отъ гръховъ его безъ тяжкаго укора, ибо Богъ обращающихся не отвергаетъ. Слово же злобы и лукавство да не водворяются въ сердце твоемъ противъ брата твоего, чтобъ ты силенъ былъ сказать: остави намъ долги нашя, яко и мы оставляемъ должникомъ нашымъ (Мө. VI, 12).
- 33. Нъкто разсказывалъ, что одинъ магистріанъагентъ, молодой, красивой наружности, служилъ по царскимъ экономическимъ дъламъ. Въ одномъ городъ онъ имълъ друга однаго изъ знатныхъ, у котораго была молодая жена, и когда магистріану случалось быватъ въ томъ городъ, другъ принималъ его, помещалъ въ своемъ домъ и вкушалъ съ нимъ въ присутствіи жены своей по дружеской любви къ нему. Такъ какъ магистріанъ учащалъ къ нему, то жена друга приняла помыслы на него, между тъмъ какъ онъ не зналъ того. Она же, по цъломудрію, не открывала ему того, но терпъла, страдая, а когда магистріану случилось надолго отойти въ путь, она отъ помысловъ заболъла и слегла.

Мужъ ея призвалъ врачей, и они, изслъдовавъ ее, сказали ему: нътъ ли у нея какого душевнаго страданія, потому что тълесной болъзни никакой нътъ! Мужъ ея, неотходно сидя подлъ, умолялъ, говоря: скажи мнъ, что съ тобою? Она отъ страха и отъ стыда сначала не открывалась, но потомъ открылась, говоря: знаешь ли что, господинъ мой? Отъ любви или отъ простоты, ты приводишь сюда юношескія лица, и я, какъ женщина, пристрастилась къ магистріану. Услышавъ сіе, мужъ ея успокоился и, когда спустя нъсколько дней пришелъ магистріанъ, вышелъ навстръчу и сказалъ: ты знаешь, братъ мой, какъ я люблю тебя, по любви принималь тебя и ты бываль за столомь вмъстъ съ женою моею? И вотъ жена приняла помыслы на тебя. Услышавъ сіе, магистріанъ не только не принялъ помысловъ на нея, но сильно возскорбълъ по любви къ мужу ея и сказалъ ему: не скорби! Есть Богъ — Помощникъ! Потомъ пошелъ, снялъ свою хорошую одежду и, взявъ свъчу, опалилъ себъ голову и лице, чъмъ уничтожилъ всю свою прежнюю красоту, уподобившись какъ бы древнему прокаженному. Затъмъ одълъ простую одежду и пришелъ въ домъ друга своего. Жена его лежала, а другъ сидълъ подлъ нея. Магистріанъ открылъ свою голову и лице и, показывая ихъ, сказалъ: такъ сотворилъ мнъ Господь! Та, видя его послъ такой красоты въ такомъ безобразіи, удивилась, и Богъ, ради дъланія его, взялъ брань отъ нея. Она тотчасъ встала, отвергши всъ тъ помыслы свои. А магистріанъ отвель мужа ея въ особое мъсто и сказалъ: вотъ, Божіею помощію, жена твоя не имъетъ никакого зла и отселъ не узритъ болъе лица моего. Вотъ что значитъ положить душу свою любви ради и воздать добромъ за добро!

34. Два брата были взяты на мученіе и послѣ первыхъ мукъ брошены въ темницу. Они имѣли между собой неудовольствіе, и одинъ изъ нихъ, положивъ метаніе, сказалъ брату своему: завтра мы должны окончить жизни свои; итакъ, отвергнемъ вражду нашу и возстановимъ любовь. Но братъ не соглашался на миръ. Когда на другой день приве-

ли ихъ на мучилище, то не принявшій примиренія тотчасъ отвергся Христа, и архонтъ спросиль его: почему ты не отвергался вчера, при такихъ мукахъ? Тотъ отвътиль: я злопамятствую на брата своего и не захотъль примириться съ нимъ, потому лишился Божіей помощи.

Былъ въ одномъ городъ мъняльщикъ монетъ. Одинъ изъ жителей принесъ ему билетъ на пятьсотъ златицъ и сказалъ: возьми этотъ билетъ и, если будетъ у меня нужда, выдавай по частямъ. Когда онъ отдавалъ ему билетъ, тамъ не было никого, но одинъ изъ знатныхъ, проходя мимо мъняльни, слышалъ и видълъ, какъ былъ отданъ билетъ мъняльщику, между тъмъ какъ самъ остался незамъченнымъ. Спустя нъсколько дней приходитъ давшій билетъ и говоритъ мъняльщику: дай мнъ часть денегъ, ибо я имъю нужду. Тотъ, надъясь на то, что не было свидътеля, отрекся, говоря: ты мнъ ничего не давалъ, — и онъ вышелъ въ великомъ смущеніи. Встръчается съ нимъ тотъ знатный человъкъ и спрашиваетъ: что съ тобою? И узнаетъ о случившемся. Говоритъ ему: точно ты далъ ему? Онъ отвъчаетъ: точно. Тогда знатный человъкъ говоритъ ему: скажи мъняльщику: поди удостовърь меня предъ святымъ Андреемъ и довольно съ тебя. (А тамъ была церковь на мъстъ мученичества святаго Андрея). Когда мъняльщикъ долженъ быль придти божиться, тотъ знатный человъкъ беретъ отрока своего, говоря ему: не смущайся тъмъ, что буду я теперь дълать, но потерпи, — идетъ въ церковь, сбрасываетъ одежду свою и начинаетъ представлять себя бъсноватымъ, крича и издавая нелъпые звуки. Когда вошли и тъ, онъ заговориль: вотъ этотъ безумецъ взяль пятьсотъ златицъ у человъка сего и хочетъ теперь клясться, что не бралъ. Потомъ схватилъ его и началъ душить, крича: святой Андрей говоритъ тебъ: отдай пятьсотъ златицъ этому человъку. Тотъ испугался и въ страхъ признался, пообъщавъ: я принесу ихъ. Тотъ говоритъ ему: сейчасъ же принеси ихъ. Онъ пошелъ и тотчасъ принесъ. Тогда притворившійся бъсноватымъ сказалъ владъльцу златицъ: говоритъ святой Андрей: положи на трапезу шесть златицъ. Тотъ положилъ ихъ съ радостію. Когда тѣ удалились, онъ одѣлся прилично и вышелъ, направляясь къ мѣняльщику, который, увидѣвъ его, сталъ осматривать сверху донизу. Онъ сказалъ ему: что ты на меня такъ смотришь? Повѣрь мнѣ, благодатію Христовою, я не имѣю демона, но когда тотъ человѣкъ давалъ тебѣ билетъ, я, проходя мимо, слышалъ и видѣлъ то ясно. Если бъ я просто сказалъ тебѣ, ты говорилъ бы: одинъ свидѣтель не силенъ. Потому я представилъ сію драму, чтобъ ты не погубилъ души своей и человѣкъ тотъ не лишился своихъ денегъ.

- 36. Одинъ весьма христолюбивый и благочестивый монахъ имѣлъ любимаго отшельника. Когда отшельникъ скончался, братъ, войдя въ келлію его, нашелъ пятьдесятъ златицъ, изумился и началъ плакатъ, боясь, не оскорбилъ ли отшельникъ Бога монетами сими. Послъ долговременной о немъ молитвы увидѣлъ онъ Ангела Божія, который сказалъ ему: что скорбишь ты такъ объ отшельникъ? То, о чемъ ты просишь, предоставь человъколюбію Божію, ибо, если бъ всъ были совершенны, на чемъ бы явилось человъколюбіе Божіе? Братъ, удостовърившись тъмъ, что отшельникъ прощенъ, сдълался благодушнымъ и славилъ Бога отъ всего сердца своего.
- 37. Одинъ старецъ послалъ ученика своего въ Егупетъ за камиломъ<sup>1</sup>, чтобы отвезти туда корзины. Когда ученикъ велъ камила въ Скитъ, встрътился ему другой старецъ и сказалъ: если бъ я зналъ, что ты идешь въ Егупетъ, попросилъ бы, чтобъ ты привелъ камила и для меня. Братъ пошелъ и сказалъ о томъ отцу своему. Старецъ говоритъ ему: возьми камила и отдай старцу, сказавъ: мы еще не сготовились; забери камила и исполни нужду свою. Самъ же пойди съ нимъ въ Егупетъ и приведи опять камила, чтобъ свезти наши корзины. Братъ пошелъ къ тому старцу и сказалъ, какъ повелълъ авва его. Старецъ взялъ камила и навьючилъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Камилъ — верблюдъ.

его. Достигши Егупта, они сняли корзины и братъ, забравъ камила, сказалъ старцу: молись обо мнъ. Тотъ спросилъ: куда ты идешь? Братъ отвътилъ: въ Скитъ, чтобъ привезти и наши корзины. Старецъ умилился и, положивъ метаніе, сказалъ со слезами: простите мнъ, ваша великая любовь взяла плодъ мой.

- 38. Старецъ сказалъ: если кто попроситъ у тебя чего и ты тотчасъ дашь ему, да благоволитъ и помыслъ твой на даяніе, какъ написано: аще кто тя пойметъ по силъ поприще едино, иди съ нимъ два (Мө. V, 41). Это значитъ: если кто попроситъ у тебя чего, дай ему отъ души и тъла.
- 39. Въ Келліяхъ были два брата, и старшій изъ нихъ просилъ младшаго: будемъ жить вмѣстѣ, братъ. Сей говоритъ ему: я грѣшникъ и не могу жить съ тобою, авва! Но тотъ сказалъ ему: нѣтъ, можешь. Старецъ былъ столько чистъ и цѣломудренъ, что не хотѣлъ даже слышать, что монахъ имѣетъ помыслы блудные. Братъ говоритъ: оставь меня на эту недѣлю, и потомъ опять поговоримъ. Черезъ недѣлю пришелъ къ нему старецъ, и юнѣйшій, желая испытать его, сказалъ: въ великое искушеніе впалъ я въ недѣлю сію: пошелъ въ селеніе на послуженіе и палъ съ женою. Старецъ спросилъ: есть покаяніе? Братъ отвѣтилъ: есть. Старецъ сказалъ: я понесу за тебя половину грѣха. Братъ говоритъ ему: теперь мы можемъ жить вмѣстѣ. И пребылъ съ нимъ до самой кончины его.
- 40. Говорили объ одномъ братъ, что, закончивъ корзины и придълавъ къ нимъ ушки, онъ услышалъ, какъ сосъдъ говорилъ: что мнъ дълать? Вотъ близокъ торгъ, а у меня нътъ ушекъ къ корзинамъ. Тогда братъ, отвязавъ ушки съ корзинъ своихъ, принесъ ихъ брату и сказалъ: это у меня лишніе, возьми для корзинокъ своихъ, и сдълалъ тъмъ то, что корзины брата разошлись, а его собственныя остались.
- 41. Разсказывали о нѣкоемъ старцѣ въ Скитѣ, что онъ болѣлъ и захотѣлось ему поѣсть свѣжаго хлѣба. Услышавъ о томъ, одинъ изъ братій-подвижниковъ взялъ милоть

свою, положиль въ нее сухихъ хлъбовъ, пошель въ Егупетъ и, перемънивши ихъ на свъжіе, принесъ старцу. Братія, увидъвъ, что они еще теплы, удивились, а старецъ не хотъль вкусить ихъ, говоря: это кровь брата моего. Но старцы упрашивали его: ради Господа скушай, чтобъ не всуе была жертва брата. Тогда онъ склонился на прошеніе и съълъ.

- 42. Братъ спросилъ старца: почему и нынѣ многіе трудятся въ подвигахъ, а не получаютъ такой благодати, какъ древніе? Старецъ отвѣтилъ ему: тогда была любовь и каждый влекъ вверхъ ближняго своего, а нынѣ охлажденіе любви и каждый влечетъ долу ближняго своего. Потому и не получаемъ мы благодати.
- Нъкогда три брата пошли на жатву и взяли себъ шестьдесять арурь (мъра земли). Одинъ изъ нихъ заболълъ въ первый же день и возвратился въ келлію свою. Послъ сего одинъ изъ оставшихся сказалъ другому: видишь, заболълъ братъ нашъ; понудимъ немного помыслъ свой и въруемъ, что молитвами его сможемъ сжать и его часть. По окончаніи работы, идя за полученіемъ платы, они позвали и брата, говоря: пойди возьми плату свою, братъ! Но онъ говорилъ: какую буду я получать плату, не жавши? Они сказали: молитвами твоими окончена и твоя часть жатвы, потому пойди возьми плату свою. Послъ долгаго между собою спора, когда одинъ говорилъ: я не возьму, а другіе не соглашались попустить ему не взять, пошли всъ на разсужденіе къ великому старцу. Братъ сказалъ ему: отче! Пошли мы трое жать. Когда пришли на поле, въ первый же день я заболъль и возвратился въ келлію свою, не жавши ни однаго дня, а братія принуждаютъ меня взять плату, которой я нисколько не нажалъ. Другіе два говорили: отче! Трое мы взяли жать шестьдесятъ аруръ. Если бы мы работали даже всъ, то едва ли закончили ихъ, а молитвъ ради брата мы очень скоро окончили жатву. Потому говоримъ ему взять плату свою, но онъ не хочетъ. Услышавъ сіе, старецъ удивился и сказалъ брату своему: ударь въ било, чтобъ собрались всъ братія. Когда всъ пришли, онъ сказалъ имъ: подите, братіе, выслушайте

нынъ праведный судъ! И разсказаль имъ старецъ все. Всъ присудили брату взять плату и сдълать съ нею, что захочетъ. Братъ взялъ и пошелъ съ плачемъ и печалію.

- 44. Старецъ говорилъ: отцы наши имъли обычай приходить къ новоначальнымъ братіямъ, ръшившимся подвизаться уединенно, и назирать ихъ, не повредился ли кто въ помыслъ по искушенію отъ демоновъ, и, если кто изъ нихъ оказывался поврежденнымъ, приносили его въ церковь, поставляли умывальницу, и по молитвъ о болящемъ умывались всъ братія, а затъмъ возливали на него воду ту. И онъ тотчасъ очищался.
- 45. Два старца жили вмъстъ много лътъ и никогда никакой не имъли между собой ссоры. Потомъ одинъ изъ нихъ сказалъ другому: сдълаемъ и мы одну ссору, какъ люди. Тотъ отвъчалъ: я не знаю, какъ бываетъ ссора. Первый сказалъ ему: вотъ я положу посреди кирпичъ и буду говорить, что это мой, а ты говори: нътъ, это мой, и тъмъ положится начало. Положили кирпичъ посрединъ и один говоритъ: это мой, а другой сказалъ: нътъ, это мой. Тогда первый сказалъ: если твой, то возьми и ступай. Такъ и разошлись, не умъвши поссориться другъ съ другомъ.
- 46. Старецъ сказалъ: никогда не желалъ я дъла, полезнаго мнъ, но причиняющаго ущербъ брату моему, ту имъя надежду, что польза брата моего есть и для меня дъло, приносящее плодъ.
- 47. Одинъ подвижникъ, найдя бъсноватаго, который не могъ поститься, по любви Божіей, какъ написано: не своихъ си точію, но яже ближняго смотряйте (Флп. II, 4), молился, чтобъ демонъ перешелъ въ него, а тотъ былъ отъ него освобожденъ. Богъ услышалъ молитву его, и подвижникъ, отягченный демономъ, терпълъ, пребывая въ постъ, молитвъ и подвигъ. За это, а паче за любовь его, въ немногіе дни Богъ избавилъ его отъ демона.
- 48. Братъ спросилъ старца: есть два брата: одинъ изъ нихъ безмолвствуетъ, постясь по шесть дней и подъемля великій трудъ, а другой служитъ злостраждущимъ. Чье дъло

лучше приметъ Богъ? Старецъ говоритъ ему: если братъ, постящійся по шесть дней, даже повъситъ себя за ребро, то и тогда не можетъ быть равенъ тому, кто служитъ злостраждущимъ.

- 49. Братъ служилъ одному больному отцу, тъло коего начало гнить и испускать злосмрадный гной. Тогда помыслъ сказалъ брату: убъги отсюда, ибо нельзя тебъ снести зловонія сего. Братъ взялъ черепокъ и собралъ въ него гнойныя помои отъ болящаго. Помыслъ опять началъ говорить ему: убъги, но онъ сказалъ помыслу: если захочу уйти, то выпью вотъ это. Тогда помыслъ сказалъ ему: не убъгай и не пей такого зловонія. Такъ братъ трудился и терпълъ, служа старцу, и Богъ, видя трудъ брата, исцълилъ его.
- 50. Нъкто изъ отцевъ пошелъ въ городъ продавать рукодъліе свое и, увидъвъ нагого нищаго, сжалился надънимъ и отдалъ ему свой левитонъ. Нищій пошелъ и продаль его. Старецъ, узнавъ о томъ, что онъ сдълалъ, опечалился и пожалълъ, что отдалъ ему одежду. Въ ночь ту предстаетъ старцу въ сновидъніи Христосъ въ левитонъ его и говоритъ: не печалься, ибо вотъ Я ношу то, что ты далъ Мнъ.
- 51. Старцы говорили: всякій долженъ все, касающееся ближняго, присвоять себъ и сочувствовать ему во всемъ: радоваться и печалиться вмъстъ съ нимъ, и вообще быть такъ расположеннымъ, будто носитъ его тъло, и какъ бы о себъ скорбъть, когда случится тому скорбь, о чемъ и написано: яко едино тъло есмы о Христъ (Рим. XII, 5) и народу же въровавшему бъ сердце и душа едина (Дъян. IV, 32).
- 52. Старецъ сказалъ: послушай, что говоритъ Гоподь нашъ Іисусъ Христосъ: о семъ разумъютъ вси, яко Мои ученицы есте, и, показывая: о чемъ? не сказалъ о чудесахъ, но о чемъ? аще любовъ имате между собою (Ін. ХІІІ, З5). И опять Отцу Своему сказалъ: о семъ познаютъ, яко Ты Мя посла, если вси будутъ едино (Ін. XVII, 21). И говоритъ ученикамъ: заповъдъ новую даю вамъ, да любите другъ друга (Ін. ХІІІ, 34). Таковый честнъе и свътлъе воскрешающаго мертвыхъ, ибо то есть дъло благодати Божіей, а сіе и твоего тру-

да и усердія; сіе есть дъло собственно христіанское; сіе показываетъ учениковъ Христа распятаго; безъ сего и самое мученіе не можетъ принести пользы.

53. Одинъ монахъ имълъ надъ собою другаго монаха, который жилъ въ келліи на разстояніи десяти миль отъ него. Помыслъ сказалъ ему: позови брата, чтобъ онъ пришель и взяль хлъбъ. Потомъ еще помыслиль: ради хлъба хочу я потрудить брата на десять миль. Снесу я лучше самъ ему полъ-хлъба. Взялъ и пошелъ къ келліи брата. Идя, споткнулся онъ, повредилъ палецъ ноги своей, потекла кровь и онъ началъ плакать отъ боли. Тогда пришелъ Ангелъ Господень и спрашиваетъ его: что ты плачешь? Тотъ отвъчаетъ: я зашибъ палецъ, и мнъ больно. Ангелъ сказалъ ему: отъ этого ли плачешь? Не плачь, ибо шаги, которые ты сдълалъ для Господа, исчислены и суть многоцънны предъ лицемъ Божіимъ. И не усумнись въ томъ. Вотъ предъ тобою возьму я часть крови твоей и вознесу ее предъ Бога. Тогда съ благодареніемъ пошель онъ къ тому монаху и, отдавъ ему хлъбъ, разсказалъ о человъколюбіи Божіемъ и возвратился въ келлію свою. Спустя одинъ день, взялъ онъ другую половину хлъба и опять пошелъ къ монаху, но тотъ самъ шелъ къ нему, и они встрътились на дорогъ. Сотворившій добро началь говорить ему: я нашель сокровище, а ты хочешь похитить его. Тотъ сказалъ ему: тебя ли однаго вмъщаютъ тъсные врата? Оставь и намъ войти вмъстъ съ тобою. Еще говорили они, какъ явился имъ Ангелъ Господень и сказалъ: споръ вашъ какъ благовонное куреніе возшелъ къ Богу.

54. Жили вмъстъ два брата. Случилось, что тотъ изъ нихъ, кто исправлялъ потребы, сталъ приносить меньше обыкновеннаго. Остававшійся въ келліи началъ думать, что онъ или употребляетъ то на худое, или обманываетъ его. Итакъ, желая узнать причину, пошелъ вслъдъ за нимъ и увидълъ, какъ тотъ вошелъ въ непотребное мъсто. Тогда онъ самому себъ представилъ, будто самъ ходилъ въ непотребное мъсто, и, припадая къ брату, просилъ о покаяніи. Послъ того,

какъ братъ частымъ прошеніемъ у согрѣшившаго молитвъ о себѣ, какъ согрѣшившемъ, обратилъ того къ покаянію, пришелъ часъ призванія его, и онъ, приближаясь къ кончинѣ, исповѣдалъ брату: чистъ я отъ грѣха сего, но ради тебя принялъ его на себя, чтобъ ты покаялся. Когда братъ почилъ, согрѣшившій еще болѣе увеличилъ подвигъ покаянія.

- 55. Нъкто другой, узнавъ о подобномъ гръхъ брата своего съ отроковицею, не обличалъ его, но воздыхалъ молча и умножалъ молитвы свои, прося также и жившаго съ нимъ брата молиться о себъ, приговаривая, что много согръшилъ и хочетъ покаяться прежде смерти. Удивленный согръшившій, поражаясь покаянію брата, самъ покаялся и сталъ дълать то же. Когда несогрешившій братъ былъ позванъ, то въ часъ кончины своей открылъ о семъ брату.
- 56. Нъкто другой, когда братъ его, оставивъ монашество, вернулся въ міръ, представилъ себъ, будто имъетъ то же намъреніе, и началъ каяться. Чрезъ это, наконецъ, и тотъ покаялся и возвратился, и они еще строже стали подвизаться.
- 57. Нъкіе братія пришли на гору Діокійскую и выучились изготовлять бумагу. Они работали по найму, но такъ какъ были неискусны, то никто имъ не заказывалъ. Пришелъ къ нимъ одинъ старецъ и спросилъ: почему вы не работаете? Они, будучи добросовъстными, отвътили: потому что худо работаемъ. Старецъ, зная однаго дълателя Божія, говоритъ имъ: подите къ такому-то старцу, и онъ доставитъ вамъ работу. Они пришли къ нему, и старецъ съ радостію согласился доставлять имъ работу. Братія говорятъ ему: мы худо работаемъ, отче. Старецъ отвътилъ имъ: върую Богу, что прилежаніемъ своимъ вы преуспъете на лучшее. Такъ богатый любовію старецъ возбудилъ у нихъ ревность къ работъ, и вскоръ дъло пошло хорошо. Воистину, нуждницы восхищають царствіе Божіе (Мө. XI, 12).
- 58. Братъ спросилъ старца: почему, совершая малое мое служеніе, я вижу, что иногда не имъю въ сердцъ своемъ теплоты, а иногда усердія? Старецъ говоритъ ему: какъ же

бы иначе оказалось, что человъкъ любитъ Бога!? И еще сказалъ: а что касается до меня, то тъло мое никогда не выносило, чтобъ вполнъ исполнить мое сердечное желаніе.

- 59. Нъкій братъ пошелъ купить льна у одной вдовы. Продавши ему, она воздохнула. Братъ спросилъ ее: что съ тобою? Вдова отвътила: Богъ послалъ тебя нынъ устроить братій твоихъ и сиротъ моихъ. Братъ, услышавъ сіе, возскорбълъ и, взявъ ленъ, бросилъ его въ лоно вдовы, и тъмъ сотворилъ ей милость.
- 60. Старецъ сказалъ: не требуй любви отъ ближняго и, любя кого-либо, не смущайся, если не встрътишь соотвътствія, но лучше самъ оказывай любовь къ ближнему и будь покоенъ, ибо тъмъ приведешь и ближняго своего къ любви.
- 61. Еще сказаль: то, что ты слабъ въ любви къ братіямъ, бываетъ съ тобою оттого, что ты принимаешь помыслы подозрънія, въришь собственному сердцу и ничего не хочешь потерпъть, что не по волъ твоей. Потому тебъ должно съ помощію Божією главнымъ образомъ нисколько не върить собственнымъ подозръніямъ, со всъмъ стараніемъ и всею силою смиряться предъ братьями и отсъкать ради нихъ собственную волю.
- 62. Опять говориль, что любовь по Богу сильнъе естественной любви.



Видъ Раивы

## Глава XVIII

## О ПРОЗОРЛИВЦАХЪ

- 1. Нѣкогда аввѣ Антонію было открыто въ пустынѣ: въ городѣ есть нѣкто подобный тебѣ, искусствомъ врачъ, который избытки свои отдаетъ нуждающимся и всякій день поетъ Трисвятое со Ангелами Божіими.
- 2. Говорили объ аввъ Антоніи, что онъ былъ духоносецъ, но ради людей не говорилъ ни о чемъ, хотя провидълъ и то, что есть, и то, что имъетъ случиться.
- 3. Братъ пришелъ въ Скитъ къ келліи аввы Арсенія и, заглянувъ въ дверь, увидълъ, что старецъ былъ въсь какъ огонь. Братъ былъ достоинъ видъть это. Когда онъ постучался, старецъ вышелъ и, видя брата изумленнымъ, спросилъ: долго ли ты стучался и не видълъ ли чего? Тотъ сказалъ: нътъ. И, побесъдовавъ съ нимъ, старецъ отпустилъ его.
- 4. Авва Даніилъ говорилъ: разсказывалъ намъ авва Арсеній какъ бы о какомъ другомъ, но, въроятно, то былъ онъ самъ, что одинъ старецъ сидълъ въ келліи своей и пришелъ къ нему гласъ, глаголющій: иди, я покажу тебъ дъла человъческія. Онъ всталь и вышель. Говорящій привель его на одно мъсто и показалъ ему эвіопа, рубящаго дрова. Нарубилъ онъ большую связку, попробовалъ поднять ее и не смогъ. Вмъсто того, чтобъ убавить изъ нея, онъ сталъ опять рубить дрова и прилагать къ связкъ. И такъ дълалъ онъ много разъ. Пройдя немного впередъ, онъ показалъ ему другаго человъка, который стоялъ при озеръ. Черпая изъ него воду, онъ вливалъ ее въ дырявый сосудъ, и вода опять вытекала въ озеро. Потомъ говоритъ ему: иди, я покажу тебъ нъчто другое! И видитъ онъ храмъ и двухъ мужей, сидящихъ на коняхъ и держащихъ древо за концы одинъ противъ другаго. Они хотъли пройти въ дверь и не могли, потому что древо приходилось поперекъ ея, а ни одинъ изъ нихъ не смирялся нести древо позади другаго, чтобъ оно прошло вдоль,

и потому оба остались за дверью. Это тѣ, — сказалъ спутникъ, кои несутъ иго праведности съ гордостію и не смиряются, чтобъ исправиться и пойти Христовымъ смиреннымъ путемъ, потому и остаются внѣ царствія Божія. А рубящій дрова есть человѣкъ, обремененный многими грѣхами, который вмѣсто того, чтобъ покаяться, прилагаетъ къ грѣхамъ своимъ новыя беззаконія. Черпающій же воду есть человѣкъ, который дѣлаетъ добрыя дѣла, но, имѣя въ нихъ лукавое примѣшеніе, тѣмъ губитъ и свое доброе. Итакъ, человѣку должно быть всегда трезвену въ дѣлахъ своихъ, чтобъ не трудиться всуе.

- 5. У нъкоторыхъ братьевъ случилась скорбь на мъстъ ихъ пребыванія, и они, желая оставить его, пошли къ аввъ Аммону. Старецъ въ это время плылъ по ръкъ и, увидъвъ братій, шедшихъ по берегу, попросилъ корабельщиковъ высадить его. Подозвавъ братій, онъ сказалъ имъ: я Аммонъ, къ которому вы идете, утъшилъ ихъ и расположилъ возвратиться туда, откуда вышли, ибо дъло то не имъло вреда душевнаго, но только скорбь человъческую.
- 6. Отецъ нашь Даніилъ Фаранскій говорилъ: блаженный Арсеній разсказываль объ одномъ скитянинъ, что онъ былъ великій дълатель, но простъ въ въръ и по простотъ погръшаль, говоря, что хлъбъ, который мы пріемлемъ, не есть существенно Тъло Христово, а только образъ его. Два старца, услышавъ о томъ и зная, что онъ великъ житіемъ, сочли, что онъ говоритъ это въ незлобіи и простотъ, потому пришли къ нему и сказали: авва! Мы слышали объ одномъ, что онъ говоритъ слова, противныя въръ, будто хлъбъ, коимъ причащаемся — не есть существенно Тъло Христово, но только образъ его. Старецъ признался: это я такъ говорю. Тогда они начали убъждать его: не содержи такъ, авва, но какъ предала Вселенская Церковь, ибо мы въруемъ, что хлъбъ сей истинно есть Тъло Христово, а не только образъ его. Какъ вначалъ Богъ, взявъ персть отъ земли, сотворилъ человъка по образу Своему, и никто не можетъ сказать, что нътъ сего образа Божія, хотя онъ и не зримъ, такъ и о хлъбъ,

о которомъ Онъ сказалъ: сіе есть тъло Мое (Мө. XXVI, 26; Мк. XIV, 22;  $\Lambda$ к. XXII, 19), мы въруемъ, что онъ есть истинно Тъло Христово. Старецъ отвътиль: если не увърюсь самимъ дъломъ, не могу вполнъ убъдиться. Они сказали ему: помолимся Богу недълю сію о таинствъ семъ и въруемъ, что Богъ откроетъ намъ. Старецъ съ радостію принялъ это слово и молился Богу, говоря: Господи! Ты знаешь, что я не по злобъ не върую, но да не блуждаю въ невъдъніи. Открой мнъ, Господи Іисусе Христе. Также и старцы, возвратясь въ свои келліи, умоляли Бога: Господи Іисусе Христе! открой старцу таинство сіе, да увъруетъ и не погубитъ труда своего! Богъ услышаль ихъ. По прошествіи недъли пришли они въ воскресенье въ церковь и стали трое особо въ одинъ рядъ; старецъ былъ посрединъ. Отверзлись очи ихъ, и когда хлъбъ быль положень на сятый престоль, онь казался всъмь троимъ, впрочемъ имъ однимъ, Младенцемъ. Когда священникъ простеръ руку свою, чтобъ преломить хлъбъ, Ангелъ Господень сошель съ неба съ ножемъ, заклалъ Младенца, и кровь Его излилъ въ чашу. Когда священникъ раздроблялъ хлъбъ на малыя части, и Ангелъ отсъкалъ отъ Младенца малыя части. Но когда приступили къ принятію Святыхъ Таинъ, то одному только старцу подана была плоть кровавая. Увидъвъ сіе, онъ воззвалъ: върую, Господи, что хлъбъ сей есть Тъло Твое и чаша сія — Кровь Твоя. И тотчасъ плоть въ рукъ его стала хлъбомъ по таинству, и онъ причастился, благодаря Бога. Потомъ старцы сказали ему: Богъ знаетъ человъческое естество, что оно не можетъ ъсть сырой плоти, потому скрываетъ Тъло Свое въ хлъбъ и кровь Свою въ винъ, когда пріемлютъ ихъ върующіе. Возблагодаривъ Бога за старца, что Онъ не попустиль ему погубить труды его, всъ трое съ радостію возвратились въ келліи свои.

7. Тотъ же авва Даніилъ разсказывалъ о другомъ великомъ старцѣ, жившемъ въ нижнихъ предѣлахъ Егупта, что онъ по простотѣ говорилъ, будто Мельхиседекъ есть сынъ Божій. Извѣстили о томъ блаженнаго Курилла, архіепископа Александрійскаго, и онъ послалъ за нимъ. Архіепископъ,

зная, что старецъ знаменоносецъ, и, о чемъ ни попроситъ Бога, Онъ откроетъ ему, и что онъ по простотъ говоритъ это слово, употребилъ такую мудрую мъру: когда старецъ прибыль, онъ сказаль ему: авва! Умоляю тебя, поелику одинъ помыслъ говоритъ мнъ, что Мельхиседекъ есть сынъ Божій, а другой — нътъ, онъ человъкъ, архіерей Божій, и такъ какъ я колеблюсь въ семъ, то и послалъ за тобою, чтобъ ты помолился Богу, да откроетъ Онъ тебъ о семъ. Старецъ, ободряемый своими добродътелями, сказалъ съ дерзновеніемъ: дай мнъ три дня, я попрошу Бога и скажу тебъ, кто былъ Мельхиседекъ. Пошелъ и сталъ молиться о семъ Богу. Череъ три дня приходитъ къ блаженному Куриллу и говоритъ: Мельхиседекъ есть человъкъ. Архіепископъ спросиль его: какъ ты узналь это, авва? Старецъ отвътиль: Богъ показаль мнъ всѣхъ патріарховъ: они всѣ, одинъ за другимъ, проходили предо мною — отъ Адама до Мельхиседека, и Ангелъ сказалъ мнъ: это — Мельхиседекъ, и върь, что онъ точно таковъ. Тогда старецъ, возвратясь, самъ сталъ проповъдовать, что Мельхиседекъ есть человъкъ, и блаженный Куриллъ весьма былъ обрадованъ тъмъ.

- 8. Святой епископъ Епифаній разсказываль, что при блаженномъ Аванасіи Великомъ вороны, летая вокругъ капища Серапісова, непрестанно кричали: красъ, красъ... Еллины, приступивъ къ блаженному Аванасію, требовали: злой старецъ! скажи намъ, что кричатъ вороны? Онъ отвътилъ имъ: вороны кричатъ красъ, красъ..., а на авзонійскомъ¹ языкъ «красъ» означаетъ «завтра». Завтра узрите славу Божію. И на слъдующій день пришло извъстіе о смерти Юліана царя. По этому случаю сбъжались язычники и кричали на Серапіса: если ты не хотълъ его, то зачъмъ принималъ дары его?
- 9. Онъ же еще разсказывалъ, что въ Александріи быль кучеръ, мать котораго именовалась Маріею. Во время конскаго ристалища онъ упалъ, но всталъ, перегналъ того,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Авзолійскій языкъ — латинскій языкъ.

кто столкнуль его, и одержаль верхъ. Тогда народъ закричаль: сынъ Маріи упаль, но всталь и побъдиль. Еще раздавался сей крикъ, какъ прошла въ народъ молва о капищъ Серапісовомъ, что Великій Өеофиль пришель, низвергъ идола Серапісова и овладъль храмомъ.

- 10. Авва Ефремъ, будучи еще отрокомъ, видълъ сонъ или видъніе, будто на якыкъ его взошла виноградная лоза, взросла и наполнила всю поднебесную. Она была весьма благоплодна, и птицы небесныя прилетали и ъли плоды ея виноградные, и чъмъ болъе ъли, тъмъ болъе умножались плоды ея.
- 11. Нъкто изъ святыхъ старцевъ однажды зрълъ въ видъніи сходящій съ неба по повельнію Божію сонмъ Ангеловъ со свиткомъ въ рукахъ, то есть съ книгою, писанною внутри и внъ. Они спрашивали другъ друга: кто долженъ получить ее? И одни говорили тотъ-то, а другіе другой. Имъ сказали: истинно святы и праведны и они, но книги сей никто не можетъ получить, кромъ Ефрема. И увидълъ старецъ, что они отдали свитокъ Ефрему. Вставши утромъ, онъ услышалъ Ефрема, и какъ бы источникъ билъ изъ устъ его, когда онъ слагалъ ръчи. Тогда позналъ старецъ, что исходящее изъ устъ Ефрема есть отъ Духа Святаго.
- 12. Разсказывалъ намъ ученикъ аввы Еvлогія: старецъ послалъ насъ въ Александрію продавать рукодѣліе и далъ намъ заповѣдь, не пребывать тамъ болѣе трехъ дней. Если же, говоритъ, пребудете болѣе, то я чистъ отъ грѣха вашего. Мы спросили его: какъ же другіе монахи, день и ночь обращаясь съ мірянами въ городахъ и селахъ, не вреждаются? Тогда, отверзши неложныя уста свои, старецъ сказалъ намъ: повѣрьте мнѣ, чада! Послѣ того, какъ я сталъ монахомъ, провелъ въ Скитѣ, не выходя, тридцать восемь лѣтъ. По прошествіи же тридцати восьми лѣтъ пошелъ я съ аввою Даніиломъ къ папѣ Еvсевію въ Александрію по одной нуждѣ. Войдя въ городъ, увидѣли мы множество монаховъ и я узрѣлъ, что однихъ вороны били по лицу, другихъ обнимали нагія жены и шептали имъ на ухо, иныхъ зауша-

ли мальчики, тоже нагіе, и мазали человъческимъ каломъ, а еще какіе-то, видълъ я, придя съ ножами, отръзали плоти человъческія и давали монахамъ ъсть. Изъ сего позналъ я, что, какой подпадаетъ монахъ страсти, такіе демоны и витаютъ близъ него и бесъдуютъ съ нимъ въ мысли. Потому, братія, не хочу, чтобъ вы медлили долго въ городъ, дабы не смутили васъ помыслы или лучше — демоны.

- 13. Говорили объ аввъ Зинонъ, что онъ, живя въ Скитъ, вышелъ ночью изъ келліи своей къ озеру и, заблудившись, ходилъ три дня и три ночи. Утомившись и изнемогши, онъ палъ и ожидалъ смерти. Но вотъ сталъ предъ нимъ отрокъ, держа въ рукахъ хлъбъ и сосудъ воды, и сказалъ ему: встань, поъшь. Но старецъ, вставши, сталъ молиться, думая, что это призракъ. Тотъ сказалъ ему: хорошо ты сдълалъ. И онъ помолился въ другой и въ третій разъ. Тотъ опять сказалъ: хорошо ты сдълалъ. Тогда старецъ взялъ и поълъ. Послъ сего тотъ говоритъ ему: сколько ходилъ ты, настолько ты далекъ отъ келліи своей, но встань и послъдуй за мною. И онъ тотчасъ очутился у келліи своей. Старецъ сказалъ ему: войди, сотвори намъ молитву! Но когда старецъ вошелъ, тотъ сталъ невидимъ.
- 14. Авва Іоаннъ сказываль, что одинъ изъ старцевъ въ восхищеніи зрълъ такое видъніе: три монаха стояли на берегу моря, и былъ къ нимъ гласъ съ другаго берега: возьмите огненныя крылья и летите ко мнъ. Двое изъ нихъ взяли такія крылья и перелетъли на другую сторону, а третій остался, горько плакалъ и кричалъ. Потомъ даны были и ему крылья, только не огненныя, а слабыя и безсильныя, и онъ съ трудомъ и многою скорбію, погружаясь и поднимаясь, достигъ другаго берега. Такъ и родъ сей, если получитъ крылья, то не огненныя, а слабыя и безсильныя, едва-едва удерживающія ихъ.
- 15. Одинъ старецъ, войдя въ келлію аввы Іоанна, нашелъ его спящимъ и Ангела Божія, предстоящаго ему и вьющаго надъ нимъ. Увидъвъ сіе, онъ удалился. Когда старецъ всталъ, спросилъ ученика своего: приходилъ сюди

кто-нибудь, пока я спаль? Тотъ сказаль: приходиль такойто старецъ. Авва узналь, что старецъ равной ему мъры и видъль Ангела.

16. Въ лауръ Епистимія, разстояніемъ въ пятнадцать стадій отъ лауры святаго отца нашего Саввы, быль одинъ дивный отшельникъ по имени Іоаннъ, жившій вмъстъ съ ученикомъ своимъ. Ученикъ его, видя тревоги и бъды со стороны сарацинъ, каждодневно причиняемыя святому граду Христа Бога нашего, просиль отца своего: какъ я увъренъ, отче, что Богъ не скрываетъ отъ тебя ничего изъ того, что намъренъ творить, то умоляю тебя, скажи мнъ, будетъ ли взятъ городъ? Старецъ говоритъ ему: какъ я могу знать о семъ, будучи человъкомъ гръшнымъ? Но ученикъ не переставаль просить его, желая узнать о томъ. Тогда старецъ со слезами разсказалъ ему: какъ я вижу, чадо, что ты приболъзненно хочешь узнать о семъ, то я скажу тебъ, что показаль мнъ Богъ. За пять дней предъ этимъ, я присъдъль въ молитвъ о семъ и увидълъ, будто я восхищенъ предъ Святую Голгооу. Весь народъ съ клиромъ взывалъ: Господи помилуй! Поднявъ очи свои, вижу Господа нашего Іисуса Христа, пригвожденнаго ко кресту, и Пресвятую Богородицу, Владычицу міра, прилежно молящуюся Ему о народъ. Но Онъ отвращаль лице Свое отъ народа, говоря: не услышу ихъ, ибо они осквернили жертвенникъ Мой. Взывая долго со слезами и стенаніями: Господи помилуй, — перешли мы въ храмъ святаго Константина и тамъ тоже вопіяли: Господи помилуй! Я шелъ въ храмъ вмъстъ со священствомъ, то есть съ клиромъ. Когда сошелъ я поклониться мъсту, гдъ обрътено честное древо Животворящаго Креста, вижу, что оттуда исходитъ въ храмъ смердящій навозъ. Тамъ стояли два священнолъпныхъ старца, и я сказалъ имъ: не боитесь вы Бога, что мы даже помолиться не можемъ отъ сей нечистоты?! Откуда эта смрадность, лежащая здъсь? Они говорятъ: отъ беззаконій клириковъ мъста сего. Я спросиль: развъ не можете вы вычистить, чтобъ мы имъли доступъ молиться? Они отвътили: повърь, братъ, не очистится то,

что ты видишь здѣсь, развѣ только огнемъ. Разсказавъ сіе, старецъ заплакалъ и говоритъ ученику своему: вотъ что скажу тебѣ, чадо! Вышло опредѣленіе быть мнѣ обезглавлену. Я сильно умолялъ Бога простить меня, и мнѣ было открыто, что это непремѣнно сбудется, но Онъ единъ знаетъ, что я никогда не пролилъ крови человѣческой на землѣ. Между тѣмъ, какъ они говорили, напали на нихъ варвары. Ученикъ отъ страха убѣжалъ, а старца они схватили и умертвили, затѣмъ быстро удалились. Возвратясь и увидѣвъ старца мертвымъ, ученикъ горько восплакалъ и похоронилъ его съ отцами.

- 17. Святые отцы такъ прорекли о послѣднемъ родѣ: что, говорятъ, мы сдѣлали? Великій авва Исхиріонъ сказалъ въ отвѣтъ: мы исполнили заповѣди Божіи. Спросили другіе: а тѣ, которые будутъ послѣ насъ, что сотворятъ? Онъ отвѣтилъ: пріидутъ въ половину дѣла нашего. Они сказали: а что тѣ, кои будутъ послѣ нихъ? И былъ отвѣтъ: люди рода того вовсе ничего не сдѣлаютъ, но найдетъ на нихъ искушеніе, и тѣ, кои будутъ искусны во время то, окажутся лучшими насъ и отцевъ нашихъ.
- 18. Говорили объ аввъ Лонгинъ, что нъкогда науклиръ¹ принесъ ему золото изъ прибытка съ кораблей своихъ, но онъ не хотълъ принять его и сказалъ ему: здъсь нътъ въ этомъ нужды, но сдълай милость, сядь на скотъ свой и поспъши къ мосту святаго Петра, гдъ найдешь юношу, одътаго въ такія-то одежды. Отдай ему все золото, спросивъ, что съ нимъ. Науклиръ поспъшилъ туда, пришедши, нашелъ юношу, какъ сказалъ ему старецъ, и спросилъ его: куда идешь ты, братъ? Я былъ у аввы Лонгина, и онъ послалъ меня къ тебъ датъ тебъ это золото. Юноша, услышавъ объ аввъ Лонгинъ, разсказалъ ему о своемъ горъ: я впалъ въ большіе долги и, не имъя, чъмъ отдать, иду за городъ удавиться. А чтобъ ты повърилъ, вотъ и веревка со мною. И, вынувъ изъ-за пазухи веревку, показалъ ему. Науклиръ от-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Науклиръ — владълецъ или начальникъ кораблей.

далъ ему золото и върнулъ его въ городъ, потомъ, возвратясь къ аввъ Лонгину, разсказалъ ему обо всемъ. Тогда старецъ сказалъ ему: повърь мнъ, братъ, если бъ ты не поспъшилъ и не засталъ его, то и я, и ты были бы судимы за душу его.

- 19. Въ другое время, когда сидъли отцы въ келліи аввы Лонгина и спрашивали его о разныхъ вещахъ, онъ внезапно всталъ и, никому ничего не говоря, вышелъ изъ келліи и устремился къ озеру. Когда онъ достигъ озера, причаливалъ къ берегу корабль, прибывшій изъ егупетскихъ предъловъ, на которомъ былъ одинъ святой старецъ, шедшій посътить авву. Они цъловали другъ друга во Святомъ Духъ и стали на молитву. Егуптянинъ говорилъ Богу: Господи! Не умолялъ ли я Тебя, чтобъ не было явлено обо мнъ старцу и чтобъ онъ не поднималъ ради меня труда! Они пришли въ келлію аввы Лонгина, и наутро егуптянинъ скончался.
- 20. Авва Макарій жилъ въ глубокой пустынъ и отшельничествовалъ въ ней одинъ, а нъсколько ниже была другая пустыня, въ которой жило много братій. Однажды посмотрълъ старецъ на дорогу и видитъ — идетъ сатана въ образъ человъка и проходитъ мимо него. Онъ казался одътымъ въ льняную, похожую на стихарь, одежду, которая была вся въ дырахъ, а на каждой дыръ висъло по тыквъ. Старецъ спросилъ его: куда идешь, великій? Онъ отвътилъ: иду навъстить братій. Старецъ говоритъ: и для чего у тебя сіи тыквы? Онъ сказаль: несу кушанья братіямъ. Старецъ спросиль: и все это съ кушаньями? Онъ отвъчаль: да, если кому не понравится одно, поднесу другое, но непремънно, хотя бы одно изъ нихъ, понравится ему. Сказавъ сіе, онъ пошель далве. Старець продолжаль смотрвть на дорогу, пока тотъ ни возвратился, и, увидъвъ его, говоритъ: спасайся! Онъ отвъчаль: гдъ мнъ спасаться?! Старецъ спросилъ: почему же? Потому, — говоритъ, — что всъ стали какъ звъри для меня и никто не принимаетъ. Старецъ еще спросиль: что же ты тамъ не имъешь ни одного друга? Тотъ отвъчалъ: одинъ только монахъ тамъ мнъ пріятель и хоро-

шо, что хоть онъ въритъ мнъ и, когда увидитъ, вертится какъ вътеръ. Старецъ спросилъ имя брата, и тотъ отътилъ: Өеопемптъ, — и, сказавъ сіе, удалился. Тогда авва Макарій всталь и пошель въ нижнюю пустыню. Братія, услышавь о томъ, взяли ваіи и вышли въ срътеніе его. Каждый изъ нихъ приготовлялся, думая, что можетъ быть старецъ остановится у него, но онъ спросиль Өеопемпта и, найдя его, вошель въ келлію его. Өеопемптъ приняль его съ радостію. Оставшись съ нимъ наединъ, старецъ спросилъ: какъ идутъ дъла твои, братъ? Онъ сказалъ: молитвами твоими хорошо. Старецъ еще спросилъ: не борютъ тебя помыслы? Стыдясь сказать правду, онъ отвътиль: кажется, мнъ хорошо. Старецъ говоритъ ему: вотъ сколько уже лътъ я подвизаюсь и всъ почитаютъ меня, но и меня, старца, смущаетъ духъ блуда. Тогда и Өеопемптъ сказалъ: повърь мнъ, авва, что и меня тоже. Старецъ сказалъ на себя, что и другіе помыслы борютъ его, чтобы тъмъ расположить брата къ исповъданію. Потомъ говоритъ ему: какъ ты постишься? Онъ сказалъ, что до девятаго часа. Старецъ сказалъ: постись до вечера и подвизайся, читай также изъ Еуангелія и изъ псалмовъ; когда найдетъ помыслъ, не внимай долу, но всегда горъ, и Господь вскоръ поможетъ тебъ. Настроивъ такимъ образомъ брата, старецъ удалился въ свою пустыню. Посмотръвъ на дорогу, опять увидѣлъ того демона и спросилъ его: куда теперь идешь? Тотъ отвътилъ: навъстить братій, — и пошелъ далъе. Когда возвращался онъ назадъ, святой говоритъ ему: какъ братія? Тотъ отвъчаетъ: худо. Старецъ спросиль: почему? И онъ сказалъ: всъ они злы, и что хуже всего, даже другъ, который слушалъ меня, и тотъ, не знаю какъ, развратился и уже не любитъ меня, но сталъ злъе всъхъ. Я поклялся не ходить болъе туда, развъ только по времени. Сказавъ сіе, онъ удалился, оставя старца, который вошель въ келлію свою.

21. Авва Макарій говориль братіямь объ опустошеніи Скита: когда увидите келлію, строющуюся близь озера, знайте, что опустошеніе близко; когда увидите дерево — оно при дверяхъ; когда же увидите отроковъ, возьмите милоти свои и удалитесь.

- 22. Авва Макарій разсказываль, желая ободрить братій: пришель сюда бъсноватый отрокь съ матерію своею и говорить ей: встань, старая, пойдемь отсюда! Она сказала: мы не можемь пойти пешкомь. Отрокь говорить: я тебя понесу. И я подивился лукавству демона какъ хотълось ему прогнать ихъ отсюда.
- 23. Говорили объ аввъ Макаріи, что, идя нъкогда въ церковь на службу, увидълъ онъ около келліи однаго изъ братій множество демоновъ, изъ коихъ одни преобразились въ женъ и говорили непристойныя слова, другіе — въ мальчиковъ и тоже сквернословили, иные скакали и въ разные превращались образы. Прозорливый старецъ, увидъвъ сіе, воздохнуль и сказаль: конечно брать сей живеть въ нерадъніи, и потому злые духи такъ безчинно окружаютъ келлію его. По окончаніи службы, возвращаясь, вошель онъ въ келлію брата и говоритъ ему: я скорблю, брате, и имъю въру, что если ты помолишься обо мнъ, то Богъ облегчитъ скорбь мою. Братъ, каясь предъ старцемъ, говоритъ ему: отче! Я недостоинъ молиться о тебъ. Но старецъ не переставалъ просить брата: я не выйду отсюда, пока не дашь мнъ слово каждую ночь творить по одной молитвъ обо мнъ. И братъ покорился заповъди старца, который сдълалъ это, чтобъ подать поводъ ему начать молиться по ночамъ. Братъ всталь ночью и сотвориль молитву о старцъ. По окончаніи молитвы, придя въ умиленіе, сказалъ себъ: несчастная душа! О таковомъ старцъ ты молишься, о себъ ли не помолишься? И сотвориль прилежную молитву и о себъ. Такъ провель онъ всю недълю, совершая каждую ночь по двъ молитвы — одну за старца, а другую за себя. Въ воскресенье, идя въ церковь, авва Макарій опять видитъ демоновъ, стоящихъ около келліи брата, но очень мрачными, и позналь, что демоны омрачились потому, что братъ сталъ молиться. Обрадовавшись, вошель онъ къ брату и сказаль ему: сдълай милость, приложи еще одну молитву обо мнъ! Братъ сотво-

рилъ двъ молитвы о старцъ, опять пришелъ въ умиленіе и говоритъ себъ: о горькая душа! Приложи и о себъ другую молитву. Такъ всю недълю совершалъ онъ по четыре молитвы каждую ночь. Старецъ, проходя опять, увидълъ демоновъ мрачными и молчащими и, войдя къ брату, просилъ приложить еще одну молитву о немъ. Братъ сталъ совершать каждую ночь по шести молитвъ, приложивъ также и о себъ одну молитву. Когда старецъ опять пришелъ къ брату, демоны ярились на него и поносили, негодуя за спасеніе брата. Авва же Макарій, прославивъ Бога о преспъяніи брата, вошелъ въ келлію его и убъдилъ не нерадъть, но непрестанно молиться, и удалился отъ него. А демоны, видя великое тщаніе, какое братъ возымълъ о молитвъ, благодатію Божіею отступили отъ него.

Если Царь въковъ богато подаетъ достойнымъ блага Свои въ похвалу и славу имени Своего и во спасеніе уповающихъ на Него, то праведно, пользы ради, повъдать о дълахъ, совершенныхъ преподобнымъ Макаріемъ, ибо онъ, достигши совершенства добродътели по Богу и ставъ выше всъхъ страстей, сподобился созерцанія безплотныхъ силъ и небесныхъ таинствъ, будучи равноангельнымъ, какъ сказывали нъкоторые изъ учениковъ его, слышавшіе отъ него самого объ откровеніяхъ, какія знать ему благословилъ Богъ. Они говорили, что, когда авва вошелъ въ капище Іанни и Іамври, сильно воевалъ противъ него страшный демонъ, изобрътатель зла — діаволъ, но такъ какъ никакого не имълъ успъха въ брани сей, побъжденный вселукавецъ явился самъ святому и показалъ ему разнообразныя свои козни льщенія, ибо Богъ принудиль его исповъдать ихъ, и не желая. Такъ, блуждая въ глубочайшей пустынъ, добрый воинъ Христовъ Макарій увидѣлъ старика, который шелъ ему навстръчу, и несъ что-то весьма тяжелое. Все тъло его было увъшено сосудами, въ каждомъ изъ которыхъ виднълось перо, и это было у него вмъсто верхней одежды. Воткнувъ жезлъ свой и глядя на праведника, сталъ онъ лицемъ къ лицу его и спросилъ: что дълаешь ты, блуждая

въ пустынъ сей? Святой Макарій ответиль: желая обръсти Бога, убъгаю отъ прелести. Ты же кто, старче, повъдай мнъ, ибо видъ твой чуждъ человъческаго спасенія? Скажи мнъ, что такое то, чъмъ ты обвъшанъ? Не желая, онъ повъдалъ ему о томъ, говоря: кого вы называете сатаною и діаволомъ — это я, а сосуды сіи вмѣщаютъ то, чѣмъ я разнообразно привлекаю къ себъ людей и стараюсь склонять ихъ на совершеніе зла, сообразнаго каждому члену, низвращая перьями похотъній слушающихъ меня, и радуюсь о паденіи побъжденныхъ мною. Услышавъ сіе, авва Макарій съ дерзновеніемъ сказалъ ему: такъ какъ Христосъ предалъ тебя на посмъяніе святымъ своимъ, то изъясни мнъ каждый видъ ядовъ, какіе ты имъешь, ибо на то и явился ты, чтобъ мы узнали многосплетенныя козни злохитрости твоей и, узнавши вселукавыя стрълы прельщенія, не сослагались съ внушеніями твоими. Онъ сказаль: разскажу тебъ, и не желая того, искусство мое, ибо не могу скрыть то, что ты видишь. Итакъ, узнай силу каждаго сосуда! Если найду кого, непрестанно поучающимся въ законъ Божіемъ, то препятствую ему, наводя на него головоболъніе, помазавъ изъ сосуда, что на головъ моей; если кто хочетъ бдъть въ молитвахъ и пъніяхъ, беру изъ сосуда, что на въждяхъ моихъ, и влеку его ко сну, наводя дремоту; то, что ты видишь на ушахъ моихъ, направлено къ внушенію преслушанія, чтобъ не слушали слова истины желающіе спастись; тъмъ, что у меня у носа, возбуждаю юношей на блудъ вонями благоуханными; обаяніями, что при устахъ моихъ, пристращаю слушающихъ меня къ явствамъ, чрезъ кои произвожу все, что хочу — всякій видъ оглаголанія и сквернословія и всъ съмена моихъ дълъ, изъ коихъ любители мои воздълываютъ множество достойныхъ меня плодовъ; чтобъ возбудить гордость, обаяю я высокоумствующаго приправами, кои у меня на выъ, и отсюда же достаю для любящихъ дъла мои въ жизни сей приманку къ славъ и богатству и ко всему, что кажется благомъ для удалившихся отъ Бога; то, что видишь ты на груди моей, располагаетъ къ пріятію моихъ внушеній

и изъ того напаяю я сердца пьянствомъ нечестія, омрачая благочестивыя мысли желающихъ памятовать о будущемъ и отъемля память у нихъ забвеніемъ. Сосуды, кои на чревъ моемъ, исполнены нечувствія, ими я располагаю неразумныхъ жить безсловесно и скотски, по подобію звърей; тъ, кои подъ чревомъ, влекутъ развратныхъ къ смъщенію и къ скверному блудодъянію; то, что видишь на рукахъ моихъ, приготовлено въ услугу завистникамъ и убійцамъ, чтобъ они скоръе успъвали въ дълахъ моихъ; то, что у меня позади, на хребтъ и плечахъ, есть мракъ моихъ засадъ, изъ коихъ я сильно воюю противъ покушающихся возставать на меня, дълаю ковы и низвергаю уповающихъ на силу свою; тъ сосуды, кои, какъ видишь, расположены у меня по бедрамъ и лядвіямъ, исполнены сътей и силковъ, коими я развращаю стопы шествующихъ путемъ благочестія, обращая ихъ на путь мой, ибо, сидя посреди путей жизни и смерти, нападаю на хотящихъ идти въ животъ и гоню ихъ на путь смерти, пособствуя имъ всячески идти по нему, а тотъ засъваю терніями и волчцами, чтобъ они отвергли путь истины. Ты же ни единожды не хочешь послушать меня, чтобъ я имълъ хотя малое утъшеніе, но всегда опаляешь меня, имъя сильное всеоружіе. Потому я хочу бъжать къ рабамъ моимъ, ибо ты имъешь добраго Владыку, который кротко бесъдуетъ съ рабами Своими и тебя хранитъ, какъ собственное чадо. Услышавъ сіе, искусный борецъ Христовъ запечатлълъ себя крестнымъ знаменіемъ и сказаль: благословенъ Богъ, предавшій тебя въ посрамленіе предъ уповающими на Него и сохранившій меня отъ прелести твоей, да, побъдивъ тебя, воспріиму вънецъ отъ Владыки моего! Бъги отсюда далеко, о веліаръ, поражаемый Христомъ; не касайся малаго числа шествующихъ тъснымъ и прискорбнымъ путемъ спасенія! Довольствуйся своими и щади живущихъ въ пустынъ! Когда сказалъ сіе святой, сатана исчезъ, оставивъ по себъ смрадный дымъ. Тогда святой, преклонивъ колъна, сталъ молиться, говоря: слава Тебъ, Христе, прибъжище обуреваемыхъ и спасеніе прибъгающихъ къ Тебъ. Аминь.

- Нъкогда (въ Петръ) авва Movсей быль сильно боримъ на блудъ и, не имъя болъе силъ сидъть въ келліи, пошель и открыль о томъ аввъ Исидору. Старецъ убъждалъ его возвратиться въ келлію свою, но онъ не соглашался, говоря: не имъю болъе силъ, авва! Тогда старецъ, взявъ его съ собою, возвелъ на кровлю и сказалъ: посмотри на западъ! Онъ посмотрълъ и увидълъ множество демоновъ, кои были въ смятеніи и въ буйномъ напряженіи къ брани. Авва Исидоръ снова говоритъ ему: посмотри и на востокъ! Онъ посмотрълъ и увидълъ безчисленное множество святыхъ Ангеловъ, облеченныхъ славою. Тогда авва Исидоръ сказалъ: вотъ сіи суть посылаемые отъ Господа святымъ на помощь, а тъ, кои на западъ, суть воюющіе противъ нихъ. Итакъ, тъхъ, кои съ нами, гораздо больше! Тогда авва Movceй возблагодарилъ Бога, ободрился и возвратился въ келлію свою.
- 26. Авва Моусей, будучи въ Скитъ, говорилъ: если мы будемъ соблюдать заповъди отцевъ нашихъ, то, ручаюсь вамъ предъ Богомъ, варвары не придутъ сюда; если же не будемъ соблюдать, то мъсто сіе опустошится.
- 27. Нъкогда братія сидъли у аввы Моусея, и онъ сказаль имъ: нынъ придутъ въ Скитъ варвары, встаньте и бъгите. Они спросили его: а ты, авва, не побъжишь? Онъ отвътиль: я уже столько лътъ жду дня сего, чтобъ исполнилось слово Господа, Который говоритъ: вси бо пріемшіи ножъ, ножемъ погибнуть (Мө. XXVI, 52). Они сказали ему: и мы не побъжимъ, но умремъ съ тобою. Было ихъ семь братій, и онъ отвътилъ имъ: мнъ до того дъла нътъ, всякій пусть смотритъ самъ, какъ поступить. Но вотъ варвары уже приближаются къ двери. Варвары точно вошли и побили ихъ, и только одинъ изъ нихъ избъжалъ смерти, спрятавшись за плетеніе, и видълъ семь вънцовъ, сошедшихъ съ неба и увънчавшихъ ихъ.
- 28. Нъкоторые изъ отцевъ разсказывали объ аввъ Маркеллъ Өиваидскомъ, что ученикъ его сказывалъ имъ: идя въ воскресеніе въ собраніе въ церковь, авва настраивалъ

себя къ тому, читая наизусть какую-нибудь часть Писанія, и когда онъ читалъ съ размышленіемъ, уста его не двигались, чтобъ никто не слышалъ его, а когда стоялъ въ церкви, грудь его орошалась слезами, ибо говорилъ онъ: во все продолженіе службы, зрю я все собраніе какъ бы въ огнъ, который по отпускъ церковномъ опять отходитъ.

- 29. Говорили объ аввъ Силуанъ: когда хотълъ онъ идти въ Сирію, ученикъ его Маркъ сказалъ ему: отче! Я не хочу идти отсюда и тебъ не попущу удалиться, но пережди, авва, здъсь три дня. И на третій день онъ почилъ.
- 30. Говорили объ аввъ Пахоміи: несли тъло умершаго. Встрътясь съ нимъ на пути, авва Пахомій увидълъ, что
  за гробомъ его слъдуютъ два Ангела. Разсуждая о семъ, онъ
  просилъ Бога открыть ему, что бы то значило. Тогда подошли къ нему два Ангела и онъ спросилъ ихъ: для чего вы, будучи Ангелами, слъдуете за мертвецомъ? Ангелы отвътили:
  одинъ изъ насъ Ангелъ среды, другой Ангелъ пятницы. Такъ какъ человъкъ сей, пока не умеръ, не переставалъ
  поститься въ среду и пятницу, то и мы слъдуемъ за тъломъ
  его, и какъ онъ до самой смерти соблюдалъ постъ въ наши
  дни, то и мы прославили его, подвизавшагося въ Господъ.
- 31. Блаженный Паvель Простый, ученикъ аввы Антонія, разсказываль отцамъ, что однажды пришель онъ въ монастырь для посещенія и пользы братій. Послѣ обыкновеннаго собесѣдованія пошли они въ святую Божію церковь для совершенія обычной службы. Блаженный Паvель внимательно смотрѣль въ лице каждаго изъ входящихъ въ церковь, чтобъ узнать, какова у кого душа по здравію, ибо онъ имѣль и сію данную ему отъ Бога благодать видѣть, каковъ кто въ душѣ, какъ мы видимъ лице другъ друга. Между тѣмъ, какъ всѣ входили со свѣтлымъ взоромъ и веселымъ лицемъ, и Ангелъ каждаго шелъ при немъ радуясь, увидѣль онъ однаго мрачнымъ, все тѣло котораго было черно, и демоны держали его съ той и съ другой стороны и влекли каждый къ себѣ, прицѣпляя веревку къ ноздрямъ его и надѣвая намордникъ на лице его, а Ангелъ его

шелъ далеко позади съ печальнымъ и поникшимъ взоромъ. Тогда Паvелъ прослезился и, бія себя рукою въ грудь, сълъ предъ церковью, горько оплакивая того, кого узрѣлъ онъ въ такомъ видъ. Братія, замътивъ сіе дивное дъло мужа и скорую его перемъну на слезы и плачъ пришли въ движеніе, спрашивали и умоляли его открыть видънное, каждый, боясь, не сдълалъ ли онъ чего, и просили его пойти съ ними на службу. Но онъ, отклонивъ ихъ вопросы и отказавшись отъ послъдняго, сидълъ внъ церкви молча, раздираясь въ сердцъ о видънномъ имъ братъ. Когда окончилось служеніе и всъ выходили, Паvелъ опять внимательно смотрълъ на каждаго, чтобъ, зная, каковыми вошли они, узнать и то, каковыми выходятъ. И увидълъ онъ, что братъ тотъ, прежде черный и мрачный, выходитъ изъ церкви свътелъ лицемъ и бълъ тъломъ, демоны весьма далеко идутъ вслъдъ за нимъ, а святый Ангелъ близъ него — свътелъ, веселъ и радостенъ. Тогда Паvелъ, воспрянувъ отъ радости и благословляя Бога, воззваль: о, неизреченное человъколюбіе и благость Божія! О, щедроты и неизреченная милость Божія! Потомъ, поспъшно взбъжавъ на высокую лъстницу, воскликнулъ: пріидите и видите дъла Божія, какъ они страшны и дивны (Пс. XLV, 9; LXV, 5; CXVIII, 129; CXXXVIII, 14)! Пріидите и видите Хотящаго встьмъ... спастися, и въ разумъ истины прінти (1 Тим. II, 4)! Пріндите поклонимся, и припадемъ Ему (Пс. XCIV, 6), и скажемъ, что Ты единъ можешь отпущать гръхи! Всъ сбъжались съ поспъшностію, желая услышать, что будетъ говорено. Когда всъ собрались, Паvелъ разсказалъ, что видѣлъ онъ предъ входомъ всѣхъ въ церковь и что — послъ, и просилъ брата того сказать причину, по которой Богъ даровалъ ему такую перемъну. Братъ, изобличенный Пачломъ предъ всъми, нелестно открылъ про себя слъдующее: я — гръшникъ и до сего дня долгое время жилъ въ блудъ, нынъ же, войдя во святую Божію церковь, услышаль слово святаго пророка Исаіи или лучше Самого Бога, говорящаго въ немъ: измыйтеся, и чисти будите: отъимите лукавства отъ душъ вашихъ предъ очима Моима... научитеся

добро творити... и аще будуть гръси ваши яко багряное, яко снъгъ убълю... и аще хощете и послушаете Мене, благая земли снъсте . (Ис. I, 16–19). Я — блудникъ, умилившись душою при словъ семъ, сильно возстеналъ въ сердцъ моемъ, говоря: о Боже! Пришедый въ міръ гръшники спасти (1 Тим. І, 15)! Что нынъ обътоваль Ты чрезъ пророка, исполни то дъломъ на мнъ, гръшномъ и недостойномъ! Се бо отнынъ даю Тебъ слово, объщаю и отъ всего сердца исповъдую Тебъ, что не буду болъе творить злыхъ дълъ сихъ и отвергну всякое беззаконіе и что поработаю Тебъ отнынъ въ чистой совъсти. Нынъ, о Владыко, отъ часа сего, пріими мя, кающагося и припадающаго къ Тебъ и отвергшаго уже всякое беззаконіе! Съ такими обътами вышель я изъ церкви, положивъ въ душъ моей не дълать болъе ничего худаго предъ Богомъ. Всъ, слышащіе сіе, единымъ гласомъ воскликнули къ Богу: яко возвеличишася дъла Твоя, Господи: вся премудростію сотворилъ еси (Пс. СІІІ, 24). Итакъ, христіанинъ, зная изъ Божественныхъ Писаній и Божественныхъ откровеній, сколь великую благость имъетъ Богъ къ тъмъ, кои искреннъ прибъгаютъ къ Нему и покаяніемъ исправляютъ свои прежнія паденія, такъ что возвращаетъ Онъ имъ опять обътованныя блага, не истязуя за прежніе гръхи, не будемъ отчаиваться въ своемъ спасеніи, ибо какъ черезъ пророка Исаія обътоваль Онъ омыть погрязшихъ въ гръхахъ, убълить ихъ какъ волну и снъгъ и сподобить благъ небеснаго Іерусалима, такъ и черезъ пророка Іезекіиля съ клятвою увъряетъ насъ, что не хочетъ погибъли гръшника: живу Азъ, глаголетъ Адонаи Господь, не хощу смерти гръшника, но еже обратитися... и живу быти ему (Ieз. XXXIII, 11).

32. Блаженный Пачелъ Простый разсказываль: имълъ я ученика, который падалъ въ разные гръхи, а я не зналъ того. Когда же онъ скончался, я прилежно молился Богу и умолялъ Пресвятую Богородицу показать, гдъ онъ находится по исходъ своемъ. Послъ того, какъ немало дней присъдълъ я молитвъ, пришелъ въ восхищеніе и увидълъ, что несутъ какіе-то двое ученика моего, который отъ голо-

вы до ногъ весь быль какъ окаменълый черепокъ, не имълъ никакого движенія — ни телъснаго, ни душевнаго — и который ничего не говорилъ. Пораженный тъмъ до глубины души, я вспомнилъ слово Господа, рекшаго о необлеченномъ въ одежду брачную: связавше ему руцъ и нозъ, возмите его и вверзите во тму кромъшную: ту будетъ плачь и скрежеть зубомь (Мө. XXII, 13), ибо связаніе рукъ и ногъ ни что другое значитъ, какъ погашеніе и бездъйствіе всякой мысли и желанія худаго, направлявшихся не по волъ Божіей въ въкъ семъ. Придя въ себя отъ восхищенія, началь я сильно скорбъть и сътовать о немъ до изнеможенія, творить за него милостыни и приношенія, молить Пресвятую Богородицу умилостивиться надъ нимъ и умолить о немъ челов вколюбиваго Бога; началь также томить себя подвижничествомъ и сухоядъніемъ, достигши уже такой старости. Спустя нъсколько дней, увидълъ я Пресвятую Богородицу, которая спросила меня: о чемъ ты скорбишь и такъ изнемогаешь, старче? Я отвътиль: о братъ моемъ скорблю, Владычица моя, ибо видълъ его въ худомъ состояніи. Она сказала мнъ: не просилъ ли ты самъ о томъ, чтобъ увидъть его? И вотъ ты удовлетворенъ! Я же отвътилъ: истинно такъ, я просиль, но не желаль видъть его таковымъ, ибо что мнъ пользы увидъть его и плакать и раздираться? Пресвятая Богородица говоритъ мнъ: поди, за смиреніе твоє и трудъ и любовь я покажу его тебъ, чтобъ ты не печалился. И наутро я увидълъ брата, идущимъ ко мнъ весело и радостно; онъ шелъ самъ собою и, улыбаясь, говорилъ мнъ: молитвы твои, отче, умолили Пресвятую Богородицу, очень любящую тебя, и Она умолила Спасителя разръшить меня отъ узъ, ибо я былъ кръпко связанъ узами гръховъ моихъ. Когда братъ сказалъ сіе, я исполнился радости и вдругъ увидълъ Пресвятую Богородицу, которая спросила меня: удовлетворился ли ты, старче, хотя теперь? Я отвътилъ: ей, Владычице моя! И сильно обрадовался, что увидълъ его въ покоъ. Тогда Она сказала мнъ: итакъ, не переставай поминать брата своего въ молитвахъ, милостыняхъ и приношеніяхъ, ибо

весьма много умилостивляетъ милостыня и приношеніе за почившаго.

33. Нъкогда Захарія, ученикъ аввы Силуана, войдя къ аввъ, нашелъ его въ восхищеніи съ руками, простертыми къ небу, и, затворивъ дверь, вышелъ; потомъ опять приходилъ около шестаго и девятаго часа и находилъ его въ томъ же положеніи. Наконецъ, постучавъ въ десятомъ часу, вошелъ и, нашедши его отдыхающимъ, спросилъ: что съ тобою нынъ, отче? Онъ отвътилъ: я немного занемогъ, чадо! Но ученикъ обнялъ ноги его и сказалъ: я не оставлю тебя, пока ты не скажешь мнъ, что ты видълъ. Тогда старецъ говоритъ ему: я былъ восхищенъ на небо и видълъ славу Божію; тамъ стоялъ я доселъ и теперь отпущенъ.

34. Авва Фока изъ киновіи аввы Өеогнія Іерусалимскаго разсказываль: когда жиль я въ Скитъ, въ Келліяхъ быль нъкто авва Іаковъ младшій, у котораго отець его по плоти быль вмъстъ и отцемъ духовнымъ. Въ Келліяхъ двъ церкви: одна — православная, съ коею онъ былъ въ общеніи, а другая — апосхистовъ (отщепенцевъ), и поскольку авва Іаковъ имълъ благодать смиренномудрія, то былъ любимъ всъми, какъ православными, такъ и апосхистами. Православные говорили ему: авва Іаковъ, не прельстили бы тебя апосхисты и не увлекли бы въ общеніе съ собою? Равно и апосхисты говорили ему: знай, авва Іаковъ, что, общаясь съ дифизитами (два естества во Іисусъ Христъ признававшими), ты губишь душу свою, ибо они несторіане и клевещутъ на истину. Авва Іаковъ, будучи простъ и стъсненъ тъмъ, что говорили ему съ той и другой стороны, разсудилъ въ себъ обратиться съ молитвою къ Богу и заключился въ безмолвной келліи внъ лауры, надъвъ погребальныя одежды, какъ бы передъ смертію, ибо егупетскіе отцы имъли обычай левитонъ и кукулій, въ коихъ принимали святую схиму, сохранять до смерти и въ нихъ погребаться, надъвая ихъ только по воскресеньямъ ко Святому Причащенію и тотчасъ опять прибирая. Итакъ, авва Іаковъ, удалясь въ ту келлію, молился Богу и, исполнившись постомъ, палъ на полъ и лежалъ, много пострадавъ въ тѣ дни, какъ послѣ говорилъ, отъ демоновъ, особенно въ умѣ. По прошествіи же сорока дней видитъ онъ — входитъ къ нему радостно Отрокъ и говоритъ ему: авва Іаковъ! Что ты дѣлаешь здѣсь? И онъ, тотчасъ просвѣтившись и получивъ силу отъ видѣнія Его, сказалъ: Владыко! Ты знаешь, что со мною, ибо одни говорятъ мнѣ не оставлять церкви, а другіе говорятъ, что дифизиты прельщаютъ тебя. И я, недоумѣвая и не зная, како тещи, рѣшился на дѣло сіе. Господь отвѣтствовалъ ему: гдѣ ты находишься, тамъ хорошо. И со словомъ симъ очутился онъ при дверяхъ святой православной и соборной церкви.

- 35. Говорили объ одномъ старцъ, что шелъ онъ нъкогда по пустынъ, и вмъстъ съ нимъ шли Ангелы, одинъ по правую, а другой по лъвую руку. Увидъли они мертваго, лежавшаго на пути, и старецъ зажалъ носъ отъ зловонія. То же сдълали и Ангелы. Когда прошли немного впередъ, старецъ спросилъ ихъ: и вы обоняете это? Они отвътили: нътъ, но ради тебя зажали и мы. Нечистоты міра сего мы не обоняемъ, и они не приближаются къ намъ, но души, живущія во гръхахъ, мы обоняемъ.
- 36. Нъкто разсказываль, что въ Скитъ, когда клирики совершали Приношеніе, нисходиль какъ бы орель на Приношеніе, но никто не видълъ его, кромъ клириковъ. Однажды нъкто попросилъ что-то у діакона, и тотъ сказалъ ему: мнъ теперь недосугъ. Когда пришель онъ съ пресвитеромъ совершать Приношеніе, не сошло подобіе орла, какъ обычно бывало. Пресвитеръ спросилъ діакона: что значитъ то, что не сошелъ орелъ по обычаю? Или во мнъ, или въ тебъ есть какое-нибудь прегръшеніе. Итакъ, отступи отъ меня, и если онъ сойдетъ, то будетъ явно, что онъ не сходилъ изъ-за тебя. Лишь только отошель діаконъ, орель тотчась сошель. По окончаніи службы пресвитеръ спросиль діакона: скажи мнъ, что сдълалъ ты? Тотъ увърялъ его, говоря: я не знаю за собою никакого гръха, развъ то, что, когда пришелъ ко мнъ братъ и просилъ что-то, я отвътилъ ему: мнъ недосугъ. Тогда пресвитеръ сказалъ ему: итакъ, ни тебя ли ради не схо-

дилъ онъ, коль братъ имълъ скорбь на тебя?! Діаконъ пошелъ и покаялся предъ братомъ.

- 37. Одинъ старецъ разсказывалъ о епископъ, который, прибывъ въ воскресеніе въ нъкое селеніе, приказаль діаконамъ позвать сельскаго священника для совершенія Святыхъ и Божественныхъ Таинъ. Найдя священника изъ поселянъ, который былъ весьма простъ, они привели его къ епископу, и тотъ велълъ ему совершать литургію. Когда священникъ вошелъ въ олтарь и, облачившись, приступилъ къ жертвеннику, епископъ видълъ, что онъ былъ весь въ огнъ, но не сгоралъ. По окончаніи литургіи епископъ отвелъ его особо въ діаконникъ и сказалъ: благослови меня, истинный рабъ Божій! Пресвитеръ отвътилъ: какъ благословлять епископа священнику, получившему отъ него хиротонію? Но ты благослови меня, Владыко! Епископъ сказалъ: я не могу благословлять того, кто, принося Святые Дары, стояль весь въ огнъ, ибо всячески меньшій отъ большаго благословляется. Пресвитеръ спросиль: а разве бываетъ, честный Владыко, чтобъ епископъ или пресвитеръ, предстоя Святымъ Тайнамъ, не былъ весь въ огнъ? Епископъ крайнъ удивился чистотъ и простотъ сего мужа и, получивъ великую пользу, удалился.
- 38. Одинъ старецъ разсказывалъ: нъкто долгое время жилъ во внутреннъйшей пустынъ и стяжалъ даръ прозорливости, такъ что бесъдовалъ съ Ангелами, и вотъ что случилось: два брата, монахи, услышавъ о немъ, пожелали видъть его и попользоваться отъ него. Вышли они изъ келліи своей и пошли пъшіе искать раба Божія. Черезъ нъсколько дней приближались они къ пещеръ старца и увидъли издали кого-то, подобнаго человъку, облеченнаго въ свътлыя одежды и стоящаго на одномъ изъ холмовъ на разстояніи трехъ знаковъ отъ старца, который воззвалъ къ нимъ: братія, братія! Они отозвались и спросили: кто ты и чего хочешь? Онъ говоритъ имъ: скажите аввъ тому, къ которому вы идете бесъдовать: помяни объ утъшеніи. Придя къ старцу, они цъловали его по обычаю и, падши къ ногамъ его, проси-

ли сказать имъ слово спасенія. Получивъ большую пользу отъ его наставленій, они сказали ему о человъкъ, котораго видъли, идя къ нему, и о томъ, что онъ велълъ сказать ему. Услышавъ то, старецъ узналъ, кто это былъ, но притворился незнающимъ и сказалъ: никакой человъкъ не живетъ здъсь. Но они убъждали сказать имъ, кто былъ виденный ими, часто кланяясь ему и обнимая ноги его. Старецъ поднялъ ихъ и сказалъ: дайте мнъ слово, что не будете разглашать обо мнъ, какъ о какомъ святомъ, до самой кончины моей, и я скажу вамъ о томъ. Братія объщали, и старецъ сказаль имъ: тотъ, кого вы видъли въ свътломъ одъяніи, есть Ангелъ Божій, и онъ приходитъ сюда утъшать меня и подкръплять немощь мою. Сказавъ сіе, блаженный старецъ почилъ, и братія похоронили его съ пъснями и молитвами. Потщимся и мы быть подражателями добродътелей его благодатію Господа нашего Іисуса Христа, хотящаго всъмъ... спастися, и въ разумъ истины пріити (1 Тим. II, 4).

- 39. Два брата, согласясь между собою, сдълались монахами. Принявъ монашество, они построили себъ двъ келліи на нъкоторомъ разстояніи одну отъ другой, и каждый отшельничествоваль особо ради безмолвія. Братія не видълись много лътъ, потому что никогда не выходили изъ келлій своихъ. Случилось одному изъ нихъ заболъть, и отцы пришли посътитъ его. Въ присутствіи ихъ онъ погрузился какъ бы въ сонъ, и, когда опять пришелъ въ себя, отцы спросили его: что видълъ ты, братъ? Онъ отвътилъ имъ: я видълъ, что Ангелы Божіи пришли и взяли меня и брата моего и понесли на небо. Насъ встрътили противныя силы, но не сильны были противъ насъ и только, когда мы уже миновали область ихъ, говорили: велико дерзновеніе у невинности. Сказавъ сіе, братъ почилъ. Отцы послали извъстить о почившемъ брата его, но посланный нашелъ и его уже почившимъ. И всъ въ удивленіи прославили Бога.
- 40. Старецъ говорилъ: слышали мы, какъ нѣкоторые изъ святыхъ, имѣвшихъ въ себѣ Христа, разсказывали о взаимномъ согласіи четырехъ старцевъ, кои дали другъ дру-

гу десницы единодушно и единомудренно жить въ въкъ семъ, чтобъ потомъ вмъстъ быть и на небесахъ, въруя Владычному гласу, глаголющему: если двое изъ васъ согласятся между собою, то, о чемъ ни попросите, будетъ вамъ отъ Отца Моего небеснаго (Мө. XVIII, 19). Трое изъ нихъ, присъдя подвижничеству, безмолвствовали въ пустынъ, а четвертый служиль имъ въ потребахъ ихъ. Случилось, что двое изъ нихъ скончались во Господъ и перешли въ мъсто упокоенія, а двое остались — услуживатель и безмолвникъ. По навъту лукаваго демона услуживатель палъ въ блудъ, и одному изъ святыхъ прозорливыхъ старцевъ было открыто, что двое почившихъ молили Бога объ услуживателъ, говоря: предай прислуживателя на снъдъніе льву или другому какому звърю во очищение гръха его, чтобъ и онъ пришелъ въ мъсто, въ коемъ мы, и чтобъ не разорился союзъ нашъ. И вотъ, когда услуживатель ходилъ, по обычаю, на дъло свое и возвращался оттуда, встрътилъ его левъ и хотълъ умертвить. По откровенію узналь о томъ безмолвникъ, сталъ на молитву и просилъ Бога о братъ, и левъ тотчасъ остановился. Итакъ, въ то время какъ два почившихъ уже отца просили Бога: молимся Тебъ, Владыко, попусти ему быть съъдену, чтобъ и онъ вошелъ съ нами въ блаженствованіе и не услыши молящагося о немъ на землъ, — старецъ въ келліи со всъмъ усердіемъ и со слезами умоляль Бога помиловать брата и избавитъ его отъ льва. Услышалъ Богъ вопль сего старца и сказалъ отцамъ, которые были на небесахъ: праведно есть услышать того старца, ибо вы уже въ покоъ, избывъ отъ трудовъ и постовъ жизни, а тотъ еще связанъ узами плоти и подлежитъ бранямъ духовъ злобы. Итакъ, праведно будетъ тому дать благодать паче, нежели вамъ. Левъ тотчасъ отступилъ отъ брата, и онъ, придя въ келлію, нашелъ старца всего въ слезахъ о немъ, разсказалъ ему все случившееся и исповъдаль гръхъ свой, а видя, что Богъ пощадилъ его, покаялся и въ недолгое время пришелъ въ прежнюю мъру. Потомъ оба они почили во Господъ, и открыто было тому прозорливому старцу, что всъ четверо, по неложному обътованію Господа нашего Іисуса Христа, находятся въ одномъ мъстъ.

41. Разсказывали: другой братъ, ходившій по дъламъ одной большой киновіи, также впалъ въ ровъ блудной нечистоты, и увидъли, что, когда онъ умеръ, лице его стало черно, какъ сажа на горшкъ. Тогда отецъ монастыря, человъкъ духовный, собралъ все братство и сказалъ: братъ сей оставиль міръ, но вы знаете, какъ вседушно для нашего покоя и безмолвія трудился онъ по дъламъ. Какъ человъкъ, онъ поскользнулся по навъту лукаваго, а такъ какъ изъза насъ впалъ онъ въ гръхъ, то пріидите потрудимся усердно за него и помолимся человъколюбивому Богу, щедроты Коего на вся дъла Его. Итакъ, начали поститься и умолять Бога со слезами — явить милость Свою на почившемъ братъ. Три дня и три ночи — въ постъ, безъ всякой пищи, плакали они и скорбъли о погибели брата. И было, что авва ихъ пришелъ въ восхищеніе и увидълъ, что Спаситель состраждетъ труду братій, а діаволъ поноситъ и кричитъ: Владыко! Мой этотъ, прошу Тебя. Онъ отъ нашихъ дълъ, и я содъйствоваль ему на гръхъ. Будучи правосуденъ, Господи, праведно суди. Спаситель сказалъ ему въ отвътъ: Я правосуденъ, но и милостивъ. Предълъ правды Моей есть милость и человъколюбіе. Итакъ, Мнъ — милостивому и человъколюбивому — не благословно презръть моленіе столькихъ святыхъ мужей объ одномъ, уязвленномъ изъ-за тъхъ самыхъ, кои молятся о гръхъ его. Могъ бы и онъ спокойно пребывать въ монастыръ и, какъ и всъ, избъжать стрълъ врага, но, ходя по дъламъ братій, онъ, какъ человекъ, палъ. Или не видишь, какъ всъ себя предали на смерть ради него и всъ умираютъ ради него одного? Убъди ихъ перестать молиться о немъ и возьми его. Но когда столько душъ, въ опасности погибнуть отъ глада, со слезами молятся и умилостивляютъ Меня о немъ, три дня и три ночи не отступая отъ молитвъ, воздыханій и колѣнопреклоненій, съ покрытыми пепломъ главами, когда такое множество проситъ о братъ, падшемъ въ гръхъ не съ намъреніемъ и

не съ разсужденіемъ, но по увлеченію, какъ человъкъ, не благословенно ли имъ получить прошеніе свое?! Если и у земныхъ царей бываетъ такъ, что прошеніе всего города о комъ-либо, осужденномъ уже на смерть, измъняетъ опредъленіе царское и исхищаетъ виновнаго изъ рукъ палача, не тъмъ ли паче Я — Царь по истинъ праведный и челов воинамъ Своимъ прошеніе ихъ, приносимое объ одномъ изъ среды ихъ?! Когда сказаль сіе Спаситель, діаволь исчезь. Авва, пришедши въ себя отъ восхищенія, разсказаль все братіямъ, и они возрадовались радостію великою. Послъ сего лице брата стало малопомалу очищаться отъ черноты и, наконецъ, совершенно стало чисто. Убъдившись тъмъ, что Богъ вчинилъ душу его въ наслъдіе живота, убрали останки его и погребли, веселясь о дивномъ спасеніи брата, яко близъ Господь всъмъ призывающимъ Его во истинъ (Пс. CXLIV, 18).

42. Одинъ старецъ разсказывалъ о нъкоторомъ епископъ, чтобъ и у насъ возбудить ревность о спасеніи души: донесли сему епископу, какъ онъ самъ говорилъ, на двухъ мірскихъ женъ, будто они живутъ нецъломудренно. Епископъ, подозръвая доносчиковъ, прибъгъ къ Богу съ молитвою, чтобъ узнать истину и получилъ желаемое, ибо Богъ даровалъ ему способность по виду приступающихъ ко причащенію Святыхъ Таинъ узнавать расположеніе души и то, какимъ кто подлежитъ гръхамъ. И епископъ видълъ, что лица гръшниковъ были черны, какъ сажа или какъ обожженное полено, а глаза огненны и свирепы, у другихъ же лица были свътлы и чисты взоромъ. Когда же приступали къ таинству, — однихъ Тъло Христово какъ бы обжигало, другихъ — осіявало и, входя устами, все тъло ихъ содълывало свътоноснымъ. Въ числъ тъхъ и другихъ были какъ принявшіе монашество, такъ и жившіе въ супружествъ. Послъ мужей пошелъ епископъ къ женамъ, чтобъ и имъ преподать таинство и видъть, каковы они въ душахъ своихъ. И среди нихъ одни были мрачны, огненны и свиръпы, а другія — свътлы и чисты. Подошли и тъ

двъ жены, о коихъ сказано было епископу, и онъ увидълъ, что лица ихъ чисты и взоры свътлы, а по принятіи Святыхъ Таинъ тъла ихъ просіяли небеснымъ свътомъ. Послъ сего епископъ опять сталъ умолять Бога — показать ему смыслъ видънныхъ имъ откровеній. И предсталь ему Ангель Господень и повелълъ спрашивать о каждомъ. Святой епископъ прежде всего спросилъ о тъхъ женахъ: справедливъ ли доносъ на нихъ или ложенъ? Ангелъ отвътилъ: истинно все, что сказано было о нихъ. Епископъ спросилъ Ангела: какъ же во время принятія Святыхъ Таинъ лица ихъ были свътлы и взоры чисты, а по принятіи Таинъ свътъ не малый осіяль тъла ихъ? Ангель отвътиль ему: они пришли въ чувство гръховъ своихъ и умилостивили Бога слезами и воздыханіями, милостынями и исповъданіемъ, положивъ твердое намъреніе не впадать болъе въ такіе гръхи, если Богъ оставитъ имъ ихъ. Богъ простилъ всъ гръхи ихъ, и отнынъ они будутъ жить цъломудренно, благочестиво и праведно. Епископъ удивился не столько обращенію женъ, сколько милосердію Божію, Который не только не подвергъ ихъ наказанію, но еще сподобилъ и такого великаго дара. Ангелъ сказалъ: сему ли удивляешься?! Нътъ гръха, способнаго побъдить милость Божію, ибо естествитъ благій и человъколюбивый Богъ тъхъ, кои припадаютъ къ Нему съ сердцемъ сокрушеннымъ, исповъдуя гръхи свои, и не только освобождаетъ ихъ отъ мукъ, но и гнъвъ на нихъ прекращаетъ и чести сподобляетъ. Богъ такъ любитъ міръ, что и Сына Своего Единороднаго далъ за него. Не проститъ ли Онъ и не ублажитъ ли своихъ Ему, когда они, по паденіи, опять съ покаяніемъ обращаются къ Нему. Знаетъ человъколюбивый Богъ немощь нашу, силу страстей и злобу діавола, потому долготерпитъ къ падшимъ, ожидая обращенія ихъ, и милостиво пріемлетъ кающихся, тотчасъ ограждая ихъ всъми дарами благодати Своея. Далъе епископъ спросилъ Ангела: покажи мнъ теперь, прошу тебя, и силу различія другихъ лицъ? Ангелъ Господень сказалъ ему въ отвътъ: свътлые лицемъ и чистые взоромъ суть тъ, кои

живутъ цѣломудренно, сострадательны и милостивы; мрачные — суть блудники и вообще рабы всякой похоти и сластей; огнезрачные — суть тѣ, кои носятъ злобу въ сердцѣ, гнѣвливы, бранчливы и завистливы. Итакъ, продолжалъ Ангелъ, попекись о нихъ, ибо затѣмъ ты и откровенія сего удостоенъ, чтобъ, обративъ ихъ къ покаянію, ты спасъ души ихъ и получилъ за то большую мзду въ царствіи Господа нашего.

Говорили о нъкоторомъ братъ, что однажды въ 43. воскресный день онъ всталь, чтобъ по обычаю пойти въ церковное собраніе, но вдругъ діаволь началь внушать ему, говоря въ помыслахъ: куда идешь ты? Въ церковь?! Причащаться хлъба и вина? И люди говорятъ, что это Кровь Господа? Не позволяй обманывать себя! Братъ повърилъ помыслу и не пошелъ въ церковь. Между тъмъ братія ожидали его въ церкви, ибо таковъ былъ обычай — не начинать въ воскресенье службы, пока не соберуться всъ. Подождавъ довольно и видя, что онъ не идетъ, они пошли къ нему, думая, не заболълъ ли онъ или не умеръ ли. Войдя въ келлію, они спросили его: отчего не идешь ты, братъ? Братъ стыдился сказать имъ истину, но они, догадываясь, что здъсь есть злокозненность діавольская, поклонились ему и просили открыть имъ злосовътіе и кознь діавола. Братъ признался и сказаль: простите мнъ, отцы! Я уже всталь, по обычаю, чтобъ идти въ церковь, но помыслъ говорилъ мнъ, что не есть Тъло и Кровь то, чего иду я причащаться, но простые хлъбъ и вино, и я не пошелъ. Итакъ, если хотите, чтобъ я пошель съ вами въ церковь, уврачуйте помыслъ мой о Святомъ Приношеніи. Братія сказали ему: пойдемъ и мы умолимъ Бога, чтобъ Онъ показалъ тебъ Божественную силу Святаго Таинства. Братъ всталъ и пошелъ съ ними въ церковь. Послъ долгой и прилежной молитвы о братъ стали, наконецъ, совершать Божественную литургію, поставивъ его посреди церкви, и онъ до самаго отпуска церковнаго не переставалъ слезами омочать лице свое. По окончаніи службы братія просили его: если Богъ открыль тебъ что-

то, скажи намъ, чтобъ и мы попользовались тъмъ. И онъ со слезами, радуясь вмъстъ и трепеща, началъ говорить: когда по прочтеніи Апостола діаконъ вышель, чтобъ читать святое Evaнгеліе, вскрылась кровля церковная и показалось небо. При провозглашеніи святаго Evaнгелія діаконъ, стоявшій на аналогіи, сталь весь, какъ огнь. И я видъль еще, что вскрылась земля во святомъ олтаръ и јереи, служившје Святымъ Тайнамъ, стояли въ страхъ; видълъ также, что отверзлось небо и оттуда нисходилъ огнь, а за огнемъ — множество Ангеловъ и среди нихъ были два величественныхъ лица — красоты несказанной, отъ коихъ исходилъ блескъ наподобіе молніи. Ангелы стали вокругъ Святой Трапезы и Дитя посреди. Когда іереи приблизились, дабы преломить Хлъбъ Предложенія, видъль я, какъ тъ два лица на Святой Трапезъ взяли Дитя за руки и за ноги, заклали Его ножемъ и излили кровь во святую чашу, стоявшую на Святой Трапезъ, потомъ изрубили тъло на части и разложили ихъ по частямъ хлъба, и хлъбы стали Тъломъ. Когда братія приступали къ причастію Святыхъ Таинъ, имъ преподавалось тъло, но со словомъ аминь, произносимомъ ими, оно становилось хлъбомъ въ рукахъ ихъ. Когда и я приступилъ, мнъ преподано было Тъло, и я не могъ причаститься. И былъ гласъ, глаголющій въ уши мои: человъкъ! Почему не причащаешься ты? Не то ли это, что ты требоваль? Тогда я воззваль: милостивъ буди мнъ, Господи! Не могу вкусить Тъла. И мнъ было сказано: если бы человъкъ могъ вкушать тъло, Тъло бы Божіе всегда принималь онъ, какъ теперь ты. Но такъ какъ человъкъ не можетъ вкушать тъла, то Господь и Богъ нашъ благоволилъ преподавать его подъ видомъ хлъба. Итакъ, если ты увъровалъ, причастись. Я сказалъ: върую, Господи! И тотчасъ Тъло, которое я держалъ, стало хлъбомъ въ рукъ моей, и я, благодаря Бога, причастился Святыхъ Таинъ. Когда была окончена Божественная служба, я видълъ, что кровля церкви опять отверзлась, и небесные чины востекли на небо. Услышавъ сіе, братія умилились и съ сокрушеннымъ сердцемъ пошли каждый въ келлію свою, благодаря Бога.

44. Одинъ старецъ разсказывалъ: нъкую дъвственницу, престарълую лътами и преуспъвшую въ страхъ Божіемъ, спросилъ я о причинъ ея удаленія изъ міра, и она, воздохнувъ, такъ начала мнъ говоритъ: отецъ мой былъ кротокъ и тихъ, но немощенъ тъломъ, такъ что всю почти жизнь свою пролежаль въ постели. Когда онъ бываль здоровъ, работалъ смиренно въ полъ и терпъливо собиралъ нужное для дома. Велъ онъ такую уединенную жизнь, что ръдко съ къмъ входилъ въ бесъду въ селеніи нашемъ, и такъ любилъ молчаніе, что незнающимъ его казался нъмымъ. Мать же моя была совершенно противнаго нрава: обо всемъ любопытствовала, даже за предълами жительства нашего; когда говорила, то казалось, что все тъло ея было языкомъ, почти со всъми спорила и бранилась; любила пить вино, водилась съ развратниками и разоряла домъ, но между тъмъ не знала болъзни и всю жизнь была здорова. Когда отецъ мой, истощенный болъзнями, умеръ, тотчасъ возмутился воздухъ, были страшные громы и молніи, бури и дожди, такъ что до трехъ дней не могло быть предано землъ тъло его. Тогда въ селеніи всъ, качая головами, говорили: какое зло безвъстно крылось между нами. Върно это врагъ Божій, когда сама тварь не даетъ намъ предать его землъ. Но чтобъ не затлъло тъло его и не причинило вреда, хоть и съ трудомъ, подъ дождемъ и бурею, ръшились похоронить его. Мать моя послъ того, получивъ свободу, еще большему предалась разврату, но когда умерла, погода была ясная и все, казалось, споспъшествовало свътлости ея похоронъ. Я осталась малолътней, но когда потомъ вышла изъ дътскаго возраста, и страсти начали пробуждаться и щекотать мое неопытное сердце, однажды вечеромъ я съла и начала размышлять о томъ, какой избрать путь жизни: идти ли путемъ отца, въ кротости, благочестіи и чистотъ, или избрать путь матери? Но, думала я, что пользы было отцу отъ такой жизни? Всегда болъзни и скорби, и даже по смерти земля какъ бы не принимала тъла его. Если бъ угодна была Богу жизнь его, не претерпъль бы онъ столько золъ. Жизнь мате-

ри казалась върнъе: она жила по всъмъ пожеланіямъ сердца, была всегда здорова и погребенія сподобилась свътлаго. Итакъ, жизнь матери лучше, ибо надежнъе върить своимъ глазамъ и слъдовать тому, что върно извъстно. Между тъмъ настала ночь, и меня объялъ сонъ. И вотъ въ сновидъніи предстаетъ мнъ высокій ростомъ, страшный видомъ и грозно спрашиваетъ: скажи мнъ такая-то, какіе помыслы у сердца твоего? Дрожа отъ страха, я не могла и смотръть на него, а онъ, еще болъе страшнымъ голосомъ, требовалъ сказать ему, о чемъ помышляла я. Отуманенная страхомъ, я забыла, о чемъ думала, и сказала: я ничего не помню. Онъ припомнилъ мнъ все. Обличенная, я созналась въ томъ и просила прощенія, представивъ въ извиненіе причину, побудившую меня такъ подумать. Тогда онъ сказалъ мнъ: иди и посмотри участь отца и участь матери и тогда избери себъ, что захочешь. И взявъ за руку, онъ ввелъ меня въ садъ, исполненный всякаго рода деревьевъ съ плоисполненными красоты, превышающей всякое повъствованіе. Когда вышли мы къ серединъ, встрътилъ насъ отецъ мой и обнялъ меня, называя любезнымъ чадомъ. Я просила остаться съ нимъ, но онъ сказалъ: теперь это невозможно, но если пойдешь по стопамъ моимъ, придешь сюда въ короткое время. Я опять начала умолять отца, но Ангелъ, введшій меня туда, сказалъ: иди теперь посмотри, гдъ мать твоя. И мы вошли въ жилище, исполненное мрака и зловонія, гдъ онъ показаль мнъ пещь, горящую огнемъ, и смолу кипящую. Какія-то страшныя лица стояли вокругъ пещи, я посмотръла внизъ и увидъла мать свою въ огнъ по самую шею, она скрежетала зубами, жегомая огнемъ и снъдаемая червями. Увидъвъ меня, она возопила: увы мнъ, чадо мое! Увы мнъ отъ дълъ моихъ! Смъшными казались мнъ честность и цъломудріе, а за блудъ и пьянство не върила я быть наказанною, и вотъ что терплю за кратковременную сладость. Но помоги мнъ, чадо мое, вспомни труды рожденія, заботы воспитанія и помоги матери своей! Въ жалости я протянула, было, руку къ ней, но огнь опалилъ ее. Отъ несносной боли я сильно закричала и проснулась. Проснулись и бывшіе со мною въ домѣ и прибѣжали ко мнѣ, спрашивая о причинѣ моего испуга. Я разсказала имъ видѣнное и, благодаря человѣколюбіе Господа, избрала путь жизни отца моего. Вотъ что разсказала мнѣ честная дѣвственница. Итакъ, зная, какія страшныя муки ожидаютъ грѣшниковъ и какъ отрадны жилища идущихъ путемъ заповѣдей Божіихъ, положимъ въ сердцѣ своемъ удаляться зла и творить благо, да благодатію Господа наслѣдуемъ животъ вѣчный.

- 45. Нъкоторые изъ отцевъ говорили, что, когда кончался святой Петръ, архіепископъ Александрійскій, одной дъвсвенницъ было видъніе и она слышала гласъ, глаголющій: Петръ начало Апостоловъ и Петръ конецъ мучениковъ.
- Нъкто изъ отцевъ сказалъ, что для монаховъ многоцънны три вещи, коимъ должно внимать со страхомъ, трепетомъ и духовною радостію: причащеніе Святыхъ Таинъ, трапеза братій и омовеніе ихъ. Потомъ онъ разсказаль касательно сего слъдующій примъръ: быль одинъ старецъ, великій и прозорливый, и случилось ему вкушать со множествомъ братій. Сидя за трапезою, старецъ внималь духомъ и видълъ, что одни ъли медъ, другіе — хлъбъ, а иные — пометъ. Дивился онъ въ себъ и просилъ Бога, говоря: Господи, открой мнъ таинство сіе, ибо, тогда какъ всъмъ предложены на трапезъ одни и тъ же яства для вкушенія, они являются столь измѣняющимися, что одни вкушаютъ медъ, другіе хлъбъ, а иные пометъ. И былъ къ нему гласъ свыше: вкушающіе медъ суть тъ, кои сидять за трапезою со страхомъ, трепетомъ и радостію духовною, кои непрестанно молятся, и молитва ихъ, какъ виміамъ восходитъ къ Богу; вкушающіе хлъбъ суть тъ, кои благодарятъ за вкушеніе дарованнаго Богомъ, а вкушающіе пометъ суть тъ, кои ропщутъ и говорятъ: это хорошо, а то гнило. Между тъмъ не должно такъ помышлять, но славословить Бога и хвалы возсылать Ему, да исполнится слово Писанія: аще убо ясте,

аще ли піете, аще ли ино что творите, вся во славу Божію творите (1 Кор. X, 31).

- 47. Старецъ говорилъ: часто, когда діаконъ говорилъ: цълуйте другъ друга, видълъ я Духа Святаго во устахъ братій.
- 48. Нъкто изъ отцевъ говорилъ, въ то время, какъ нъкогда старцы сидъли и бесъдовали о пользъ душевной, былъ среди нихъ одинъ прозорливецъ и видълъ Ангеловъ, ходящихъ между ними и облагоухающихъ ихъ. Когда же зашла другая бесъда, Ангелы удалились и пришли свиньи, исполненныя зловонія. Потомъ, когда опять стали говорить о пользъ душевной, снова пришли Ангелы и облагоухали ихъ.
- 49. Говорили о великомъ старцъ въ Скитъ: когда братія строили какую-либо келлію, онъ выходилъ съ радостію и, положивъ основаніе, не отходилъ, пока ее не оканчивали. Однажды, выйдя строитъ келлію, онъ былъ очень мраченъ. Братія спросили его: что ты такъ мраченъ и печаленъ, авва? Онъ отвътилъ: опустошено будетъ мъсто сіе, чада, ибо я видълъ, что въ Скитъ возгорълся огонь, и братія, взявши ваіи, стали бить ими и погасили его; онъ опять возгорълся, и они опять погасили его, а когда онъ возгорълся въ третій разъ, то объялъ весь Скитъ, и братія уже не могли погасить его. Вотъ почему я мраченъ и печаленъ.
- 50. Одинъ старецъ былъ весьма прозорливый. Онъ увърялъ, говоря: ту же самую силу, какую видълъ я при Просвъщеніи (то есть Крещеніи), видълъ я и на одъяніи монаха, когда онъ принимаетъ схиму.
- 51. Одинъ старецъ, получившій даръ видъть бывающее, говориль: видъль я брата, сокровенно поучавшагося въ келліи своей. Вотъ пришелъ діаволъ и сталъ внъ келліи его. Когда поучался братъ, онъ не могъ войти къ нему, а когда переставалъ поучаться, тогда демонъ входилъ въ келлію его и боролъ его.
- 52. Нъкто изъ отцевъ сказывалъ, что по сосъдству съ нимъ жили два брата: одинъ странникъ, а другой мъстный.

Странникъ былъ нъсколько нерадивъ, а мъстный весьма ревностенъ. Случилось, что странникъ почилъ, и старецъ, будучи прозорливъ, видълъ множество Ангеловъ, сопровождавшихъ душу его. Когда достигли они неба, и имъ надлежало войти, было о немъ изысканіе, но пришелъ свыше гласъ, глаголющій: правда, что онъ былъ нъсколько нерадивъ, но ради странничества его отверзите ему. Послъ почилъ и мъстный, и пришло къ нему все родство его. Старецъ, видя, что нътъ при немъ Ангела, удивился и, падши на лице свое предъ Богомъ, говорилъ: почему странникъ, будучи нерадивъ, улучилъ такую славу, а сей ревностный ничего такого не сподобленъ? И былъ къ нему гласъ: сей ревностный, когда приближался къ смерти, открылъ очи свои и, увидъвъ родственниковъ своихъ плачущими, утъшился въ душъ своей, а странникъ, хотя и нерадивъ былъ, но, не видя никого изъ своихъ, возстеналъ и заплакалъ, и Богъ утъшилъ его.

Нъкто изъ отцевъ разсказываль: въ пустынъ Иліопольской жилъ отшельникъ, потребы котораго исполняль одинь върный мірянинь. Въ городъ быль человъкъ, богатый, но нечестивый, и когда онъ умеръ, его провожалъ весь городъ и епископъ со свъщами и кадилами. Исправлявшій потребы старца принесъ ему хлъбы, но, найдя его съъденнымъ гіеною, палъ на лице свое предъ Богомъ, говоря: я не встану, Господи, пока Ты не откроешь мнъ значеніе того, что тотъ нечестивый имъль такую славу, а сей, работавшій Тебъ день и ночь, умеръ такимъ образомъ? Тогда пришелъ Ангелъ Господень и сказалъ ему: тотъ нечестивецъ имълъ нъсколько добрыхъ дълъ и получилъ за нихъ награду здъсь, чтобъ тамъ не найти никакого утъшенія, а сей отшельникъ, хотя быль украшенъ всякою добродътелію, но, какъ человъкъ, и онъ имълъ нъкоторыя слабости, за которыя и воздано ему здѣсь, чтобъ тамъ могъ обръстись онъ чистымъ предъ лицемъ Божіимъ. Удовлетворенный услышаннымъ, пошелъ онъ назадъ, славя Бога о судахъ Его.

- 54. Говорили объ одномъ старцъ: молился онъ Богу, чтобы видъть демоновъ, и ему было открыто: нътъ тебъ нужды видъть ихъ. Но старецъ не переставалъ молиться о томъ, говоря: Господи! Ты силенъ покрыть меня рукою Твоею! Тогда Богъ открылъ очи его и онъ увидълъ демоновъ: они какъ пчелы окружали человъка, скрежеща на него зубами, но Ангелъ Господень отгонялъ ихъ.
- 55. Братъ, движимый на гнъвъ противъ брата своего, сталъ на молитву и просилъ Бога явитъ ему долготерпъніе къ брату, чтобъ искушеніе прошло безвредно. И тотчасъ увидълъ дымъ, изшедшій изъ устъ своихъ.
- 56. Нъкій старецъ говориль объ одномъ святомъ мужъ, что онъ, не учивши ни псалмовъ, ни молитвъ причастныхъ, когда за великую свою любовь къ Богу былъ удостоенъ священства, читалъ все то, какъ бы выучившій. Онъ быль весьма добродътеленъ и совершалъ исцъленія. Также и то было у него велико, что за шестьдесятъ лътъ подвижничества своего онъ не видалъ женщины, но за три дня до смерти увидалъ и, позвавъ учениковъ своихъ, открылъ имъ это, и черезъ три дня скончался.
- 57. Былъ одинъ уединенникъ, который не работалъ, а только непрестанно молился, однако каждый вечеръ, входя въ келлію свою, находилъ тамъ хлъбъ и вкушалъ. Однажды пришелъ къ нему другой братъ съ пальмовыми вътвями и научилъ его плести изъ нихъ. Когда насталъ вечеръ, пошелъ старецъ по обычаю вкусить и ничего не нашелъ, потому легъ со скорбію, и было ему открыто: когда ты все время занятъ былъ Мною, Я питалъ тебя; когда же началъ ты работать, то уже рукодъліемъ своимъ добывай пищу себъ.
- 58. Братъ спросилъ старца: имя ли спасаетъ человъка или дъло? Старецъ отвътилъ: я знаю брата, который нъкогда, молясь, пришелъ къ такому помыслу: какъ душа праведника и душа гръшника выходитъ изъ тъла? Не хотя опечалить его, Богъ удовлетворилъ желаніе его такимъ образомъ: однажды сидълъ онъ въ келліи своей и вошелъ

къ нему волкъ, взялъ его за одежду и повлекъ вонъ. Братъ всталъ и послъдовалъ за нимъ. Приведя его къ одному городу, волкъ оставилъ его и удалился. Братъ вощелъ въ монастырь внъ города, въ которомъ обиталъ старецъ, носившій имя великаго отшельника. Онъ былъ болънъ и ожидалъ послъдняго часа своего. Увидълъ братъ, что дълается большое приготовленіе свъчъ и лампадъ и весь городъ говоритъ: Богъ, ради молитвъ его, подавалъ намъ хлъбъ и воду и спасалъ городъ нашъ ради него, и если случится съ нимъ что, мы всъ помремъ. Но вотъ приблизился часъ смерти его, и братъ увидълъ адское страшилище съ огненнымъ трезубцемъ и услышалъ гласъ, сходившій свыше: такъ какъ душа его ни на одинъ часъ не упокоила Меня, то будь немилосердъ, извергая душу его, ибо вовъки не узритъ онъ покоя. Тотъ, вонзивъ огненный трезубецъ въ сердце его, долго мучилъ, прежде чъмъ извергъ душу его. Послъ сего братъ вошелъ въ городъ и, съвши, плакалъ. Тутъ увидълъ онъ странника, брошеннаго на улицъ, который былъ боленъ и не имълъ никого, кто бы присмотрълъ за нимъ. Братъ остался при немъ на день. Приближался часъ кончины его, и братъ видълъ, что Архангелъ Михаилъ и Архангелъ Гавріилъ пришли за душой его и, съвши одинъ по правую руку, а другой по левую, утъшали душу его и просили, чтобы она вышла, но такъ какъ она не хотъла выйти, то Архангелъ Михаилъ, оставивъ тъло, сказалъ Архангелу Гавріилу: разръши ее и пойдемъ. Тотъ сказалъ ему: намъ повелъно Господомъ изъять ее неболъзненно, потому мы не можемъ дълать ей насилія. Тогда Архангелъ Михаилъ воззвалъ веліимъ гласомъ: Господи! Что угодно святой волъ Твоей о душъ сей, потому что она не хочетъ выходить. И былъ къ нему гласъ, глаголющій: вотъ Я пошлю Давида съ псалтирію и всъхъ поющихъ, чтобъ, услышавъ сладость ихъ пънія, она вышла съ радостію, но не дълайте ей насилія. Сошли всъ и окружили ее, и, когда запъли гимны, она вышла и, вдавшись въ руки Архангела Михаила и Архангела Гавріила, взошла на небо съ радостію.

59. Онъ же сказывалъ объ одномъ старцъ, что однажды пришелъ онъ въ городъ продавать вещи и сълъ у воротъ однаго брата, приближавшагося къ кончинъ. Сидя на семъ мъстъ, посмотрълъ онъ вдаль и увидълъ двухъ черныхъ коней и на нихъ съдоковъ, тоже черныхъ и страшныхъ видомъ, имъвшихъ въ рукахъ огненные жезлы. Достигши воротъ, они поставили здъсь лошадей и вошли въ домъ. Больной, увидъвъ ихъ, возопилъ великимъ гласомъ: Господи! Помилуй меня и помоги мнъ. Посланные говорятъ ему: теперь ли, когда заходитъ солнце, ищешь ты помощи Божіей? Почему не искалъ ты ее среди яснаго дня? Теперь нътъ тебъ никакой надежды и никакого утъшенія. И такимъ образомъ взяли несчастную душу его и удалились.



Видъ монастыря св. 40 мучениковъ Севастійскихъ въ долинъ Лёджа

#### Глава XIX

# О ЧУДОТВОРЦАХЪ

- 1. Не живи съ горделивымъ, да не возмется отъ души твоей дъйство Духа Святаго, и не содълаешься ты чрезъ то жилищемъ всякой злой страсти. Если соблюдешь, человъкъ, такія предосторожности и, упразднясь отъ всего, будешь всегда помнить о Богъ во истинъ, то вскоръ душа твоя узритъ въ себъ свътъ Христовъ, и ты вовъки на помрачишься. Ему слава и держава во въки въковъ. Аминь.
- 2. Сказывали о старецѣ, который жилъ въ Өиваидѣ и былъ родомъ изъ нижнихъ предѣловъ Егvпта, что онъ бралъ въ руки керастовъ (рогатыхъ змѣй), ядовитыхъ гадовъ, скорпіоновъ и прочихъ змѣй и разрывалъ ихъ надвое. Братія, положивъ ему метаніе, просили его: скажи намъ, за какое дѣланіе получилъ ты такую благодать? Онъ сказалъ: простите мнѣ, отцы, но если кто стяжетъ чистоту, то все будетъ покоряться ему, какъ Адаму, когда онъ былъ въ раю прежде преступленія заповѣди.
- 3. Авраамъ, ученикъ аввы Сисоя, былъ однажды искушенъ демономъ. Старецъ, узнавъ о его паденіи, всталъ и, простерши руки свои къ небу, сказалъ: Боже! Аще хощеши, аще не хощеши, но не отступлю отъ Тебя, пока Ты не уврачуеши его. И онъ тотчасъ былъ уврачеванъ.
- 4. Шелъ нъкогда мірянинъ съ сыномъ своимъ къ аввъ Сисою на гору аввы Антонія, но по пути сынъ его умеръ. Отецъ не смутился, съ върою принесъ его къ старцу и палъ предъ нимъ съ сыномъ, какъ бы кланяясь ему для принятія благословенія отъ старца. Однако, вставши, отецъ оставилъ сына своего у ногъ старца и вышелъ вонъ. Старецъ, думая, что тотъ лежитъ ради поклоненія, ибо не зналъ о его смерти, говоритъ ему: встань и пойди вонъ. Тотъ всталъ и вышелъ. Отецъ увидъвъ его, изумился и, войдя, поклонился старцу и разсказалъ ему о семъ случаъ. Старецъ,

услышавъ объ этомъ, опечалился, ибо не хотълъ, чтобъ сіе было, а ученикъ его заповъдалъ мірянину никому не сказывать о томъ до кончины старца.

- 5. Говорили о святомъ Спиридонъ, что у него была дочь-дъвица, по имени Ирина, столько же благочестивая, какъ и отецъ ея. Одинъ ихъ знакомецъ положилъ у нея на сохраненіе какое-то драгоцънное украшеніе. Чтобъ върнъе сохранить ввъренное ей, она скрыла то въ землъ. Спустя немного, она скончалась, а черезъ нъсколько времени пришелъ ввърившій ей вещь и, не найдя дъвицы въ живыхъ, сталъ требовать съ отца ея, то устрашая его, то умоляя. Старецъ, почитая для себя гръхомъ потерю ввъренной вещи, пришелъ на гробъ дочери своей и просилъ Бога прежде времени показать ему обътованное воскресеніе и не обманулся въ надеждъ: дъвица тотчасъ явилась отцу своему живою и, указавъ мъсто, гдъ лежало украшеніе, удалилась. Старецъ взялъ сокрытое и отдалъ то хозяину.
- 6. Два брата, искренніе, жили въ Скитъ. Случилось одному изъ нихъ заболъть, тогда другой братъ пришелъ въ церковь и просилъ пресвитера совершить о немъ приношеніе. Пресвитеръ, услышавъ о томъ, сказаль братіямъ: пойдемъ, посътимъ брата! Пришли, помолились о немъ и удалились. Въ другое воскресеніе пресвитеръ спрашиваетъ брата: каково брату? Онъ отвътилъ: молитесь о немъ. И пресвитеръ опять взялъ братій и пошелъ съ ними къ болящему. Когда они пришли и съли близъ него, онъ началъ кончаться. Между тъмъ братія начали споритъ другъ съ другомъ — одни говорили, что онъ сподобился Утъшителя, а другіе сомневались въ томъ. Слыша это, братъ его сказалъ имъ: желаете ли знать, кто имъетъ силу? Потомъ, обратясь къ брату, спросилъ: отходишь, братъ мой? Тотъ отвътилъ: отхожу, но молись обо мнъ. Онъ же сказалъ ему: истинно, братъ мой, я не попущу отойти тебъ прежде меня. Потомъ, обратясь къ пришедшимъ братіямъ, сказалъ: дайте мнъ рогожу! Взялъ рогожу, преклонилъ главу и первый предаль душу свою, а послъ него скончался и

болящій. Тогда отцы, убравъ обоихъ, вынесли ихъ и похоронили, радуясь, что они пріяли свътъ умственный.

- 7. Братъ имълъ старца и, видя, что онъ хорошо убиралъ умершихъ, спросилъ его: уберешь ли и меня такъ, когда я умру? Старецъ отвътилъ: я такъ уберу тебя, что скажешь: довольно. Спустя немого времени, братъ умеръ, и слово старцево исполнилось, ибо, убравъ его благочестно, онъ спросилъ его при всъхъ: хорошо убралъ я тебя, чадо, или еще чего-то не достаетъ? И братъ испустилъ гласъ: хорошо, отче, ты исполнилъ свое объщаніе.
- 8. Отцы разсказывали: былъ одинъ авва киновіи, и случилось, что братъ, прислуживающій ему, оскорбившись чъмъ-то, вышелъ изъ монастыря и удалился въ другое мъсто. Старецъ непрестанно ходилъ къ нему и просилъ возвратиться, но онъ не соглашался. Такъ дълалъ старецъ въ продолженіе трехъ лътъ, и братъ, наконецъ убъжденный, возвратился. Старецъ приказалъ ему пойти собирать чтото въ кучи, и прислужникъ, исполняя приказанное, по дъйствію діавольскому попортиль себъ глазъ. Старецъ, скорбя о томъ, утъшалъ его въ страданіи, но прислужникъ сказалъ ему: я самъ виноватъ — этому подвергся я за труды, кои причинилъ тебъ. Спустя немного болъзнь глаза прошла, но поврежденіе зрънія осталось. Однажды старецъ приказалъ ему идти ръзать ваіи, и когда онъ совершалъ сію работу, по дъйствію діавола отскочила вътвь и поразила у него другой глазъ. Тогда пришелъ онъ въ монастырь и убезмолвился, ничего уже болъе не дълая. И старецъ опять скорбълъ о немъ. Наконецъ пришло время призванія старца, и онъ, предузнавъ то, посылаетъ за братіями и говоритъ: близъ есть призываніе мое; итакъ, смотрите сами за собою. Тогда каждый, подходя къ нему, спрашивалъ: на кого ты оставляешь насъ, авва? Но старецъ молчалъ. Потомъ послалъ онъ за слъпымъ и сказалъ ему о своемъ призываніи. Тотъ заплакалъ и спросилъ: на кого ты оставляешь меня, слъпого? Старецъ сказалъ ему: молись, чтобъ я возымълъ дерзновеніе предъ Богомъ, и надъюсь, что въ воскресенье

ты будешь совершать службу. Спустя нъсколько дней по кончинъ его, слъпой прозръль и сдълался аввою киновіи.

- 9. Одинъ изъ старцевъ послалъ ученика своего принести воды. Колодезь былъ далеко отъ келліи ихъ, а братъ забылъ взять веревку и узналъ о томъ, когда уже пришелъ на колодезь. Тогда, сотворивъ молитву, воззвалъ онъ: колодезь, сказалъ авва мой наполнить кувшины водой! Вода тотчасъ поднялась вверхъ, а когда братъ почерпнулъ, вода опять опустилась на свое мъсто.
- 10. Одинъ старецъ-скитянинъ пребывалъ на горъ Паисія. Къ нему привели однаго бъсноватаго изъ придворныхъ, и онъ исцълилъ его. Исцъленный принесъ ему мъшокъ, полный золота, но старецъ не хотълъ принять его и, видя, что онъ скорбълъ о томъ, взялъ пустой мъшокъ, а золото велълъ раздать бъдным въ милостыню. Изъ мъшка, который былъ волосяной и жесткій, старецъ сдълалъ себъ киновій и долгое время носилъ его, сокрушая плоть свою.
- 11. Говорили объ одномъ старцъ, жившемъ въ Скитъ, что пришелъ къ нему демонъ, желая войти, но онъ связалъ его внъ келліи. Потомъ пришелъ другой демонъ, онъ связалъ и его. Наконецъ пришелъ третій и, нашедши двухъ связанными, спрашиваетъ ихъ: что вы остановились здъсь внъ? Они отвътили ему: сидящій внутри не попускаетъ намъ войти. Разсвиръпъвши, онъ покушался войти, но старецъ связалъ и его. Потомъ, убоявшись молитвъ старца, они стали проситъ его: отпусти насъ! Онъ сказалъ имъ: подите. И они удалились со стыдомъ.
- 12. Говорили объ одномъ старцъ, что келлія его всегда была свътлою какъ днемъ, и такъ какъ днемъ онъ читалъ и работалъ, такъ и ночью.
- 13. Пошли нъкогда старецъ съ братомъ почерпнуть воды. Братъ, придя прежде него къ озеру, увидълъ дракона и вернулся къ старцу. Старецъ говоритъ ему: поди попри главу его ногою. Но онъ убоялся и не пошелъ. Когда же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Киновій — срачица.

пришелъ старецъ, то змій, увидѣвъ его, устыдился и уползъвъ пустыню.

- 14. Въ другой разъ, имъя нужду переправиться черезъ ръку Хризорою, онъ сотворилъ молитву и перешелъ черезъ нея на другой берегъ пъшкомъ. Въ удивленіи братъ поклонился ему и спросилъ: какъ чувствовалъ ты ноги свои въ то время, какъ шелъ по водъ? Старецъ отвътилъ: по пяту я чувствовалъ воду, а далъе было твердо.
- 15. Братъ разсказывалъ: въ другое время шли мы къ одному старцу; солнце начало заходить, и старецъ, помолившись, сказалъ: молюся Тебъ, Господи! Да стоитъ солнце, пока я дойду до раба Твоего. И было такъ.
- 16. Пришель одинь бъсноватый въ Скитъ. О немъ была молитва въ церкви, но демонъ не выходилъ, ибо былъ лютъ. Клирики говорили: что намъ дѣлать съ симъ демономъ? Никто не можетъ изгнать его, кромѣ аввы Виссаріона, но если станемъ проситъ его, то онъ не будетъ ходить даже и въ церковь. Вотъ какъ поступимъ! Онъ приходитъ въ церковь прежде всѣхъ. Сдѣлаемъ такъ, чтобы болящій спалъ на его мѣстѣ, и когда придетъ старецъ, мы станемъ на молитву и скажемъ ему: разбуди и брата, авва! И сдѣлали такъ. Когда старецъ пришелъ утромъ, они стали на молитву и говорятъ ему: разбуди и брата! Старецъ сказалъ ему: встань и выйди вонъ. Тотчасъ демонъ вышелъ изъ него, и онъ исцѣлился.
- 17. Ученики аввы Геласія разсказывали, что однажды принесли имъ рыбы, и поваръ, изжаривъ ее, отнесъ келарю. Келарь по какой-то нуждѣ вышелъ изъ келарни, оставивъ рыбу въ сосудѣ на полу и приказавъ мальчику воспитаннику блаженнаго Геласія, стеречь ее, пока онъ вернется, но мальчикъ прельстился и началъ ѣстъ рыбу. Когда келарь вошелъ и увидѣлъ, что онъ ѣстъ, сидя на полу, то разсердился и неосторожно ударилъ его ногой. Мальчикъ закашлялся и умеръ. Келарь, объятый страхомъ, положилъ его на свою постель и, покрывъ, пошелъ, палъ къ ногамъ аввы Геласія и разсказалъ ему о случившемся. Старецъ запретилъ говорить о томъ кому-либо другому, а велелъ ему вечеромъ, ког-

да все успокоятся, отнести мальчика въ діаконникъ, положить предъ жертвенникомъ и удалиться, что келарь и исполниль. Потомъ пришелъ самъ старецъ и сталъ молиться, а когда насталъ часъ полночнаго псалмопънія, и братія собрались, изъ діаконника вышелъ старецъ и за нимъ слъдовалъ мальчикъ. О дълъ семъ до самой кончины старца не зналъ никто, кромъ него самого и келаря.

- 18. Одинъ из отцевъ разсказывалъ объ аввъ Ксоъ Өивейскомъ: ходилъ онъ однажды на гору Синайскую и, когда возвращался оттуда, встрътилъ брата, который сказалъ ему со вздохомъ: авва, мы страдаемъ отъ бездождія. Старецъ спросилъ его: почему же вы не молитесь и не просите Бога? Братъ отвътилъ: и молимся, и просимъ, а дождя все нътъ. Старецъ говоритъ ему: върно неусердно молитесь?! Хочешь ли знать, что это такъ? И, простерши руки къ небу, началъ молиться. Тотчасъ пошелъ дождь. Видя это, братъ, ужаснувшись, палъ на лице свое и поклонился старцу, а старецъ убъжалъ. Братъ разсказалъ всъмъ о случившемся, и всъ слышавшіе прославили Бога.
- 19. Авва Ксанөій пришель нѣкогда изъ Скита въ Теренувъ. Туда, гдѣ онъ остановился, по причинѣ его утомленія принесли немного вина. Нѣкоторые же, услышавъ о его приходѣ, принесли къ нему бѣсноватаго. Демонъ началъ поносить старца: къ винопійцѣ ли сему привели вы меня? Старецъ не хотѣлъ изгонять его, но за поношеніе сказалъ: вѣрую Христу, что не окончу чаши сей, какъ ты выйдешь. Когда старецъ началъ пить, демонъ вскричалъ: жжешь меня, жжешь меня! И прежде, нежели окончилъ старецъ чашу, онъ вышелъ благодатію Христовою.
- 20. Одна женщина, имъвшая на груди болъзнь, имънуемую ракъ, услышала объ аввъ Лонгинъ и искала увидъть его. Авва жилъ въ Еннатъ Александрійскомъ и, когда женщина искала его, блаженному случилось собирать тамъ дрова на берегу моря. Увидъвъ старца и не зная, что то былъ онъ самъ, она спросила его: авва, гдъ живетъ авва Лонгинъ, рабъ Божій? Онъ отвътилъ: что ты хочешь отъ се-

го лицемъра? Не ходи къ нему, — онъ лицемъръ. Но что съ тобою? Женщина показала ему болъзнь. Онъ перекрестилъ то мъсто и отпустилъ ее, сказавъ: поди, и Богъ исцълитъ тебя, а Лонгинъ ничъмъ не можетъ помочь тебъ. Женщина пошла, повъривъ его слову, и тотчасъ исцълилась. Послъ сего, разсказывая о семъ дълъ нъкоторымъ и описывая признаки старца, она узнала, что то былъ самъ авва Лонгинъ.

- 21. Въ другое время приводятъ къ аввъ Лонгину бъсноватаго, но онъ сказалъ имъ: что я могу сдълать вамъ? Лучше идите къ аввъ Зинону. Когда авва Зинонъ началъ налегать на демона, изгоняя его, онъ началъ кричать: думаешь, авва Зинонъ, я изъ-за тебя выхожу? Вотъ авва Лонгинъ тамъ молится противъ меня и тъснитъ меня, и я выхожу, боясь молитвъ его, а тебъ я не далъ бы отвъта.
- 22. Въ другой разъ пришла къ нему женщина, имъвшая неисцъльную болъзнь на рукахъ, съ другою женщиной, и стала внъ келліи его у съвернаго окна, боясь войти. Онъ сказалъ ей: пойди отсюда, жена! Но она не уходила и не переставала смотръть на него въ окно, ничего не говоря. Старецъ уразумълъ духомъ болъзнь ея, всталъ и, затворивъ окно, сказалъ: пойди, теперь у тебя ничего нътъ. И она исцълилась отъ того часа.
- 23. Еще въ иное время нѣкто, придя къ нему, взялъ его кукулій и понесъ къ одному страждущему. Лишь только приблизился онъ къ двери, страждущій вскричаль: зачѣмъ принесъ ты сюда Лонгина, чтобъ изгнать меня? И тотчасъ бѣсъ вышелъ изъ него, и онъ сталъ здравъ.
- 24. Авва Сисой говориль: когда я быль въ Скитъ съ аввою Макаріемъ, пошло насъ семеро жать вмъстъ съ нимъ. Когда мы жали, позади насъ одна вдова собирала колосья и непрестанно плакала. Старецъ подозвалъ владъльца поля и спросилъ его: что съ сею старицею, что она непрестанно плачетъ? Онъ отвътилъ: мужъ ея взялъ вещи на сохраненіе и нечаянно умеръ, не сказавъ, куда положилъ ихъ. Хозяинъ вещей тъхъ хочетъ взять ее и дътей ея себъ въ рабы. Старецъ говоритъ ему: скажи ей, чтобъ она подошла къ намъ,

когда мы будемъ отдыхать во время жара. Женщина подошла, и старецъ спросилъ ее: о чемъ ты всегда такъ плачешь? Она отвътила: мужъ мой взялъ вещи на сохраненіе и умеръ, не сказавъ, куда положилъ ихъ. Старецъ говоритъ ей: пойди укажи мнъ, гдъ ты похоронила его? Потомъ взялъ съ собою братій и пошель съ нею. Придя на мъсто, старецъ сказалъ ей: удались теперь въ домъ свой. Затъмъ, помолившись вмъстъ съ братіею, старецъ воззваль къ мертвому: такой-то! Гдъ положилъ ты ввъренныя тебъ вещи? Тотъ отвътилъ: онъ спрятаны въ домъ моемъ, въ ногахъ постели. Старецъ говоритъ ему: спи опять до дня воскресенія. Братія, видъвшіе сіе, въ страхъ пали къ ногамъ старца, который сказаль имъ: не ради меня это сдълано, ибо я — ничто, но ради вдовы и сиротъ Богъ содълаль сіе дъло. Но то велико, что Богъ хочетъ, чтобъ душа была безгръшна, и тогда, о чемъ ни попроситъ она, — получитъ. Потомъ пошелъ онъ къ вдовицъ той и сказалъ, гдъ лежатъ ввъренныя вещи. Она взяла ихъ, отдала хозяину и освободила дътей своихъ. И всъ, слышавшіе о семъ, прославили Бога.

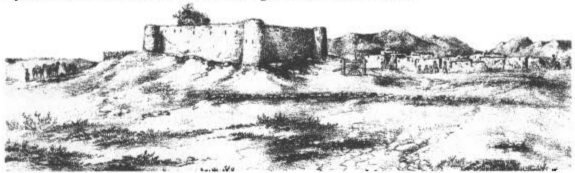
- 25. Говорили объ аввъ Макаріи, что, идя однажды изъ Скита съ ношею корзинъ, онъ, утомленный, сълъ и сталъ молиться, говоря: Боже! Ты знаешь, что у меня нътъ болъе силъ. И тотчасъ очутился у ръки.
- 26. Нъкто въ Егуптъ имълъ разслабленнаго сына. Онъ принесъ его къ келліи аввы Макарія и, оставивъ у двери плачущимъ, самъ отошелъ далеко. Старецъ увидълъ плачущаго малыша и спросилъ его: кто тебя принесъ сюда? Мальчикъ отвътилъ: отецъ мой бросилъ меня здъсь и ушелъ. Старецъ сказалъ ему: встань и догони его. Мальчикъ тотчасъ оздоровълъ, всталъ и догналъ отца своего, и они пошли въ домъ свой.
- 27. Нъкогда авва Милисій, проходя чрезъ одно мъсто, увидълъ, что кто-то держалъ монаха, обвиняя въ совершеніи убійства. Старецъ, распросивъ брата, узналъ, что его оклевътали, и спросилъ у державшихъ его: гдъ убитый? Они показали ему. Приблизившись къ убитому, онъ велълъ

всъмъ молиться, и, когда старецъ самъ простеръ руки къ Богу, мертвый всталъ. Старецъ спросилъ его при всъхъ: скажи намъ, кто убилъ тебя? Онъ сказалъ: придя въ церковь, я далъ деньги пресвитеру, онъ и убилъ меня, потомъ отнесъ меня въ монастырь сего аввы и бросилъ. Но прошу васъ, возьмите у него деньги и отдайте дътямъ моимъ. Тогда старецъ говоритъ ему: поди спи, пока пріидетъ Господъ и возбудитъ тебя! Онъ отошелъ и почилъ.

- 28. Нъкогда пришли къ аввъ Пимену множество старцевъ. Тогда одинъ изъ родственниковъ аввы Пимена, у сына котораго по дъйствію діавола лице обратилось назадъ, взялъ сына и, съвши внъ монастыря, плакалъ. Случилось выйти одному изъ старцевъ, и онъ, увидъвъ его, спросиль: что ты плачешь, человъкь? Тотъ отвътиль: я родственникъ аввы Пимена, и вотъ какая бъда случилась съ сыномъ моимъ! Мы хотъли принести его къ старцу, но убоялись, ибо онъ не хочетъ видъть насъ. И теперь, если узнаетъ, что я здъсь, пошлетъ отогнать меня. Увидъвъ ваше прибытіе сюда, я дерзнулъ прійти. Итакъ, авва, сжалься надо мною возьми сына моего и помолитесь о немъ! Старецъ взялъ его и, войдя, по благоразумной осторожности не поднесъ его прямо къ аввъ Пимену, а, начавъ съ меньшихъ братій, говориль: перекрестите чадо сіе. Когда всъ по порядку перекрестили его, онъ поднесъ его, наконецъ, и къ аввъ Пимену, но авва не хотълъ подпускать его къ себъ. Всъ стали просить его, говоря: какъ всъ, такъ и ты, отче. Онъ воздохнулъ и, вставши, началъ молиться: Боже! Исцъли созданіе Твое, да не обладаетъ имъ врагъ. Потомъ перекрестилъ его. Онъ тотчасъ исцълился, и былъ отданъ отцу своему здоровымъ.
- 29. Одинъ сарацинъ, еллинъ по въръ, разсказывалъ живущимъ въ Клисмъ и намъ: пошелъ я въ гору аввы Антонія на охоту. Пришедши туда, увидълъ на горъ монаха, который сидълъ, держа книгу и читая ее. Подойдя, я хотълъ прицълиться, чтобы устрашить его или даже убить, но, коль скоро подошелъ я близко, онъ протянулъ ко мнъ правую руку свою и сказалъ: стой! И я простоялъ такъ день и ночь,

не будучи въ силахъ нимало двинуться съ мъста, гдъ стоялъ. Потомъ говорю ему: ради Бога, котораго ты чтишь, отпусти меня. Онъ сказалъ: поди съ миромъ. Тогда смогъ я сойти съ мъста, на коемъ стоялъ, и удивился дерзновенію мужа того.

- 30. Около Мертваго моря есть гора, называемая Оммардинъ, весьма высокая. На сей горъ жили отшельники, у которыхъ былъ свой садъ, отстоявшій отъ нихъ на шесть знаковъ. Тамъ имъли отшельники садовника, однаго изъ своихъ. Когда имъ нужно было послать въ садъ за овощами, они снаряжали осла своего и говорили ему: ступай въ садъ къ садовнику и принеси овощей. Оселъ шелъ къ садовнику одинъ и, придя къ двери, билъ въ нее головою. Садовникъ тотчасъ навьючивалъ его овощами и отпускалъ. И всякій видълъ, какъ оселъ восходилъ на гору одинъ и служилъ только старцамъ, а другаго никого не подпускалъ.
- 31. Въ предълахъ Асіи былъ одинъ столпникъ, весьма добродътельный и славный. Ниже былъ у него монастырь. Случилась нъкая нужда, и братія убъдили его отправиться въ Константинополь просить царя. Прибывъ туда, онъ остановился въ гостиницъ при домъ призрънія сиротъ. Такъ какъ тогда была зима, то нъкоторые сидъли около разведенныхъ углей и грълись. То были еретики. Когда сълъ съ ними и онъ, они начали искушать его своею ересію. Онъ сказалъ имъ: я право върую, если же вы въруете лучше, сдълайте то, что я сдълаю. Потомъ всталъ безъ обуви на огонь, простоялъ довольно долгое время и не ожегся. Увидъвъ сіе, они устыдились, пораженные симъ дивнымъ чудомъ; и всъ слышавшіе прославили Бога.



Видъ кръпости Нахель

#### Глава ХХ

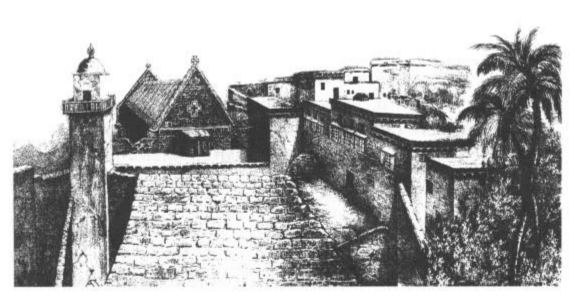
# О ЗНАМЕНОНОСЦАХЪ1

- 1. Авва Аммонъ разсказывалъ о томъ, какъ умертвилъ онъ василиска: пошелъ онъ однажды въ пустыню почерпнуть изъ колодезя воды и увидълъ василиска. Тогда палъ онъ на лице свое и сказалъ: Господи! Или я долженъ умереть или онъ. И дъйствіемъ силы Христовой василискъ тотчасъ расторгся.
- 2. Одинъ братъ изъ Скита пришелъ къ аввъ Аммуну и говоритъ ему: отецъ мой посылаетъ меня на послушаніе, но я боюсь блуда. Старецъ сказалъ ему: въ то самое время, какъ придетъ къ тебъ искушеніе, говори: Боже силъ, молитвами отца моего избавь меня! Такъ однажды дъвица заперла за нимъ дверь, но онъ громко закричалъ: Боже отца моего, избавь меня! И тотчасъ очутился на пути въ Скитъ.
- 3. Однажды пришель въ Пелузію какой-то правитель и захотълъ требовать съ монаховъ поголовной дани такой же, какъ и съ мірянъ. По этому случаю всъ братія собрались къ аввъ Аммоновъ и ръшили, чтобъ нъкоторые старцы шли къ императору. Авва Аммонова говоритъ имъ: нътъ нужды въ такомъ трудъ, а лучше сохраните безмолвіе въ своихъ келліяхъ и поститесь двъ седмицы, и по благодати Христа я одинъ сдълаю это дъло. Братія разошлись по своимъ келліямъ, а старецъ сохранялъ безмолвіе въ своей. Когда прошло четырнадцать дней, братія сътовали на старца, ибо они не видъли, чтобъ онъ куда-нибудь выходилъ. Они говорили: старецъ оставилъ безъ вниманія наше дъло. Въ пятнадцатый день братія собрались вмъстъ, какъ условились прежде, и старецъ пришелъ къ нимъ, имъя въ рукахъ граммату за царскою печатью. Видя сіе, братія изумились и спросили старца: когда ты принесъ ее, авва? Ста-

<sup>1</sup> Носящій на себъ знакъ, знаменье посвященья въ схиму, схимникъ.

рецъ отвътилъ: повърьте мнъ, братія, что въ сію ночь ходилъ я къ царю, и онъ написалъ мнъ сію граммату. Отъ него пошелъ я въ Александрію и записалъ ее у правителей и потомъ возвратился къ вамъ. Выслушавъ его, братія, объятые страхомъ, поклонились ему. Такъ дъло ихъ было исполнено, и правитель болъе не тревожилъ ихъ.

- 4. Авва Дула, ученикъ аввы Виссаріона, говориль: шли мы нѣкогда по берегу моря. Я захотѣлъ пить и сказалъ аввѣ Виссаріону: я крайне жажду. Старецъ сотворилъ молитву и говоритъ мнѣ: пей изъ моря. Вода сдѣлалась сладкою, и я напился. Потомъ я набралъ воды въ сосудъ не захотѣлось бы еще пить потомъ, но старецъ сказалъ: здѣсь Богъ, и вездѣ Богъ.
- 5. Нъкто изъ отцевъ сидълъ въ келліи своей. Пришелъ демонъ и, войдя въ спальню старца, читалъ книгу Чиселъ. Потомъ, заскучавъ, преобразился въ бъднаго и вышелъ, хромая, къ старцу съ посохомъ и корзиною. Старецъ говоритъ ему: умъете вы читать? Тотъ отвътилъ: умъемъ Ветхій Завътъ. Старецъ спросилъ: а Новаго не знаете? И демонъ, какъ только услышалъ о Новомъ Завътъ, тотчасъ исчезъ.



Видъ келліи архіепископа Синайской горы

### Глава XXI

# ОБЪ ОБРАЗѢ ЖИЗНИ СВЯТЫХЪ МУЖЕЙ

- Когда однажды авва Антоній молился въ келліи своей, пришель къ нему глась, глаголющій: Антоній! Ты не достигъ еще въ мъру такого-то скитянина, живущаго въ Александріи. Утромъ авва Антоній всталъ, взялъ ваійный жезлъ, пошелъ къ нему и, достигши мъста, вошелъ въ жилище его. Тотъ, увидъвъ старца, смутился, но онъ сказалъ ему: повъдай мнъ дъла свои. Тотъ отвътилъ: не знаю, чтобъ дълалъ я что-нибудь доброе, развъ то одно, что, вставая утромъ и садясь за рукодъліе свое, говорю: весь городъ сей, отъ мала до велика, войдетъ въ царствіе за праведныя дъла свои, и одинъ только я наслъдую муку за гръхи мои, и вечеромъ, предъ отходомъ ко сну, говорю то же слово. Услышавъ сіе, авва Антоній сказаль: поистинь, ты, какъ добрый златолистецъ, сидя въ домъ своемъ со спокойствіемъ, наслъдовалъ царствіе, а я, неразсудительный, проживши въ пустынъ, во время жизни своей не достигъ въ мъру сію.
- 2. Къ аввъ Арсенію пришель однажды блаженный архіепископъ Өеофиль съ какимъ-то начальникомъ и спросилъ старца, желая слышать отъ него слово. Старецъ, немного помолчавъ, спросилъ ихъ: исполните ли то, что скажу вамъ? Они отвъчали: исполнимъ. Тогда старецъ сказалъ имъ: если гдъ услышите объ Арсеніи, не ходите къ нему.
- 3. Въ другой разъ архіепископъ, желая прійти къ старцу, послалъ сначала узнать, отворитъ ли онъ ему двери. Старецъ отвътилъ ему такъ: если придешь, отворю тебъ двери, но если для тебя отворю, то и для всъхъ отворю и тогда уже не останусь здъсь. Архіепископъ, услышавъ это, сказалъ: если я своимъ приходомъ прогоню его, то лучше мнъ не ходить къ нему.
- 4. Двое изъ отцевъ просили Бога открыть имъ, въ какую пришли они мъру, и былъ къ нимъ гласъ: въ такомъ-то

егупетскомъ селеніи есть мірянинъ по имени Еухаристъ съ женою, именуемой Маріею. Вы еще не пришли въ мъру ихъ. Оба старца пошли въ селеніе то, спросили и нашли келлію его, а въ ней одну жену его, и спросили: гдъ мужъ твой? Она отвътила: онъ пастухъ, пасетъ овецъ, — и ввела ихъ въ келлію. Когда насталъ вечеръ, пришелъ Еухаристъ съ овцами и, увидъвъ старцевъ, приготовилъ имъ трапезу, принесъ воды и умыль ноги ихъ. Старцы сказали ему: мы не вкусимъ ничего, пока ты не откроешь намъ дъланія своего. Еухаристъ со смиренномудріемъ сказалъ имъ: я пастухъ, а это жена моя. Старцы продолжали просить его, но онъ не хотълъ открыть имъ. Тогда старцы говорятъ: Богъ, послалъ насъ къ тебъ. Услышавъ слово сіе, онъ убоялся и сказалъ имъ: овецъ сихъ мы получили отъ родителей. Когда благопоспъшитъ намъ Богъ и мы что-нибудь пріобрътаемъ отъ нихъ, дълимъ то на три части: одну — для бъдныхъ, другую — для страннопріимства и третью — на свои нужды. Съ тъхъ поръ, какъ взялъ я жену, мы не знаемъ брачнаго ложа — ни она, ни я, и каждый изъ насъ спитъ особо; ночью мы надъваемъ власяницы, а днемъ носимъ обыкновенныя одежды. Доселъ ни одинъ человъкъ не знаетъ объ этомъ. Услышавъ сіе, старцы удивились и возвратились, славя Бога.

5. Авва Өеодоръ Византійскій разсказывалъ намъ: еще въ юности, будучи въ Константинополъ, принялъ я монашество, на двадцатомъ году. Чрезъ три года послъ того пришелъ мнъ помыслъ сходить въ Іерусалимъ и я, нашедши корабль, плывшій въ Іонію, сълъ на него. Шесть дней плыли мы благополучно, потомъ настала буря, и послъ четырех-дневнаго бъдствованія выбросило насъ на Александрійскій берегъ. Тогда былъ генварь мъсяцъ, и я ръшился провести зиму въ скитской пустынъ. Пришелъ я къ аввъ Нилу, и онъ далъ мнъ небольшую келлію подлъ себя. Когда настала четыредесятница, я сказаль ему: авва! Дай мнъ заповъдь на святые дни сіи. Старецъ говоритъ мнъ: какъ? Столько уже дней, какъ ты здъсь, и не просилъ заповъди, и теперь ли просишь ея? Я говорю ему: теперь четыредесятница, и

я хочу подвизаться въ святые дни сіи. Старецъ отвътилъ мнъ: а прочіе дни года развъ злы, непотребны и нечисты? Или въ сіи только дни свътятъ солнце, луна и звъзды, а въ прочіе нътъ? Я, сынъ мой, слышу, что говоритъ Божественное Писаніе: Твой есть день, и Твоя есть нощь (Пс. LXXIII, 16) и благословлю Господа на всякое время (Пс. XXXIII, 2); также: выну хвала Его во устъхъ моихъ (Пс. XXXIII, 2); и опять: на всякъ день благословлю Тя (Пс. CXLIV, 2), и Апостоль говорить: непрестанно молитеся. О всемъ благодарите (1 Өес. V, 17, 18). Итакъ, если для тебя сіи только дни святы и суть дни подвига и труда, а прочіе дни — покоя и утъшенія, то блаженъ ты! Я, чадо, знаю въ христіанахъ три чина: рабовъ, наемниковъ и сыновъ. Рабъ всегда долженъ служить своему господину со страхомъ и усердіемъ; наемникъ также, если хочетъ получить плату, всегда долженъ работать нелъностно, нелестно и безропотно, не давая себъ покоя ни зимою, ни лътомъ, ни весною, ни осенью. Итакъ, чадо мое, если ты рабъ, то 365 дней года обязанъ работать со всъмъ усердіемъ и любовію; если ты наемникъ, опять долженъ весь годъ работать нелъностно, чтобъ обогатиться добродътелями; если же ты сынъ, то и при семъ ты долженъ всегда чтить отца своего, чтобъ наслъдовать достояние его, а не такъ, чтобъ иногда чтить отца, а иногда оскорблять его. Истинно говорю тебъ, чадо, Богъ требуетъ отъ монаховъ, чтобъ они всегда подвизались, непрестанно молились, читали и размышляли со вниманіемъ и трезвеніемъ и въ нарочитые праздники, и въ пятьдесятницы, и въ воскресенье, и въ субботу. Рабъ лънивый не удостаивается свободы; наемникъ худой лишается платы и сынъ, непокорный отцу, теряетъ наслъдство. Я говорю ему: авва, если ты не затворишь дверей, я всегда буду приходить къ тебъ бесъдовать. Онъ сказалъ мнъ: не деревянная дверь преграждаетъ входъ демону и гръхамъ, и не бесъда съ подобострастными людьми отвергаетъ его. Когда хочешь, приходи и, когда хочешь, уходи. Такъ старецъ не даль мнъ заповъди. Возвращаясь въ келлію свою, я безмолвствоваль до дня сорока мучениковъ. Въ сей же день я при-

шелъ къ нему и, когда по молитвъ мы съли, я говорю ему: въ монастыр в моемъ, авва, бываетъ великое торжество нынъ и на Благовъщеніе Пресвятыя Богородицы, и мы разръшаемъ на вино, масло и рыбу. Старецъ спросилъ: чего же ради вы это дълаете? Я отвътилъ ему: въ честь святыхъ, Пресвятыя Богородицы и Предтечи. Старецъ сказалъ: много свътлыхъ воскресеній вы празднуете — Предтечу, святыхъ мучениковъ, день Богородицы, недълю Ваій, Великій четвертокъ, четырнадцать субботъ и воскресеній въ семь недъль поста и еще свътлое Воскресеніе Спасителя Іисуса! Итакъ, если сіи двадцать Пасхъ вы разръшаете на вино, рыбу и масло, какъ поститесь вы въ другіе дни? Я отвътиль: въ монастыръ нашемъ, отче, три дня не вкушаютъ ни хлъба, ни вина, ни масла; въ субботу и въ воскресенье бываетъ варево съ масломъ, а во вторникъ и четвертокъ мы ѣдимъ плоды и овощи. Старецъ сказалъ: не хлъбъ рождаетъ гръхъ и не овощи праведность, но скажу тебъ, чадо, бываетъ, что постящіеся по два дня ъдятъ за три и спятъ за четыре, и что вкушающіе овощи и воздерживающіеся отъ хлъба душею и тъломъ вооружаются другъ противъ друга и другъ друга поъдаютъ, омрачаютъ умъ, отягчаютъ сердце многоспаніемъ и уязвляютъ совъсть; думая поститься — чревоугодничаютъ, думая бдъть — спятъ еще болъе, желая почтить мучениковъ доставляютъ тълу лаvры многоядъніемъ и многоспаніемъ. Мученики претерпъвали всякаго рода муки: біеніе жилами, въшаніе, обжиганіе, изверженіе очей, отсъченіе пальцевъ, строганіе реберъ, стиснъніе главы, кипяченіе въ смолъ, томленіе гладомъ и мразомъ, а они вмъсто всего того предаются утъшеніямъ, разръшая на рыбу, вино, масло, сикеру и медъ. Итакъ, чадо, если желаешь почтить мучениковъ, Пресвятую Богородицу и Предтечу Іоанна, почти ихъ воздержаніемъ и бдъніемъ, а не чревоугодіемъ; молитвою, пощеніемъ и терпъніемъ, а не многопитіемъ; чистотою, цъломудріемъ и дъвствомъ, а не утъхою и роскошью. Представимъ Богу въ часъ молитвы трезвенный умъ, сердце, не омраченное скверными помыслами, свътлую совъсть,

отгоняющую худыя мысли, возбужденную мысль, свободную отъ сосложенія съ худыми воспоминаніями, и мы возрадуемъ Бога, привлечемъ на помощь Ангеловъ, стяжемъ заступленіе Пресвятой Богородицы и Предтечи Іоанна и содълаемъ друзьями и покровителями святыхъ мучениковъ! Когда же, постясь по два дня, потомъ ъдимъ втрое и спимъ впятеро, между тъмъ какъ умъ остается въ мечтаніяхъ, злые помыслы бьютъ, какъ изъ ключа, сердце оскверняется, совъсть омрачается, языкъ поетъ спъшно, и глаза блуждаютъ туда и сюда, — тогда діаволъ утъшается, демоны радуются, а мы тщеславимся, не замъчая своей пагубы.

- Нъкто по имени Паvель, человъкъ знатный, имъвшій достойную себя жену и великое богатство, возымелъ намъреніе сдълаться монахомъ и, призвавъ жену свою и дътей, сказалъ имъ: я хочу продать васъ. Они сказали: дълай, что хочешь и что заблагоразсудишь. Онъ взялъ жену свою и полъ-имънія своего и, пришедши въ женскій монастырь, говоритъ сестрамъ: я хочу продать вамъ вотъ сію. Уразумъвъ его благое намъреніе, они съ радостію согласились на то, и, когда состоялся договоръ, онъ отдалъ игуменіи и жену, и полъ-имънія своего. Подобнымъ образомъ онъ и дътей своихъ отвелъ въ другой монастырь, поступивъ также. Наконецъ, еще въ одномъ монастыръ сдълалъ то же и съ самимъ собой и потомъ сказалъ аввъ: если повелишь, я бы хотъль одинъ войти въ домъ молитвы. Авва согласился. Войдя и затворивъ двери, онъ простеръ руки свои къ небу и воззвалъ къ Богу: Боже! Ты знаешь, что я отъ всего сердца моего предался Тебъ. И былъ къ нему гласъ: знаю и всемилосердо принялъ тебя. Такъ жилъ онъ въ киновіи, какъ рабъ, исправляя всъ дъла и будучи ниже всъхъ, и за такое смиреніе свое быль превознесень Богомъ, ибо по смерти его истекло муро и многія другія совершались знаменія.
- 7. Братъ! Безъ труда нельзя жить и безъ подвига увънчаться. Потрудись, подвизаясь о спасеніи, и непрестанно молись, и поможетъ тебъ Богъ, желающій всъмъ спастися, и въ разумъ истины пріити (1 Тим. II, 4).

- 8. Пришель нъкогда авва Макарій изъ Скита въ гору Нитрійскую на память аввы Памво, и старцы просили его: скажи, отче, братіямъ слово! Онъ сказаль: я еще не сдълался монахомъ, но видълъ монаховъ, ибо, когда сидълъ я въ келліи моей въ Скитъ, напалъ на меня помыслъ и говорилъ: поди въ пустыню и посмотри, что увидишь тамъ. Я боролся съ помысломъ симъ пять лѣтъ, говоря себъ, не отъ демоновъ ли онъ. Но такъ какъ помыслъ не отступалъ, то я пошелъ въ пустыню. Тамъ нашелъ я озеро и среди него островъ. Пришли пить изъ озера пустынные звъри, и я увидълъ среди нихъ двухъ нагихъ человъкъ. Затрепетало отъ страха тъло мое, ибо я думалъ, что то были духи. Они, увидъвъ, что я боюсь, обратились ко мнъ: не бойся, и мы тоже люди. Я спросиль ихъ: откуда вы и какъ пришли въ пустыню сію? Они отвътили: мы изъ киновіи, согласились между собой и вышли сюда. Одинъ изъ насъ егуптянинъ, а другой — ливіянинъ. Потомъ и они спросили меня: какъ міръ? Приходитъ ли вода во время свое? И есть ли въ міръ изобиліе? Я сказалъ: да. И опять спросилъ ихъ: какъ могу я сдълаться монахомъ? Они говорятъ мнъ: если кто не отречется отъ всего, что въ міръ, то не можетъ быть монахомъ. Я сказаль имъ: я слабъ и не могу, какъ вы. Они сказали: если не можешь, какъ мы, — сиди въ келліи своей и оплакивай гръхи свои. Еще я спросиль ихъ: когда бываетъ зима, не зябнете ли вы? И когда бываетъ жгучій зной, не ожигается ли тъло ваше? Они отвътили: Богъ такъ устроилъ насъ, что ни зимою мы не зябнемъ, ни лътомъ жженіе солнца не вредитъ намъ. Вотъ почему сказалъ я, что еще не сдълался монахомъ, но видълъ монаховъ! Простите мнъ, братія.
- 9. Авва Витимій разсказываль, что авва Макарій говориль: когда жиль я въ Скитъ, пришли туда двое юношейстранниковъ, и одинъ изъ нихъ имълъ бороду. Они пришли ко мнъ и спросили: гдъ келлія аввы Макарія? Я сказаль: для чего вы ищете его? Они говорятъ: мы слышали о немъ и о Скитъ и пришли видъть его. Я говорю имъ: я Макарій. Они положили метаніе и сказали: мы желаемъ пребывать

здъсь. Видя, что они нежны и изъ богатыхъ, говорю имъ: вы не можете жить здъсь. Старшій говоритъ: если мы не можемъ жить здъсь, то пойдемъ въ другое мъсто. Тогда сказалъ я помыслу своему: для чего я отгоняю ихъ? Можетъ быть еще соблазнятся. Трудъ заставитъ ихъ убъжать самихъ. И говорю имъ: пойдите и дълайте себъ келлію, если можете. Они сказали: укажи намъ место, и мы сдълаемъ. Я даль имъ топоръ, мъшокъ, полный хлъбовъ, соль и, указавъ имъ твердый камень, сказалъ: проломайте здъсь, потомъ принесите деревьевъ съ озера, покройте и живите. Я думалъ, что по причинъ труда они удалятся, но они спросили меня: что здъсь работають? Я отвътиль: плетеницы. Затъмъ взялъ ваій изъ озера, показалъ имъ начало плетеницы и то, какъ должно ихъ сшивать, потомъ сказалъ: дълайте корзины и отдавайте сторожамъ, а они будутъ приносить вамъ хлъбы. Послъ сего я удалился. Они съ терпъніемъ сдълали все, что я сказалъ имъ, и не приходили ко мнъ три года. Меня бороли помыслы: каково дъланіе ихъ, если они ни разу не пришли ко мнъ спросить о помыслъ? Дальніе приходятъ, а эти близко и не спросили, и къ другимъ не ходили, разве только молча приходили въ церковь принимать Дары. Постясь цълую недълю, я молился Богу, чтобъ Онъ открылъ мнъ ихъ дъланіе. По прошествіи недъли я пошелъ къ нимъ посмотръть, какъ они живутъ. Когда я постучался, они отворили и цъловали меня молча. Сотворивъ молитву, я сълъ. Старшій даль знакъ младшему выйти, а самъ сълъ плести плетеницу, не говоря ни слова. Въ девятомъ часу онъ постучаль, младшій вошель, приготовиль немного варенаго, поставиль трапезу по знаку старшаго и положиль на нее три сухихъ хлъбца молча. Я сказалъ: встаньте, поъдимъ. И, вставши, мы поъли; принесъ онъ кружку воды, и мы напились. Когда насталъ вечеръ, они спросили: пойдешь? Я сказалъ: нътъ, ночую здъсь. Они постлали мнъ рогожу въ сторонъ и, снявъ съ себя поясы и аналавы, легли вмъстъ на одной рогожъ, противъ меня. Когда они легли, я опять молился Богу, чтобъ Онъ открылъ мнъ ихъ дъланіе. Тогда

открылась кровля, и стало свътло, какъ днемъ, но они не видъли свъта. Полагая, что я уже уснулъ, старшій толкнулъ младшаго въ бокъ, они встали, опоясались и воздъли руки къ небу. Я смотрълъ на нихъ, а они не замъчали того. Тутъ я увидѣлъ, что демоны, какъ мухи нападали на младшаго и одни хотъли състь на уста, другіе — на очи, и я видъль Ангела Божія съ огненнымъ мечемъ, который ограждаль его и прогонялъ демоновъ отъ него, а къ старшему они не могли приблизиться. Когда около утра они легли спать, я показаль видъ, что проснулся, и они также. Старшій сказалъ только одно: хочешь ли, мы пропоемъ двенадцать псалмовъ? Я сказаль: хорошо. Тогда младшій пропъль пять псалмовь по шести стиховъ, по одному — *аллилуія*, и при каждомъ стихѣ исходила изъ устъ его огненная лампа и восходила на небо. Подобнымъ образомъ, когда старшій отверзаль уста свои для пънія, изъ устъ его исходила какъ бы огненная вервь, досягавшая до самаго неба. И я также прочиталь немного на память и, уходя отъ нихъ, сказалъ имъ: молитесь обо мнъ. Они положили метаніе молча. Изъ сего я узналъ, что старшій уже совершенъ, а младшаго еще боретъ врагъ. Спустя нъсколько дней старшій почиль, а черезъ три дня и младшій. Послъ сего, когда приходили какіе-нибудь отцы къ аввъ Макарію, онъ водилъ ихъ къ нимъ въ келлію, говоря: подите посмотрите мучилище юныхъ странниковъ.

10. Нѣкогда авва Макарій молился въ келліи своей, и пришель къ нему гласъ: ты не достигъ еще въ мѣру такихъ-то двухъ женъ, живущихъ въ такомъ-то городѣ. Вставъ утромъ, старецъ взялъ ваійный жезлъ и пошель въ тотъ городъ. Достигши мѣста ихъ жилища, онъ постучался въ дверь, и одна изъ нихъ вышла и приняла его въ домъ, потомъ пришла и другая. Онъ позвалъ ихъ, и они пришли и сѣли съ нимъ. Старецъ сказалъ имъ: ради васъ пришелъ я изъ пустыни и подъялъ такой трудъ; скажите мнѣ о дѣланіи вашемъ — въ чемъ оно и каково? Онѣ говорятъ ему: повѣдай намъ, отче, какое дѣланіе ты хочешь найти у насъ, когда каждая изъ насъ была съ мужемъ въ день сей?

Тогда старецъ положилъ имъ метаніе и умолялъ ихъ, говоря: откройте мнъ добродътель свою! Они сказали ему: мы по-мірскому чужія одна другой, но случилось намъ сочетаться бракомъ съ двумя братіями по плоти, и вотъ нынъ пятнадцать лътъ, какъ мы живемъ въ домъ семъ и не знаемъ, бранились ли мы когда-нибудь между собою или сказали дурное слово одна другой. Намъ приходило на мысль оставить мужей и вступить въ чинъ дъвственницъ, и мы сильно умоляли о томъ своихъ мужей, но они не согласились отпустить насъ. Не успъвши, такимъ образомъ, въ семъ намъреніи своемъ, мы положили завътъ между собою и Богомъ — до самой смерти не произносить устами своими никакого мірскаго слова. Услышавъ сіе, авва Макарій сказалъ: поистинъ — нъсть дъва или замужняя, монахъ или мірянинъ, ибо Богъ ищетъ сердечнаго расположенія и всъмъ подаетъ Святаго Духа.

- 11. Авва Пименъ говорилъ, что авва Антоній сказалъ объ аввъ Памво: тъмъ, что боялся Бога, онъ сдълалъ то, что Духъ Святый обиталъ въ немъ.
- 12. Авва Пименъ сказалъ: многіе изъ отцевъ нашихъ были кръпки въ подвижничествъ, но въ тонкости разсужденія — одинъ-одинъ.
- 13. Авва Пименъ говорилъ: три тълесныхъ подвига видъли мы въ аввъ Памво: неяденіе до вечера ежедневно, молчаніе и рукодъліе.
- 14. Разсказывали объ аввъ Пименъ: когда сидъли у него какіе-либо старцы и, разсуждая о старцахъ, называли авву Сисоя, онъ говорилъ: оставьте авву Сисоя, ибо дъла его невмъстительны для повъствованія.
- 15. Говорили объ аввъ Памво: какъ Моусей получилъ образъ славы Адамовой, когда прославилось лице его (Исх. XXXIV, 29), такъ и у аввы Памво лице сіяло, словно молнія, и былъ онъ какъ царь, сидящій на престолъ своемъ. Таковы же были и авва Силуанъ, и авва Сисой.
- 16. Когда авва Романъ приближался къ кончинъ, собрались къ нему ученики его и спрашивали его: какъ долж-

ны мы управляться? Старецъ отвътилъ: я не помню, чтобъ сказалъ кому-нибудь изъ васъ сдълать что-либо, если напередъ не приготовлялъ помысла своего не гнъваться, коль не сдълаютъ, что я скажу сдълать. Такимъ образомъ, все время наше мы прожили въ миръ.

- 17. Когда авва Сисой жиль на горѣ аввы Антонія, прислуживатель его замедлиль прійти къ нему, и около десяти мѣсяцевъ авва не видѣлъ человѣка. Ходя по горѣ, встрѣтилъ онъ фаранита, охотившагося за дикими звѣрями. Старецъ спросилъ его: откуда ты пришелъ и сколько времени ты здѣсь? Онъ отвѣтилъ: истинно, авва, одиннадцать мѣсяцевъ, какъ я здѣсь, и не видѣлъ ни однаго человѣка, кромѣ тебя. Услышавъ сіе, старецъ вошелъ въ келлію свою и билъ себя, говоря: вотъ Сисой! Ты думалъ, что сдѣлалъ чтонибудь, а еще не сдѣлалъ и того, что сдѣлалъ мірянинъ сей!
- Говорили объ аввъ Сисоъ, что, когда онъ приближался къ кончинъ, и сидъли при немъ отцы, лице его просіяло, какъ солнце, и онъ сказалъ имъ: вотъ авва Антоній пришелъ! Спустя немного, опять говоритъ: вотъ пришелъ ликъ пророковъ! И лице его просіяло еще болъе. Потомъ еще сказалъ: вотъ пришелъ хоръ Апостоловъ! Свътъ лица его удвоился, и онъ будто говорилъ съ къмъ-то. Старцы спросили его: съ къмъ ты бесъдуещь, отче? Онъ сказалъ: вотъ Ангелы пришли взять меня, и я прошу ихъ, чтобъ они оставили меня нъсколько покаяться. Старцы говорятъ ему: ты не имъешь нужды нести покаяніе, отче. Но онъ сказаль имъ: истинно я не знаю, положилъ ли еще начало. Тогда всъ познали, что онъ совершенъ. Потомъ опять стало лице его какъ солнце, и на всъхъ напалъ страхъ, а онъ сказалъ имъ: видите — Господь пришелъ и говоритъ: несите ко Мнъ сосудъ пустыни! И тотчасъ предалъ духъ свой, ставъ какъ молнія, и храмина исполнилась благоуханія.
- 19. Тотъ же авва Сисой, сидя въ келліи своей, всегда затворяль двери.
- 20. Нъкто спросиль авву Сисоя объ аввъ Памво, и онъ сказаль: Памво великъ быль въ дълахъ своихъ.

- 21. Одинъ изъ отцевъ сказывалъ: нъкто, бесъдуя однажды съ аввою Силуаномъ, увидълъ, что лице его и тъло просіяли, какъ у Ангела, и палъ на лице свое. Авва же сказалъ, что и другіе имъютъ даръ сей.
- 22. Говорили объ аввъ Сарматъ, что часто, съ совъта аввы Пимена, по сорокъ дней проводилъ онъ въ постъ, и дни эти проходили предъ нимъ, какъ ничто. Авва Пименъ, придя къ нему, спросилъ: скажи мнъ, что узрълъ ты, подъемля такой трудъ? Онъ отвътилъ ему: ничего. Авва Пименъ говоритъ ему: я не оставлю тебя, если ты не скажешь мнъ. Тогда онъ сказалъ: одно только я увидълъ, что, когда скажу сну: поди, онъ отходитъ, а когда скажу: приди, приходитъ.
- 23. Авва Матой говориль объ аввъ Тиооъ, что ни одинъ человъкъ не можетъ отверсти уста свои на него за что-либо, но какъ чистое золото стоитъ ровно на въсахъ, такъ и авва Тиоой.
- 24. Авва Филоритъ сказалъ, что съ тѣхъ поръ, какъ я возродился водою и духомъ, и доселѣ не вкушалъ я даромъ чернаго хлѣба, но отъ трудовъ своихъ, отъ дѣла рукъ своихъ раздалъ прокаженнымъ двѣсти златицъ. Былъ же онъ весьма скорый каллиграфъ, и не переставалъ писатъ даже на восьмидесятомъ году возраста своего, а между тѣмъ умомъ никогда не отступалъ отъ Бога.
- 25. Авва Псенеаисій, авва Суръ и авва Псой сказывали: слушая слово отца нашего Пахомія, мы весьма назидались, будучи возбуждаемы имъ къ ревности о добрыхъ дълахъ. Видя же, что и тогда, когда онъ молчитъ, дъло его служитъ словомъ, мы удивлялись и говорили другъ другу: мы думали, что всъ святые отъ чрева матерей своихъ сотворены Богомъ святыми и неизмънными, а не свободными, и что гръшники не могутъ житъ благочестно, будучи созданы таковыми. Но теперь видимъ ясно благодатъ Божію на семъ отцъ нашемъ, что, происходя отъ еллинскихъ родителей, онъ сдълался столько богочестивымъ и столько украшеннымъ всъми добродътелями. Не можемъ ли и всъ мы

послъдовать ему, какъ онъ послъдуетъ святымъ? И не написано ли: пріидите ко мнъ вси труждающіися и обремененніи, и Азъ упокою вы (Мө. XI, 28)? Итакъ, поживемъ съ человъкомъ симъ и умремъ съ нимъ, ибо онъ правымъ путемъ ведетъ насъ къ Богу.

- 26. Говорили объ аввъ Оръ, что онъ не только никогда не лгалъ, не божился и не клялъ человъка, но даже и не говорилъ безъ нужды.
- 27. Авва Оръ говорилъ ученику своему: смотри, никогда не вноси чуждаго слова въ келлію сію.
- 28. Говрили объ аввъ Оръ и аввъ Өеодоръ, что они всегда полагали благія начала и непрестанно благодарили Бога.
- 29. Быль одинъ отшельникъ, пасшійся вмѣстѣ съ буйволами. Онъ помолился Богу, говоря: Господи! Вразуми меня, чего мнѣ не достаетъ? И пришелъ къ нему гласъ: поди въ такую-то киновію и дѣлай, что тебѣ прикажутъ. Онъ пошелъ и остался тамъ. Онъ не умѣлъ исполнять послушаній, лежащихъ на братіяхъ, и младшіе начали учить его тому, говоря: сдѣлай то простецъ; сдѣлай это юродивый старецъ. Въ скорби онъ опять началь молиться Богу: Господи! Я не умѣю служить людямъ, пошли меня опять къ буйволамъ. И отпущенный Богомъ, онъ опять пошелъ въ поле пастись съ буйволами.
- 30. Старецъ разсказывалъ, что одинъ старецъ, жившій въ пустынъ и много лътъ работавшій Богу, помолился такъ: Господи! Удостовърь меня, угодилъ ли я Тебъ? И увидълъ Ангела, который сказалъ ему: ты еще не сдълался такимъ, каковъ огородникъ, живущій въ такомъ-то мъстъ. Удивясь тому, старецъ сказалъ себъ: пойду въ городъ повидать его и узнатъ, какое проходитъ онъ дъланіе, что превзошелъ дъланіе и трудъ столькихъ лътъ моихъ? Итакъ, старецъ пошелъ въ то мъсто, о которомъ слышалъ отъ Ангела. Найдя человъка того, сидящимъ и продающимъ овощи, онъ просидълъ съ нимъ весь остатокъ дня. Когда же онъ окончилъ продажу, старецъ спросилъ его: можешь ты, братъ, при-

нять меня въ келлію свою на ночь сію? Съ великой радостію онъ принялъ его, а когда пришли они въ келлію, и огородникъ сдълалъ все къ успокоенію старца, тотъ сказалъ ему: сдълай милость, брате, скажи мнъ объ образъ житія твоего. Онъ не хотълъ открыть того, но старецъ не переставалъ просить его. Наконецъ, убъжденный его неотступностію, онъ сказалъ: я всегда ъмъ вечеромъ, отъ продажи оставляя себъ только на пищу, а прочее раздаю бъднымъ и, если приму кого изъ рабовъ Божіихъ, на нихъ иждиваю то. Вставая утромъ и садясь за рукодъліе, говорю: весь городъ сей, отъ малаго до большого, войдутъ въ царствіе ради праведныхъ дълъ своихъ, одинъ я наслъдую муку за гръхи мои; также и вечеромъ опять говорю то же слово. Выслушавъ сіе, старецъ сказалъ ему: хорошо и сіе дъланіе, однако жъ оно не сильно превзойти мои труды столькихъ лътъ. Когда съли они вкусить, услышалъ старецъ пъніе на улицъ, ибо келлія его была на хорошемъ мъстъ, и спросилъ его: столько желая жить по Богу, какъ остаешься ты на мъстъ семъ? Ужели ты не смущаешься, слыша пъсни сіи? Онъ отвътиль ему: увъряю тебя, авва, что я никогда не смущался и не соблазнялся тъмъ. Услышавъ это, старецъ говоритъ ему: что же ты помышляешь въ сердцъ своемъ, когда слышишь ихъ? Онъ сказалъ: что всъ пойдутъ въ царствіе. Услышавъ сіе, старецъ удивился и сказаль: вотъ дъланіе, которое превышаетъ трудъ столькихъ лътъ моихъ. Потомъ, положивъ метаніе, сказалъ: прости мнъ, братъ, я еще не достигъ въ мъру сію, — и ничего не вкусивъ, удалился опять въ пустыню.

31. Нъкто изъ отцевъ разсказываль, что жили два друга-купца, родомъ изъ Апоніи, торговавшіе на чужой сторонъ, одинъ изъ которыхъ былъ богатъ, а другой — посредственнаго состоянія. У богатаго была жена, весьма красивая и цъломудренная, какъ показали дъла ея. Когда скончался мужъ ея, а другъ его возжелалъ взять ее себъ въ жены, однако стыдился сказать о томъ, опасаясь не получить согласія, она, будучи разумна, поняла то и сказала ему: господинъ Самсонъ! (ибо таково было его имя) вижу, что ты

имъешь помыслы, но скажи мнъ, что у тебя, и я можетъ быть удовлетворю тебя. Сначала онъ стыдился сказать, но потомъ открылся ей и просилъ согласиться быть его женою. Она говоритъ ему: если сдълаешь, что я велю тебъ, то я согласна. Онъ отвътилъ: сдълаю, что ни прикажешь. Она сказала: поди въ лавку свою и постись, пока ни позову, и я также ничего не вкушу, пока ни позову тебя. Онъ согласился. Она не опредълила, когда позоветъ его, и онъ думалъ, что это будетъ въ тотъ же день, а между тъмъ прошелъ день, другой и третій, и она не звала его, впрочемъ, онъ терпълъ по страсти ли къ ней или такъ ужъ устроилъ Богъ и подалъ ему терпъніе, въдавшій, куда намъренъ позвать его, ибо онъ впослъдствіи сдълался Его сосудомъ избраннымъ. На четвертый день она послала за нимъ, но онъ такъ истощалъ, что не могъ уже идти пешкомъ, и былъ принесенъ къ ней. Она приготовила трапезу и, постлавши постель, говоритъ ему: вотъ трапеза и постель! Куда повелишь, туда и обратимся. Онъ отвътилъ ей: умоляю тебя, сжалься надо мной и дай мнъ немного поъсть, потому что я умираю отъ голода и отъ крайняго истощенія даже не знаю, что есть жена. Тогда она говоритъ ему: видишь, когда ты взалкалъ, то и мнъ, и всякой другой женъ, и удовольствію предпочель пищу. Итакъ, когда будутъ у тебя такіе помыслы, пользуйся симъ лъкарствомъ и избавишься отъ всякаго неумъстнаго помысла, ибо, повърь мнъ, послъ мужа моего я не сочетаюсь ни съ тобою, ни съ другимъ къмъ, но подъ покровомъ Христовымъ уповаю навсегда пребыть вдовою. Тогда, умилясь и удивясь ея разуму и цъломудрію, онъ сказалъ ей: такъ какъ Господь благоволилъ призръть на меня и спасти меня чрезъ твое благоразуміе, то что ты посовътуешь мнъ сдълать? Она, не полагаясь на юность и красоту и опасаясь, какъ бы и самой не пострадать когда-либо отъ того же, говоритъ ему: думаю, что ты никого не любишь болъе меня Бога ради. Онъ сказалъ: истинно такъ. Она продолжила: и я истинно по Богу люблю тебя, но такъ какъ есть Владычній гласъ, глаголющій: аще кто грядеть ко мню, и не возненавидить

отца своего, и матерь, и жену, и чадъ, и братію, и сестръ, еще же и душу свою, не можетъ Мой быти ученикъ (Лк. XIV, 26), то отдалимся другъ отъ друга, чтобъ и тебъ вмѣнилъ Господь, что ты ради Него отрекся жены, и мнѣ, что ради Него отреклась мужа. Вотъ въ странъ нашей, въ Апоніи, есть монастырь затворниковъ, и ты, если искреннъ желаешь спастись, тамъ отрекись міра и истинно угодишь Богу. Онъ тотчасъ, оставивъ все имѣніе свое, устремился въ тотъ монастырь, жилъ въ немъ до самой кончины своей и содълался искуснымъ, имъя чистый умъ и духовно созерцая спасительныя вещи. Все сіе самъ авва Самсонъ повъдалъ тому, кто о томъ разсказывалъ.

32. Одинъ изъ отшельниковъ разсказывалъ братіямъ, живущимъ въ Раиоъ, гдъ были семьдесятъ финиковъ, при которыхъ Мочсей имъль станъ съ народомъ своимъ, когда вышли они изъ Егупта: помыслилъ я нъкогда пойти во внутреннъйшую пустыню — не найду ли тамъ кого еще пустыннъе меня живущаго и работающаго Богу. Прошедши четыре дня и четыре ночи, нашелъ я пещеру и увидълъ сидящаго въ ней человъка. Постучалъ по обычаю монашескому, но онъ не двигался, ибо былъ мертвъ. Нисколько не подумавъ, я вошелъ, взялъ его за плечо, и онъ тотчасъ разсыпался и превратился въ прахъ. Посмотръвъ по сторонамъ и увидъвъ киновій, я коснулся его, и онъ тоже разсыпался и обратился въ ничто. Изумясь тому, я вышелъ вонъ и нашелъ другую пещеру и слъды мужа. Воодушевившись, приблизился къ пещеръ и постучалъ, но опять мнъ никто не отозвался. Я вошель и не нашель никого. Ставъ внъ пещеры, я сказалъ себъ: конечно, должно прійти сюда рабу Божію, гдъ бы онъ ни былъ. И когда насталъ день, я увидълъ — идутъ буйволы и рабъ Божій, нагой, у котораго стыдныя части тъла прикрывались волосами. Приближаясь ко мнъ и думая, что я духъ, онъ сталъ на молитву, ибо, какъ говорилъ мнъ послъ, много былъ искушаемъ отъ духовъ. Уразумъвъ то, я сказалъ ему: я человъкъ, рабъ Божій! Посмотри на слъды мои, осяжи меня, ибо я — плоть и кровь.

Когда послъ аминь онъ посмотрълъ на меня, то весьма утъшился и, введши въ пещеру, спросилъ: какъ ты пришелъ сюда? Я отвътилъ: я пришелъ въ пустыню сію, чтобъ поискать рабовъ Божіихъ, и Господь не лишилъ меня желаемаго мною. Потомъ и я спросилъ его: а ты какъ пришелъ сюда? Сколько уже лътъ здъсь? Какъ питаешься? Какъ, будучи нагъ, не имъешь нужды въ одъяніи? Онъ сказалъ: я былъ въ Өиваидской киновіи, и дъломъ моимъ было приготовлять льняной холстъ. Пришелъ мнъ помыслъ, говорящій: выйди отсюда и живи особо. Тамъ сможешь ты безмолвствовать и принимать странниковъ и тъмъ большую пріобрътешь награду. Сложившись съ помысломъ симъ, я испыталъ его и дъломъ — устроилъ монастырь и собралъ подчиненныхъ. Я добываль много и все пріобрътенное раздаваль бъднымъ и странникамъ. Но врагъ нашъ діаволъ, позавидовавъ, какъ и всегда, будущему мнъ воздаянію за то, что труды свои я обращаль въ славу Божію, подложиль одной дъвственницъ, заказавшей мнъ работу, заказать мнъ еще, когда я окончилъ и отдалъ работу. Отсюда родилась привычка и излишняя дерзость, далъе пожатіе рукъ, смъхъ и объятіе, и, наконецъ, мы — несчастные — родили беззаконіе. Проведя въ семъ паденіи съ нею шесть мъсяцевъ, я помыслилъ, что, нынъ ли завтра ли, непремънно долженъ я умереть и подпасть въчному мученію, ибо если растлившій жену мужа подлежитъ казни и мученію, то какихъ мукъ достоинъ растлившій рабу Божію?! Итакъ, оставивъ все женъ, я тайно убъжалъ въ пустыню сію. Здъсь нашелъ я пещеру, источникъ и финикъ, который даетъ мнъ въ годъ двънадцать вътвей съ плодами — въ каждый мъсяцъ по одной вътви, плодовъ съ которой достаточно для меня на тридцать дней. Потомъ, спустя довольно времени, выросли у меня долгіе волосы, и, когда износились одежды, я сталъ прикрывать ими сколько можно и должно тъло мое. Я опять спросилъ его: вначалъ трудно было тебъ здъсь? Онъ отвътилъ: вначалъ я сильно страдалъ печенью, такъ что не могъ стать на правило и лежа вопіяль ко Всевышнему. Когда находился я въ

крайнемъ разслабленіи и не могъ даже двинуться, вошель въ пещеру мужъ и, ставъ подлѣ меня, спросилъ: чѣмъ ты страдаешь? Укрѣпленный имъ нѣсколько, я сказалъ, что страдаю печенью и показалъ ему мѣсто. Онъ сложилъ пальцы свои впрямь и, разсѣкши мѣсто то какъ бы мечемъ, вынулъ печень и показалъ мнѣ раны на ней. Потомъ очистилъ ее рукою и, положивъ на прежнее мѣсто, закрылъ рану и сказалъ: вотъ теперь ты сталъ здоровъ, работай же Владыкѣ Христу, какъ должно. Съ тѣхъ поръ я сталъ здоровъ и безтрудно провожу здѣсь дни мои. Долго я просилъ его, чтобъ онъ позволилъ мнѣ жить въ прежде виденной мною келліи, но онъ сказалъ, что я не смогу стерпѣть здѣсь ярости демоновъ. Разсудивъ то же и самъ, я просилъ его, помолившись, отпустить меня. Онъ помолился и отпустилъ. Сіе разсказалъ я вамъ пользы ради.

33. Подобное сему сказывалъ и другой старецъ, учиненный потомъ епископомъ въ городъ Оксиринхъ, какъ бы слово кого-то другаго, разсказавшаго ему такой случай, но то былъ онъ самъ: вздумалось мнѣ нѣкогда пойти во внутреннъйшую пустыню, гдъ обитаетъ родъ магиковъ, посмотръть, не найду ли тамъ какого смиренника, работающаго Богу, и, взявши немного сухаго хлъба и воды дня на четыре, началь шествіе. По прошествіи четырехь дней пища моя истощилась и я недоумъвалъ, что дълать, но, воодушевясь, предался въ волю Божію и шель еще четыре дня безъ пищи. Наконецъ отъ неяденія и путнаго труда силы мои истощились, и я легъ на землю, какъ полумертвый. Тогда пришелъ кто-то и коснулся пальцемъ устъ моихъ, и я тотчасъ столько укръпился, будто не путешествовалъ и не истощался голодомъ, потому всталъ и пошелъ далъе въ пустыню. Черезъ четыре дня я опять изнемогъ и сталъ молиться, простерши руки къ небу. И вотъ прежній мужъ опять коснулся перстомъ своимъ устъ моихъ и снова укръпилъ меня. Черезъ семнадцать послъ того дней я нашелъ, наконецъ, келлію, при ней воду, финикъ и стоящаго старца, у котораго головные волосы служили одеждою. Онъ быль весь съдъ

и страшенъ видомъ. Увидъвъ меня, онъ сталъ на молитву, и по окончаніи ее, сказавъ аминь, узналъ, что я человъкъ. Потомъ, взявъ меня за руку, спрашивалъ: какъ ты дошелъ сюда? Что въ міръ? Свиръпствуютъ ли гоненія? Я сказаль: помощію васъ, истинно работающихъ Богу, я прошелъ пустыню сію, а что до гоненій, то они утихли благодатію Христовою. Разскажи же и ты мнъ, какъ зашелъ сюда? Онъ горько воздохнуль и началь говорить: я быль епископомъ. Настало гоненіе, и я, убоясь предлежащихъ мнъ мученій, принесъ жертву, но потомъ, пришедши въ себя, я позналъ свое беззаконіе и осудиль себя на смерть въ пустынъ сей. И вотъ уже сорокъ девять лътъ живу я здъсь, каясь и молясь, да оставится мнъ гръхъ мой. Жизнь же мою благоволиль Господь поддержать симъ финикомъ, а увъренія въ прощеніи гръха я не получаль до сорока восьми лътъ и быль утъшенъ уже въ настоящемъ году. Сказавъ сіе, онъ быстро поднялся и выбъжаль вонь, сталь на молитву и молился довольно долго. Окончивъ молитву, онъ опять пришелъ ко мнъ, и въ изумленіи и страхъ смотрълъ я на лице его, ибо оно было, какъ огонь. Онъ сказалъ мнъ: не бойся, Господь послаль тебя похоронить тъло мое, — и со словомъ симъ предалъ духъ. Я разорвалъ свой левитонъ и половину оставилъ себъ, а другою обернулъ святое тъло его и предаль землъ. Тотчасъ финикъ засохъ, и келлія пала. Я долго со слезами молился Богу, чтобъ Онъ возстановиль для меня финикъ и тъмъ благословилъ меня провести остатокъ дней моихъ на мъстъ томъ, но такъ какъ того не было, то я сказалъ себъ: нътъ на сіе воли Божіей, — и, помолясь, устремился въ мъсто населенное. И вотъ тотъ же мужъ, который касался устъ моихъ прежде, пришелъ опять и укръпилъ меня. Придя къ братіямъ, я разсказалъ имъ о томъ и убъждалъ не отчаиваться, но съ терпъніемъ искать Бога.

34. Разсказывалъ нъкто изъ отцевъ: въ одномъ селеніи скончался епископъ. Поселяне пришли къ архіепископу и просили рукоположить имъ новаго епископа, и тотъ сказалъ имъ: дайте мнъ того, кого вы считаете достойнымъ па-

сти стадо Христово, и я рукоположу его вамъ въ епископа. Они отвътили: мы не знаемъ такого, но примемъ того, кого ангель твой подасть намь. Архіепископь спросиль: всъ вы здъсь? Они отвътили: нътъ. Онъ сказалъ имъ: идите, соберитесь всъ и придите ко мнъ, чтобъ епископъ вашъ былъ избранъ съ согласія всъхъ. Они собрались всъ и пришли къ нему, прося рукоположить имъ епископа. Архіепископъ сказалъ имъ: дайте мнъ того, кого желаете, и я рукоположу его. Но они повторили: не примемъ иного, а того, кого подастъ намъ ангелъ твой. Онъ спросилъ: всъ вы здъсь? Они отвътили: мы всъ здъсь. Онъ еще спросилъ: никто изъ васъ не остался? Они сказали: никто, кромъ того, который держитъ осла нашего головы. Тогда архіепископъ спросиль: согласитесь ли вы на того, кого я назначу? Они всъ сказали: согласимся и просимъ святыню твою дать намъ именно того, о комъ извъститъ тебя Богъ. Архіепископъ велелъ ввести того, который внъ держалъ осла головы, и спросилъ ихъ: согласитесь, если я сего рукоположу вамъ въ епископа. Они отвъчали: согласимся, согласимся. Онъ рукоположилъ имъ его, и они съ великою радостію возвратились съ нимъ въ село свое. Въ селеніи семъ случилось бездождіе. Новопоставленный епископъ умолялъ Бога ниспослать имъ дождь, и Богъ сказалъ ему: пойди утромъ къ такимъ-то воротамъ и, кто будетъ входить первымъ, удержи его. Онъ помолится, и будетъ дождь. Епископъ такъ сдълалъ. Пошелъ съ клиромъ своимъ къ тъмъ воротамъ и сталъ при нихъ. Вотъ идетъ старецъ съ ношею дровъ для продажи. Епископъ всталъ и остановиль его. Старецъ сложиль связку дровъ, и епископъ сталь просить его: помолись, авва, чтобъ пришелъ дождь. Старецъ помолился, и дождь тотчасъ пошелъ, какъ изъ хлябій небесныхъ, и не пересталъ бы, если бъ старецъ не помолился опять. Послъ сего епископъ сказаль ему: сдълай милость, авва! Пользы ради разскажи намъ жизнь свою, чтобъ и насъ подвигнуть на ревность къ добродътели. Старецъ сказалъ: прости мнъ, владыко! Какъ видишь, я выхожу и нарубаю себъ небольшую связку дровъ. Продавши ее, не оставляю себъ болъе, чъмъ на два хлъба, кои съъдаю, а остальное раздаю бъднымъ. Ночую въ церкви и на другой день опять выхожу и поступаю также. Если случится зима — два и три дня остаюсь безъ пищи, пока опять не настанетъ хорошее время, и я смогу выйти и нарубить себъ дровъ. Епископъ съ клиромъ своимъ получили великую пользу и прославили Бога. А старцу епископъ сказалъ: ты истинно исполнилъ слово Писанія: пришлецъ азъ есмъ на земли (Пс. CXVIII, 19).

35. Одинъ изъ отцевъ просилъ Бога открыть ему, въ какую мъру достигъ онъ. И Богъ открылъ ему: въ такой-то киновіи есть братъ, который лучше тебя. Старецъ пошелъ въ ту киновію, гдъ его встрътили съ радостію всъ и самъ игуменъ. Старецъ сказалъ: я хочу видъть и цъловать всъхъ братій. Игуменъ приказалъ собраться всъмъ, и всъ пришли, кромъ того, о комъ получилъ извъщение старецъ. Онъ спросиль ихъ: есть еще какой-нибудь братъ? Говорятъ ему: есть, но онъ дурачокъ и копается въ саду. Старецъ попросиль позвать его, и его позвали. Увидъвъ его, старецъ всталъ и цъловалъ его, а отведя въ сторону, спросилъ: открой намъ, какое имъешь ты дъланіе? Братъ отвъчаль: я — человъкъ безумный. Но послъ усиленныхъ прошеній старца, сказалъ наконецъ: не знаю, что дълаетъ со мною авва мой и какой искусъ употребляетъ для меня, но всякій день обръзаетъ онъ вервь рогожи, которую я сплетаю, и вотъ тридцать лѣтъ я терплю это, никогда не попуская помыслу своему имъть что-либо на авву, но всегда съ терпъніемъ опять сплетаю верви, благодаря Бога. Услышавъ сіе, старецъ удивился, ибо это показывало и прочее дъланіе его.

36. Двое изъ отцевъ, великіе старцы, проходя скитскую пустыню, услышали стонъ изъ-подъ земли и, найдя входъ въ пещеру, вошли и увидъли тамъ святую дъвустарицу, лежавшую на землъ, и спросили: когда пришла ты сюда, старица, и кто прислуживаетъ тебъ? — ибо въ пещеръ не было никого, кромъ ея одной, лежавшей въ болъзни. Она отвътила: тридцатъ восемь лътъ я провела въ пещеръ сей, работая Христу и питаясь растеніями. Я ни-

когда не видала здъсь ни однаго человъка, кромъ васъ. Васъ же Богъ послалъ похоронить тъло мое. Сказавъ сіе, она почила. Старцы прославили Бога и, похоронивъ тъло ея, удалились.

- 37. Разсказывали объ одномъ отшельникъ: вышелъ онъ однажды въ пустыню въ одномъ левитонъ и ходилъ три дня, потомъ, войдя на одинъ камень, увидълъ внизу траву и человъка, пасшагося подобно звърямъ; сошелъ онъ потихоньку и схватилъ его. Старецъ былъ нагъ, и поскольку не могъ вынести духа человъческаго, вырвался и побъжалъ. Братъ погнался за нимъ и кричалъ: я гонюсь за тобою ради Бога, подожди меня! Старецъ обернулся и сказалъ: и я ради Бога бъгу отъ тебя. Тогда братъ сбросилъ левитонъ и опять погнался за нимъ. Увидъвъ, что онъ сбросилъ одежду, старецъ принялъ его и сказалъ: когда отбросилъ ты все вещество міра сего, я охотно подождалъ тебя. Братъ просилъ его: отче! Скажи мнъ слово, какъ спастись? Онъ сказалъ ему: бъгай людей и спасешься.
- 38. Въ одномъ мъстъ монашествовали два единомысленныхъ брата. Они проводили жизнь въ крайнемъ подвижничествъ и во всякихъ добродътеляхъ. Случилось одному изъ нихъ сдълаться киновіархомъ, а другому остаться отшельникомъ. Сей послъдній, достигши совершенства въ подвижничествъ, началъ творить великія чудеса, исцъляль бъсноватыхъ и предрекаль будущее. Сдълавшійся изъ аскетовъ киновіархомъ, услышавъ, что единомышленникъ его сподобился такихъ даровъ, уединился отъ людей на три недъли и прилежно молилъ Бога открыть ему, отчего тотъ чудодъйствуетъ и сталъ славенъ у всъхъ, а онъ ничего такого не удостоенъ? И явился ему Ангелъ Господень, говоря: тотъ живетъ ради единаго Бога, воздыхаетъ и плачетъ предъ Нимъ день и ночь, терпитъ алчбу и жажду ради Господа, а ты при трудахъ своихъ имъешь общество братій, и для тебя достаточно утъшенія человъческаго.
- 39. Говорили о скитянахъ, что они не превозносились, когда одинъ превосходилъ другаго въ добродътеляхъ.

Всѣ они были подвижники, и одинъ вкушалъ черезъ два дня, другой — черезъ четыре, а иной черезъ недѣлю, были и такіе, кои не тили. И кратко сказать — были украшены всѣми добродѣтелями.

- 40. Старецъ говорилъ: не должно ни о чемъ пещись, кромъ страха Божія. Я, говорилъ онъ, хотя и бываю принуждаемъ пещись о потребностяхъ плоти, но никогда прежде времени не думаю о томъ.
- 41. Старецъ сказалъ: какъ посуда почернъваетъ и опять вычищается, такъ и върующіе, хотя и чернятся, когда гръшатъ, но черезъ покаяніе опять просвътляются. По этой причинъ въра справедливо уподобляется полудчику<sup>1</sup>.
- 42. Старецъ говорилъ: сразу послъ монашескаго отреченія отъ міра не попускается ни діаволу, ни его демонамъ сильно искушать человъка для того, чтобъ, падши, онъ не былъ крайне пораженъ тъмъ и чтобъ не обратился бы тотчасъ въ міръ. Когда же монахъ преуспъетъ нъсколько, и временемъ и дъломъ, тогда попускаются на него брани плотскихъ пожеланій и страстей. И тогда смущаемый ими человъкъ имъетъ нужду смиряться, и плакать, и себя однаго осуждать и укорять, и такимъ образомъ, чрезъ искушенія, онъ поучается терпънію, опытности и разсужденію, всегда прибъгая къ Богу со слезами. Другіе же, не имъя разсужденія, поражались искушеніями до чрезмърности и, теряя умъ, сами ръзались ножемъ или низвергались въ пропасти отъ крайней печали и отчаянія. Подобное же дълали нъкоторые изъ смущаемыхъ демонами блуда или хуленія: одни изъ жегомыхъ похотію отръзали уды свои, а иные брали женъ, увлеченные сатаною посредствомъ сильнаго движенія блудной страсти. Итакъ, будемъ приучать себя не отчаиваться и не малодушествовать, но паче терпъть, благодушествовать и благодарить Бога во всякомъ искушеніи, тъснотъ и насиліи отъ діавола, ибо благодареніе Богу разрушаетъ всъ хитрости врага. Какъ руки, запачканныя смолою, не иначе

 $<sup>^{1}</sup>$  Лудильщику.

очищаются, какъ елеемъ, такъ и мы духовно алчемъ милости и человъколюбія Спаса нашего Іисуса Христа и очищаемся отъ оскверняющихъ насъ гръховъ, благоприступаемъ съ дерзновеніемъ къ милосердію Его и спасаемся.

- 43. Братъ! Безъ труда нельзя жить и безъ подвига увънчаться. Потрудись, подвизаясь о спасеніи, и непрестанно молись, и поможетъ тебъ Богъ, желающій встьмъ... спастися и въ разумъ истины пріити (1 Тим. II, 4).
- 44. Одинъ братъ пришелъ ко врачу и спросилъ: есть ли такое зеліе, которое бы могло уврачевать множество гръховъ моихъ? Врачъ сказалъ: есть, и слушай: пойди возьми корень духовной нищеты, цвътовъ смиренія, листьевъ терпънія и вътвей молитвы, смъшай все сіе и сотри въ ступкъ терпънія и послушанія, просъй въ ръшетъ благихъ помысловъ, всыпь въ сосудъ чистой совъсти и облей токами чистыхъ слезъ, потомъ возжги подъ нимъ пламень божественной любви и, когда вскипитъ, перелей въ сосудъ разсужденія и размъшай то благодареніемъ. Наконецъ черпай лжицею сердечнаго сокрушенія и утирайся платкомъ исповъданія. Такимъ образомъ ты очистишь множество гръховъ своихъ.
- 45. Старцы говорили: какъ огнь сожигаетъ древо, такъ дѣло монаха должно сожигать страсти.
- 46. Братія одной киновіи говорили о братѣ того монастыря, что онъ имѣлъ слѣдующія три добродѣтели преимущественно предъ всѣми монахами: великій постъ, долгое бдѣніе и большое рукодѣліе.
- 47. Говорили объ одномъ старцъ, что онъ пасся при Мертвомъ моръ и семьдесятъ лътъ провелъ нагой, питаясь одними травами.
- 48. Говорили объ одномъ старцъ, жившемъ въ Скитъ, что онъ имълъ такое правило: ночью четыре часа спалъ, четыре стоялъ на правилъ, четыре работалъ и днемъ работалъ до шестаго часа, отъ шестаго до девятаго читалъ

<sup>1</sup> См. также апофеегму 7.

и наръзалъ себъ вътви, потомъ приготовлялъ пищу и исправлялъ другое, нужное въ келліи. Такъ проводилъ онъ всъ дни жизни своей.

- Старецъ сказалъ: стыдъ и безстрашіе часто приводятъ въ гръхъ.
- Опять сказаль: если ты, человъкъ, восхочешь жить по закону Божію, то въ Законодателъ найдешь Воздаятеля.
- 51. Опять сказаль: если восхочешь добровольно преступать заповъди Божіи, то найдешь діавола споспъшникомъ себъ въ паденіи.
- Старецъ говорилъ: безпопеченіе, молчаніе и сокровенное поученіе рождаютъ чистоту.
- Старецъ сказалъ: пчела, куда ни полетитъ, вездъ творитъ медъ; такъ и монахъ, куда ни пойдетъ, творитъ дъло Божіе.
- 54. Опять говориль: сатана есть вервеплетецъ поколику доставляешь ему пеньки, потолику плететъ. Сіе сказалъ онъ о помыслахъ.
- 55. Старецъ еще говорилъ: когда братъ хочетъ пойти къ брату, то демонъ оглаголанія или упреждаетъ его тамъ, или приходитъ послѣ него къ тому брату.
  - 56. Еще сказаль: лъниваго и празднаго не хочетъ Богъ.
- Старецъ говорилъ: отдай произволеніе и получишь силу.
- 58. Старецъ сказалъ: благодареніе предъ Богомъ о безсиліи ходатайствуетъ.



Видъ монастыря св. великомученика Георгія въ старомъ Каиръ

#### Глава XXII

## СОБЕСѢДОВАНІЕ СВЯТЫХЪ СТАРЦЕВЪ, ВЪ ВОПРОСАХЪ И ОТВѢТАХЪ, ВЕСЬМА ДУШЕ-СПАСИТЕЛЬНОЕ

- 1. Вопросъ. Какъ монаху должно пребывать въ келліи своей? Отвътъ. Должно удаляться отъ знакомства со многими людьми, чтобъ при упраздненіи помысла отъ всего, вселилось въ него въдъніе Господа.
- 2. Вопросъ. Кто есть монахъ? Отвътъ. Монахъ есть голубь. Какъ голубь, возлетающій въ свое время на воздухъ и простирающій крылья свои, если долго замъдлитъ внъ гнъзда своего, избитый кровожадными птицами теряетъ благообразіе свое, такъ и монахъ, выходящій на собраніе церковное и разпростирающій помыслы свои, если замъдлитъ долго внъ келліи своей, то избитый демонами подвергается омраченію помысловъ и теряетъ свътлость ихъ.
- 3. Вопросъ. Какимъ помысломъ извергаетъ діаволъ монаха изъ келліи? Отвътъ. Діаволъ есть обаятель. Какъ обаятель очаровательными словами выманиваетъ звъря изъ норы его, поймавши, водитъ по улицамъ города и предаетъ поруганію людей, а потомъ, когда онъ устаръетъ, сжигаетъ или топитъ, такъ и помыслы влекутъ монаха оставить келлію свою и подвергаютъ его тому же.
- 4. Вопросъ. Если монахъ выйдетъ по послушанію, и встрътится ему на дорогъ женщина, какъ можетъ онъ избъжать блудной брани? Отвътъ. Брани избъжать не можетъ, а дъла можетъ избъжать, если будетъ молчать въ часъ встръчи, ибо какъ отъ удара огнива о кремень разжжется искра, такъ отъ бесъды жены съ мужемъ гръхъ.
- 5. Вопросъ. Какимъ помысломъ сходитъ въ человъка блудъ? Отвътъ. Ни одинъ, ни два, ни пять, ни десять помысловъ не опредълены для блуда, ибо всъ помыслы діавола имъютъ сокровеннымъ въ себъ блудъ.

- 6. Вопросъ. Хорошо ли имъть два хитона? Отвътъ. Имъть два хитона и не имъть погибельной злобы хорошо. Тъло имъетъ нужду въ покровъ, имъя же нужное и достаточное, сими довольны будемъ.
- 7. Вопросъ. Какъ должно совершать служеніе псалмопънія и какова мъра поста? Отвътъ. Ничего болъе не должно творить, кромъ заповъданнаго, ибо многіе, желая большаго, послъ не могли совершать и малаго.
- 8. Вопросъ. Если братъ попроситъ меня къ себъ, чтобъ выпить чашу вина, хорошо ли идти къ нему? Отвътъ. Бъги отъ винопитія, какъ серна отъ тенетъ, ибо многіе отъ сего впадали въ ровъ помысловъ.
- 9. Вопросъ. Если смутитъ меня братъ, хочешь ли, чтобъ я положилъ ему метаніе? Отвътъ. Положи ему метаніе и отсъки себя отъ него, ибо имъемъ авву Арсенія, который говорилъ: со всъми имъй любовь и отъ всъхъ удаляйся.
- 10. Вопросъ. Что значитъ для человъка принести жертву благодаренія въ церковь? Отвътъ. Дъло сіе есть сокровище, полагаемое предъ лице Божіе. И что повергаешь здъсь, то вытекаетъ горъ.
- 11. Вопросъ. Хочу быть мученикомъ Бога ради. Отвътъ. Если во время нужды заступитъ кто ближняго, то это равно пещи трехъ отроковъ.
- 12. Вопросъ. Почему блудъ такъ влечетъ человѣка? Отвѣтъ. Потому что діаволъ знаетъ, какъ блудъ отчуждаетъ насъ отъ Святаго Духа, ибо слышитъ, что говоритъ Господъ: не имать Духъ Мой пребывати въ человъцъхъ сихъ... зане суть плоть (Быт. VI, 3).
- 13. Вопросъ. Какъ должно безмолвствовать въ келліи? Отвътъ. Сидя въ келліи, отнюдь не должно имъть памяти о человъкъ.
- 14. Вопросъ. Итакъ, какое же должно имъть дъланіе, чтобъ имъ непрестанно занято было сердце? Отвътъ. То совершенное дъланіе монаха, чтобъ всегда неразсъянно внимать Богу.

- 15. Вопросъ. Какъ умъ долженъ отгонять злые помыслы? Отвътъ. Не можетъ онъ никакъ сдълать сего самъ собою и не имъетъ такой силы, но коль скоро душа подпадетъ помысламъ, тотчасъ должна она прибъгнуть къ Сотворшему ее, и Онъ растопитъ ихъ какъ воскъ, ибо Богъ нашъ огнъ поядаяй есть (Евр. XII, 29).
- 16. Вопросъ. Какъ же отцы скитскіе употребляли противоръчащій помыслъ? Отвътъ. И такое дъланіе велико и превосходно, но имъетъ трудъ и не для всъхъ надежно хорошо.
- 17. Вопросъ. Какъ не для всъхъ? Отвътъ. Когда помыслъ найдетъ на душу, и она послъ долгаго боренія извергнетъ его, приходитъ другой и занимаетъ ее, и, такимъ образомъ противоръча помысламъ, она ни на минуту не упраздняется для созерцанія Бога.
- 18. Вопросъ. Какимъ же искусствомъ прибъгаетъ помыслъ къ Богу? Отвътъ. Когда придетъ помыслъ блуда, тотчасъ отрясши умъ, возведи его со тщаніемъ горъ и нисколько не замъдляй, ибо замъдленіе сопредъльно сосложенію.
- Вопросъ. Если придетъ помыслъ тщеславія, что исполнилъ добродътель, не должно противоръчить и сему помыслу? Отвътъ. Коль скоро кто станетъ противоръчить ему, онъ вдругъ сдълается сильнъе и свиръпъе, ибо находитъ больше твоего способовъ къ противоръчію. Притомъ и Духъ Святой не столько уже будетъ заступать тебя, ибо находитъ тебя высокоумствующимъ, — что я и самъ собою могу бороться съ помыслами. Какъ имъющій духовнаго отца все предоставляетъ отцу и самъ пребываетъ безпопечительнымъ, такъ и предающій себя Богу нисколько не долженъ самъ пещись о помыслъ или ему противоръчить, хотя бы онъ и вошелъ. Если и войдетъ, возьми его горъ, къ Отцу, и скажи ему: мнъ до сего дъла нътъ. Вотъ Отецъ мой! Онъ знаетъ. И когда еще будешь возносить его, посреди пути, онъ оставитъ тебя и убъжитъ, ибо не можетъ прійти съ тобою къ Богу или стать предъ лицемъ Его. Выше сего дъланія и безпопечительнъе сей заповъди нътъ въ церкви.

- 20. Вопросъ. Какъ же скитяне **УГОДИЛИ** гу, противоръча помысламъ? Отвътъ. Такъ какъ они дълающіе въ простотъ и со страхомъ Божіимъ, то Богъ и заступиль ихъ, а послъ то же дъланіе созерцанія пришло и къ нимъ, по благоволенію Божію, за ихъ труды и боголюбіе. При этомъ учившій сему разсказалъ слъдующее: будучи нъкогда въ Скитъ, пришелъ я къ одному скитянину, живущему тамъ весьма долгое время. Цъловавъ меня, онъ сълъ и ничего не говорилъ мнъ. Я сидълъ, предавшись созерцанію, а онъ работалъ плетеницу и ни единожды не восклонился, чтобъ посмотръть на меня, забывъ и о пищъ. Такъ шесть дней пребыль онъ безъ пищи, плетя по цълому дню. На слъдующій же день около десятаго часа онъ говоритъ мнъ: братъ! Откуда у тебя такое дъланіе? Я спросиль: а ты какъ обръль его? Мы же отъ духовнаго дътства научены отцами нашими сему дъланію. Скитянинъ сказалъ мнъ: я не отъ отцевъ моихъ принялъ дъланіе сіе, но какимъ видишь меня теперь, такимъ пребывалъ я во все время свое — съ малымъ рукодъліемъ, съ малымъ поученіемъ, съ посильнымъ очищеніемъ своего помысла и противоръчіемъ помысламъ находящимъ. И такимъ образомъ пришелъ ко мнъ духъ созерцанія, тогда какъ я не зналъ о немъ, не зналъ и того, имъетъ ли кто такое дъланіе. Я отвъчаль ему: а я отъ дътства наученъ ему.
- 21. Вопросъ. Какимъ образомъ таковой долженъ внимать созерцанію? Отвътъ. Какъ научаетъ насъ Божіе Писаніе: Даніилъ созерцалъ Вътхаго деньми; Іезекіиль на херувимской колесницъ; Исаія на престолъ высокомъ и превознесенномъ; Моусей Невидимаго бо яко видя, терпяше (Евр. XI, 27).
- 22. Вопросъ. Какъ умъ можетъ созерцать то, чего никогда не видалъ? Отвътъ. Царя никогда не видалъ ты сидящимъ, какъ видимъ на иконахъ.
- 23. Вопросъ. А долженъ ли умъ описывать Божество? Отвътъ. Нътъ лучше, какъ описывать и не сослагаться съ нечистыми помыслами.

- 24. Вопросъ. Не вмѣнится ли это въ грѣхъ? Отвѣтъ. Держи пока, какъ видѣли пророки исторически, а потомъ придетъ и само совершенное, какъ и Апостолъ говоритъ: видимъ убо нынъ якоже зерцаломъ въ гаданіи, тогда же лицемъ къ лицу (1 Кор. XIII, 12). Тогда же означаетъ, когда усовершится помыслъ, тогда будетъ зрѣть съ дерзновеніемъ.
- 25. Вопросъ. Не приведетъ ли сіе къ изступленію ума? Отвътъ. Не приведетъ отнюдь, если кто во истинъ подвизается. И одинъ сказалъ при семъ: весь день и всю недълю я ни единожды не вспомнилъ о человъкъ. А другой сказалъ: шелъ я нъкогда путемъ, и два Ангела Божія съ одной и съ другой стороны шли со мною, но я не внималъ имъ.
- 26. Вопросъ. Почему не внималъ? Отвътъ. Потому что написано, что ни Ангелъ, ни духъ не можетъ насъ разлучить отъ любви Христовой.
- 27. Вопросъ. Можетъ ли умъ всегда созерцать? Отвътъ. Если и не всегда, но когда помыслъ будетъ обвиваемъ страстьми, немъдля прибъгать къ Богу созерцательною молитвою, ибо, если помыслъ успъетъ въ семъ, то удобнъе сдвинуть гору, нежели его низвести оттуда. Какъ осужденникъ, заключенный въ мрачную темницу, послъ того, какъ его отпустятъ, и онъ увидитъ свътъ, не хочетъ даже и помянуть о тьмъ оной, такъ и помыслъ, когда начнетъ зръть собственный свътъ. Такъ говорилъ одинъ изъ отцевъ: однажды, желая испытать помыслъ свой — будетъ ли онъ влаяться, если отпущу его въ міръ, отпустилъ его, но онъ стоялъ на одномъ мъстъ, не зная, куда идти, пока я не взяль его опять горъ, ибо онъ зналь, что я буду томить его, если онъ пойдетъ влаяться. Исправляетъ же такое дъланіе — безмолвіе со смиреніемъ и молитвою, ибо частая со смиреніемъ молитва скоро приводитъ умъ въ исправность.
- 28. Вопросъ. Какъ можно непрестанно молиться, ибо тъло немощно для такого служенія? Отвътъ. Не то только называется молитвою, когда стоимъ на молитвъ, но и то, что бываетъ всегда и повсюду.

- 29. Вопросъ. Какъ всегда? Отвътъ. Ѣшь ли, пьешь, идешь ли въ пути или сидишь за дѣломъ не отступай отъ молитвы.
- 30. Вопросъ. А если говоришь съ къмъ, то какъ можно исполнить правило непрестанной молитвы? Отвътъ. Потому-то и сказалъ Апостолъ: всякою молитвою и моленіемъ (Еф. VI, 18). Итакъ, если ты не можешь упраздниться для молитвы, бесъдуя съ другимъ, молись моленіемъ.
- 31. Вопросъ. Какою молитвою должно молиться? Отвътъ. Отче нашъ, иже еси на небесъхъ... и прочая.
- 32. Вопросъ. Какую мѣру должна имѣть молитва? Отвѣтъ. Мѣры не показано, ибо слова: всегда и непрестанно молиться (1 Өес. V, 17) исключаютъ всякую мѣру. И при семъ сказалъ, что желающій исправить сіе долженъ всѣхъ людей зрѣть какъ однаго и воздерживаться отъ осужденія.
- 33. Вопросъ. Почему не могу я жить съ братіями? Отвътъ. Потому что не боишься Бога, ибо если бъ ты помниль свидътельство Писанія, что Лотъ спасся между содомлянами, никого не осуждая, то согласился бы жить даже среди звърей.
- 34. Вопросъ. Что есть грѣхъ осужденія? Отвѣтъ. Грѣхъ осужденія не попуститъ человѣку прійти предъ лице Бога, ибо написано: оклеветающаго тай искренняго своего, сего изгоняхъ (Пс. С, 5).
- 35. Вопросъ. Почему помыслъ мой не упраздняется, когда стою на молитвъ? Отвътъ. Діаволъ, вначалъ не восхотъвшій поклониться Богу всяческихъ, былъ сверженъ съ неба и сталъ чуждъ царствія Божія, потому старается разсъять нашу молитву, чтобъ и насъ подвергнуть тому же осужденію.
- 36. Вопросъ. Какъ можетъ человъкъ отсъчь прилогъ демонскій? Отвътъ. Рыба не можетъ воспрепятствовать рыболову бросить удочку въ море, но если, понявъ опасность приманки, она удалится, то спасается, и трудъ рыболова остается безплоднымъ. Такъ долженъ дълать и человъкъ.

- 37. Вопросъ. Воспоминаніе дълаетъ ли человъка повиннымъ гръху? Отвътъ. Камню не повредятъ волны, такъ и прилогъ, не приведенный въ дъло, не повредитъ человъку, какъ и говорится, что гръхъ не совершенный не есть гръхъ.
- 38. Вопросъ. Что значитъ слово Писанія: аще имате въру яко зерно горушно (Мө. XVII, 20)? Отвътъ. Когда земледълецъ, распахавъ и очистивъ землю, посъетъ семена, тогда съмя, найдя просторъ въ землъ, пускаетъ корни вглубь, а стволы вверхъ, такъ что птицы небесныя обитаютъ на нихъ, такъ и человъкъ, если очиститъ сердце свое, приметъ слово Божіе, и оно укореняется въ сердцъ и произращаетъ помыслы благіе, такъ что всъ заповъди Божіи обитаютъ въ немъ.
- 39. Вопросъ. Хорошо ли вселиться въ пустыню? Отвътъ. Сыны Израиля, когда удалились отъ суетностей егупетскихъ и вселились въ скиніяхъ, тогда дано имъ было познать, какъ должно бояться Бога; подобно и корабли, когда носятся волнами среди моря, остаются безплодными, а когда войдутъ въ пристань, тогда владельцы ихъ творятъ торгъ и получаютъ прибыль. Такъ и человъкъ, если не пребудетъ съ терпъніемъ въ одномъ мъстъ, не получитъ познанія истины. И безмолвіе Богъ избралъ паче всъхъ добродътелей, ибо написано: на кого воззрю, токмо на кроткаго и молчаливаго и трепещущаго словесъ Моихъ (Ис. LXVI, 2).
- 40. Вопросъ. Отчего діаволъ такъ сильно влечетъ меня къ разсъянности и удаляетъ отъ рукодълія? Отвътъ. Такъ какъ діаволъ знаетъ, что отъ рукодълія бываетъ плодоприношеніе милостыни, то и влечетъ насъ къ разсъянности, чтобъ, удаливь отъ рукодълія, пресъчь милостыню.
- 41. Вопросъ. Хорошо ли не любить споровъ братій? Отвътъ. Бъгай ихъ, ибо написано: закрой уши свои, еже не слышати суда крови, паче очи свои, еже не видъти неправды (Ис. XXXIII, 15).
- 42. Вопросъ. Какъ можетъ человъкъ жить наединъ? Отвътъ. Борецъ, если не пребудетъ между людьми, не мо-

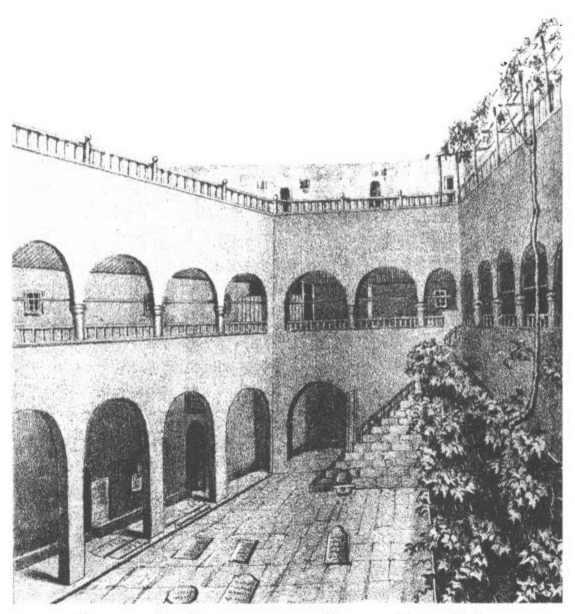
жетъ узнать искусства побъждать, чтобъ потомъ могъ вступить въ единоборство съ противникомъ; такъ и монахъ тогда только сможетъ противостоять помысламъ, живя наединъ, когда прежде, живя среди братій, научится искусству побъждать помыслы.

- 43. Вопросъ. Если случится нужда вступить въ бесъду съ женою, какъ должно вести ее? Отвътъ. Нужда эта отъ діавола и много другихъ предлоговъ нужды имъетъ онъ. Если же случится вступить въ бесъду съ женою, не позволяй ей говорить лишнее и самъ, въ краткое время окончивъ бесъду, отпусти ее скоръе, если же замъдлишь въ бесъдъ, знай, что зловоніе ея осквернитъ помыслъ твой.
- 44. Вопросъ. Какой помыслъ можетъ отклонить человъка отъ осужденія? Отвътъ. Какъ пріемлющій огнь въ недро ожигается, такъ и пріемлющій бесъды людскія не будетъ чистъ отъ осужденія.
- 45. Вопросъ. Что значитъ ночныя мечтанія діавола? Отвътъ. Какъ днемъ онъ занимаетъ насъ посторонними помыслами, чтобъ отклонить отъ молитвы, такъ ночью окрыляетъ умъ мечтаніями, чтобъ отнять чистоту у нашего сна.
- 46. Вопросъ. Что должно дълать человъку, когда найдетъ искушеніе плоти во снъ? Отвътъ. Какъ нашедшій противника своего спящимъ и поразившій его не можетъ хвалиться побъдою, потому что это срамно, такъ и искушеніе, бывающее во снъ, ничтожно.
- 47. Вопросъ. Какъ можетъ человъкъ получить дарованіе любить Бога? Отвътъ. Когда кто-то, увидъвъ брата въ гръхъ, возопіетъ къ Богу о помощи ему, тогда пріиметъ познаніе, какъ должно любить Бога.
- 48. Вопросъ. Исполненіемъ какихъ заповъдей можетъ человъкъ спастись? Отвътъ. Четыре добродътели предлежатъ человъку постъ, молитва, рукодъліе и цъломудріе тъла. Возставъ противъ сихъ добродътелей, діаволъ извергъ Адама изъ рая, ибо, прельстивъ его яствами и осрамивъ его, онъ погналъ его укрыться и не идти

предъ лице Божіе, чтобъ не просить прощенія за грѣхъ; когда же изгнанъ былъ Адамъ изъ рая, діаволъ хотѣлъ праздностію низвергнуть его въ другой грѣхъ — отчаянія. Потому человѣколюбивый Владыка, видя злокозненность діавола, далъ Адаму дѣло, говоря: дѣлай землю, изъ которой ты взятъ, — чтобъ онъ, занятый дѣломъ, отрѣзалъ злыя внушенія діавола. Такъ и теперь діаволъ возстаетъ противъ поста, молитвы и рукодѣлія, которое разоряетъ всѣ козни его, а также и противъ цѣломудрія. Кто же стяжетъ сіи четыре добродѣтели, тотъ возобладаетъ и всѣми добродѣтелями.

- 49. Вопросъ. Что должно дълать, чтобъ получить дарованіе сихъ добродътелей? Отвътъ. Кто хочетъ научиться какому-либо искусству, оставляетъ всякую другую заботу и смиряетъ себя, и черезъ смиреніе пріобрътаетъ искусство. Такъ, когда монахъ оставитъ всякую заботу человъческую и уничижитъ себя паче всякаго человъка, не думая, что онъ лучше или равенъ кому-то, тогда добродътели, замътивъ дъланіе его, сами собою приходятъ къ нему, ибо говорится: еще глаголющу ти, речеть: се, пріндохъ (Ис. LVIII, 9).
- 50. Вопросъ. Какъ можетъ человъкъ узнать, что молитва его благопріятна Богу? Отвътъ. Если онъ соблюдается отъ обиды ближняго въ какомъ бы то ни было дълъ, то воздерзаетъ помысломъ, что молитва его пріятна Богу; если же обидитъ ближняго въ чемъ-либо или тълесно, или душевно, то молитва его непріятна и мерзка, ибо воздыханіе обиженнаго не попускаетъ молитвъ обидъвшаго войти предъ Бога, притомъ, если онъ не поспъшитъ примириться съ ближнимъ, то не очистится отъ гръховъ своихъ никогда, ибо написано: елика аще свяжете на земли, будутъ связана на небеси (Мө. XVIII, 18).
- 51. Вопросъ. Хорошо ли выучивать на память Святое Писаніе? Отвътъ. Пастырь изгоняетъ овецъ на добрую траву, но, ходя по пустынъ, они нападаютъ и на горькое зеліе. Когда сіе зеліе начнетъ жечь, овца отрыгаетъ хорошую траву и услаждаетъ вкусъ свой. Такъ и для человъка хорошо изученіе Божіихъ Писаній противъ прилоговъ де-

монскихъ, ибо, лишь только станетъ кто на псалмопъніє и облагоухаетъ уста свои вопіяніемъ къ Богу, демоны, нє стерпъвши хвалы, возсылаемой Богу, тотчасъ оставляютъ поющихъ.



Внутренній видъ монастыря св. Саввы въ Александріи (на его помостъ – надгробныя плиты съ надписями)

### Глава XXIII

# СОБЕСФДОВАНІЕ ДВФНАДЦАТИ АНАХОРЕТОВЪ

Сошлись однажды двѣнадцать анахоретовъ, мужей святыхъ, мудрыхъ и духовныхъ, и просили другъ друга сказать, что исправилъ каждый въ келліи своей и какимъ подвизался подвигомъ духовнымъ.

Первый, старъйшій изъ нихъ, сказалъ: я, братія, съ тѣхъ поръ, какъ началъ безмолвствовать, всего себя распяль внѣшнимъ дѣламъ, памятуя написанное: растогнемъ узы ихъ, и отвержемъ отъ насъ иго ихъ (Пс. II, 3), и, устроивъ какъ бы стѣну между душою моею и вещами тѣлесными, сказалъ въ умѣ своемъ: какъ находящійся за стѣною не видитъ стоящаго внѣ, такъ и ты никогда не долженъ зрѣть внѣшнихъ вещей, но себѣ внимать, емлясь каждодневно за упованіе Божіе. Злыя пожеланія я почитаю змѣемъ и порожденіемъ ехидны, а когда почувствую, что они порождаются въ сердцѣ моемъ, гнѣвомъ и яростію изсушаю ихъ и не перестаю гнѣваться на тѣло свое и душу свою, чтобъ они не сдѣлали ничего худаго.

Второй сказаль: съ тѣхъ поръ, какъ я отрекся міра, сказалъ себѣ: нынѣ ты возродился, нынѣ же начни такъ устроять свое сердце, будто ты сидишь внутри, какъ странникъ, и завтра имѣешь отбыть. Вотъ что непрестанно внушалъ я себъ.

Третій сказаль: утромъ я отхожу ко Господу моему и поклоняюсь Ему, повергая себя на лице свое и исповъдуя гръхи свои; потомъ нисхожу къ Ангеламъ Его и поклоняюсь имъ, прося ихъ помолиться Богу обо мнъ и о всемъ созданіи Божіемъ; сотворивъ сіе, схожу въ бездну, и какъ дълаютъ іудеи, приходя въ Іерусалимъ, то есть раздираютъ одежды свои, плачутъ и рыдаютъ о бъдствіи отцевъ своихъ, такъ дълаю и я: прохожу по мучилищамъ и плачу съ плачущими, зря себя какъ съ ними мучимымъ.

Четвертый сказаль: я зръль себя какъ бы сидящимъ на Елеонской горъ съ Господомъ и Ангелами Его и говориль себъ: отнынъ никого не знай по плоти, но всегда пребывай съ сими едиными, ища ихъ и подражая доброму житію ихъ. Сиди какъ Марія у ногъ Господа и слушай слово Его, которое Онъ говоритъ: будете святи, яко свять есмъ Азъ (Лев. XI, 44; 1 Петр. I, 16), и будите милосерди и совершени, якоже Отецъ вашъ небесный совершенъ есть (Мө. V, 48; Лк. VI, 36), и научитеся отъ Мене, яко кротокъ есмъ и смиренъ сердцемъ (Мө. XI, 29).

Пятый сказаль: я зрю Ангеловь, всякій чась восходящихь и нисходящихь для призыванія душь, и, непрестанно ожидая конца, говорю: *готово сердце мое Боже, готово* (Пс. CVII, 2).

Шестой сказаль: я каждый день полагаю, что слышу сіи слова отъ Господа: потрудитесь для Меня, и Я упокою васъ; еще немного поподвизайтесь, и Я покажу вамъ спасеніе Мое и славу Мою; если любите Меня, то, когда вы чада Мои, усрамитесь Отца, призывающаго васъ; если вы братія Мои, устыдитесь Меня, такъ много за васъ пострадавшаго; если вы овцы Мои, то Владычнимъ послъдуйте стопамъ.

Седьмой сказаль: я три вещи всегда содержу въ умъ и непрестанно внушаю себъ: въру, надежду и любовь, чтобъ върою радоваться, любовію никогда никого не оскорблять и надеждою укръпляться.

Осьмой сказаль: я всегда зрю діавола, ищущаго кого поглотити (1 Петр. V, 8), и, куда ни пойду, зрю внутренними очами Владыку моего Бога, и молюсь Ему противъ діавола, чтобъ тотъ не имъль успъха и не силенъ быль ничего сдълать боящимся Его.

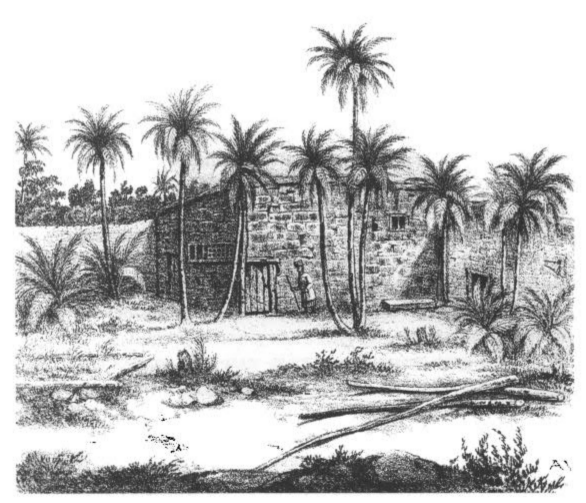
ДЕВЯТЫЙ сказаль: я каждодневно зрю церковь умныхь Силь и Господа славы посреди ея, свътлъйшаго всъхъ. Когда возмалодушествую, восхожу на небеса, зрю дивныя красоты Ангеловъ, внимаю пъснямъ, кои возсылаютъ они къ Богу и мелодіямъ ихъ, развеселяюсь свътлостію ихъ и пъніемъ, помянувъ написанное: небеса повъдаютъ славу Божію (Пс. XVIII, 2), и все, что на землъ, вмъняю въ прахъ и дымъ.

Десятый сказаль: я всегда зрю стоящаго близь меня Ангела и храню себя, помятуя написанное: предзръхъ Господа предо мною выну, яко одесную мене есть, да не подвижуся (Пс. XV, 8), потому боюсь его, назирающаго путями, ибо онъ всякій день восходить къ Богу и объявляеть Ему слова и дъла мои.

Одиннадцатый сказаль: внимая добродътелямъ — воздержанію, цъломудрію, долготерпънію и любви, я привлекъ ихъ къ себъ и окружилъ себя ими и, куда ни пойду, говорю себъ: гдъ руководители твои? Не малодушествуй и не унывай, имъя ихъ всегда близъ себя, — и которую ни взыщешь, предстанетъ тебъ. Они много ходатайствуютъ о тебъ предъ Богомъ за то, что обръли покой въ тебъ.

Двънадцатый сказаль: вы, пріявъ крылья съ небесъ, небесное стяжали житіе — и не дивно, ибо я вижу, что вы превознесены въ дълахъ и горняя мудрствуете, и что вы со славою преложитесь отъ земли, отчуждивъ себя всецъло отъ дълъ ея. А я что скажу вамъ, земнымъ ангеламъ и небеснымъ человъкамъ? Почитая себя недостойнымъ и жизни, зрю гръхи свои предъ собою всегда, куда ни пойду, и, куда ни обращусь, зрю, что они повсюду идутъ впереди меня. Потому я осудиль себя въ преисподнюю, говоря: я буду съ тъми, съ коими и достоинъ быть; чрезъ нъсколько времени и я буду сопричисленъ къ нимъ. Видя же тамъ терзанія и слезы, непрестанныя и неизреченныя, скрежетъ зубовъ и трепетъ всего тъла, повергаю себя на лице свое, умоляю Бога, чтобъ не испытать мнъ тъхъ скорбей. Видя огненное море, клокочущее, волны котораго досязаютъ небесъ, и страшныхъ ангеловъ, ввергающихъ туда безчисленное множество людей, отвратившихъ отъ себя милость Божію гръхами своими, кои отъ нестерпимаго жженія издаютъ ужасные вопли, невыносимые ни для кого изъ смертныхъ, плачу о родъ человъческомъ, что въ слъпотъ дерзаетъ онъ предаваться гръхамъ или земнымъ вещамъ, когда за то ожидаютъ ихъ такія муки. Сими помыслами я держу въ сердцъ моемъ плачъ почитая себя недостойнымъ неба и земли и исполняя слово Писанія: быша слезы моя мню хлюбъ день и нощь (Пс. XLI, 4).

Таковы дъянія мудрыхъ и святыхъ отцевъ. Даруй, Господи, и намъ воспріять достойное памяти житіе, да, содълавшись непорочными, возблагодаримъ Владыку нашего Бога.



Видъ церкви близъ Раивы

### Глава XXIV

ПОУЧИТЕЛЬНОЕ СЛОВО ВЕЛИКАГО НЪКОЕГО СТАРЦА КЪ УЧЕНИКУ СВОЕМУ. ЧИТАЙ СЪ УСЕРДІЕМЪ И НЕ ИЩИ МНОГИХЪ СЛОВЪ, ИБО И ОДНО СЛОВО МОЖЕТЪ ВОЗБУДИТЬ КО СПАСЕНІЮ

- 1. Воставъ отъ сна, прежде всякаго слова, прославь Бога и скажи: благодарю Тя, Господи, что Ты презрелъ беззаконія моя и не предалъ меня смерти, но по человъколюбію Своему возставилъ меня со одра. Подай же благодать и силу всегда славить всесвятое имя Твое и благослови въ часъ сей начать Тебъ пъсни и псалмы. Ибо что воспріемлетъ въ себя умъ утромъ, то, какъ жерновъ, и будетъ молоть весь день пшеницу ли то добрыхъ мыслей или плевелы порочныхъ помысловъ. А отходя ко сну, вспоминай о гробъ, говоря себъ: встану ли завтра? и молись передъ сномъ прилежно.
- 2. Если увидишь во снѣ образы женъ, молись, чтобъ Господь избавилъ тебя отъ воспоминанія о нихъ днемъ, ибо это смерть и пагуба души.
- 3. Внимай себъ и не держи въ мысляхъ нечистаго, стоишь ли или сидишь, не вспоминай ни о какой женщинъ, хотя бы она была святая, но поревнуй лучше о томъ, чтобъ Іисусъ Христосъ и память о смерти всегда пребывали въ сердцъ твоемъ и это сохранитъ тебя отъ всякаго сатанинскаго мечтанія.
- 4. Когда помыслъ, днемъ или ночью, скажетъ тебъ: встань, помолись, знай, что говоритъ тебъ Ангелъ твой хранитель. Если встанешь, то онъ будетъ стоять съ тобою и молиться вмъстъ, отгоняя отъ тебя демоновъ, которые будутъ за то скрежетать на тебя зубами. Если же не послушаешь его и полънишься встать, онъ отступитъ отъ тебя, и ты впадешь въ руки враговъ своихъ.

- 5. Когда дълаешь какое дъло вмъстъ съ братіями, не показывай имъ, что ты работаешь больше ихъ, хотя бы и было такъ, ибо иначе погубишь награду свою.
- 6. Когда сидишь за рукодъліемъ и придетъ часъ молитвы твоей, не говори: кончу вотъ это немногое и тогда встану, но бодренно вставай каждый часъ и воздавай Богу долгъ молитвы твоей, иначе, мало-помалу, привыкнешь нерадъть о молитвъ, и душа твоя опустъетъ оттого.
- 7. Если смущаютъ тебя злые помыслы, не скрывай ихъ, но тотчасъ выскажи ихъ и обличи, ибо, чъмъ дольше скрываетъ человъкъ помыслы свои, тъмъ болъе они размножаются и кръпнутъ. Какъ змій, выгнанный наружу изъ норы, спъшитъ бъгствомъ спастись отъ взора преслъдователей, такъ и злые помыслы, когда ихъ исповъдуютъ и открываютъ, тотчасъ исчезаютъ изъ сердца и памяти, и какъ червь, кроющійся внутри древа, точитъ его, такъ злой помыслъ снъдаетъ сердце, пока его скрываютъ въ немъ. Открывающій свои помыслы тотчасъ врачуется, а скрывающій ихъ одержимъ гордостію.
- 8. Идя исповъдать помыслы отцу своему или спросить его о чемъ, помолись прежде въ сердцъ своемъ и скажи: Господи, что угодно Тебъ, вложи это въ уста отцу моему, чтобъ онъ сказалъ мнъ то, ибо я какъ отъ устъ Твоихъ пріемлю слово его. Утверди его, Господи, во истинъ Твоей, чтобъ мнъ всегда слышать отъ него святую волю Твою. И потомъ храни върно и со страхомъ то, что онъ скажетъ тебъ.
- 9. Если попроситъ тебя кто помолиться о немъ, скажи такъ: Богъ молитвами святыхъ отецъ нашихъ да помилуетъ и тебя, братъ, и меня, какъ Ему угодно.
- 10. Если придетъ къ тебъ тотъ, о комъ ты слышалъ, что онъ поносилъ тебя и злословилъ, не обнаруживай предъ нимъ, что ты узналъ о томъ, но будь радушенъ къ нему и обращайся къ нему со свътлымъ лицемъ, чтобъ и самому тебъ возымъть дерзновеніе предъ Богомъ въ молитвъ.
- 11. Если случится тебъ обремениться пищею, возьмись за какой-нибудь тълесный трудъ и не ложись спать,

чтобъ не оскверниться нечистыми мечтаніями, будь добрымъ борцомъ противъ діавола и, съ какой стороны онъ нападаетъ на тебя, съ той и ты отвъчай ему, то есть, если онъ побъдитъ тебя многояденіемъ, ты бори его бдъніемъ; если онъ боретъ тебя сномъ, ты тъсни его тълеснымъ трудомъ.

- 12. Если боретъ тебя тщеславіе, сдѣлай предъ людьми какое-нибудь неодобрительное, но не грѣшное дѣло или прими какой-нибудь сомнительный видъ, чтобъ о тебѣ стали говорить не съ честію, ибо знай, что ничто такъ не сокрушаетъ діавола, какъ то, когда отъ всего сердца кто-либо ищетъ смиренія и уничиженія.
- 13. Когда идешь по городу, потупь очи свои въ землю и закрой ихъ кукуліемъ своимъ.
- 14. Когда будешь на сторонт и не примутъ тебя, не скорби, но скажи лучше: если бъ я былъ достоинъ, то Богъ подалъ бы мнт успокоеніе. Ибо знай, что скорбь ли или обезчещеніе какое приходятъ человтку не иначе, какъ отъ Бога, или для испытанія его, или для очищенія гртховъ. Кто не втритъ сему, тотъ не знаетъ, что по всей землт судьбы Божіи.
- 15. Если нападетъ на тебя помыслъ высокомудрія, скажи влагающему его демону: Господь сказаль: всякъ возносяйся, смирится (Лк. XVIII, 14). Когда перестанешь говорить мнѣ, что я хорошъ, тогда увѣрюсь, что я хорошъ, потому что буду имѣть смиреніе; говоря же мнѣ, что я хорошъ, тѣмъ самымъ ты удостовъряешь меня, что я врагъ Божій, ибо Господъ гордымъ противится (Притч. III, 34).
- 16. Также и слъдующее долженъ ты говорить: увы мнъ, увы мнъ! Образомъ я монахъ и живу въ монастыръ, а дъломъ мірянинъ, и душа моя влачится по міру. Люди почитаютъ меня святымъ, думая, что я держу правила подвижничества святыхъ отцевъ, а я ъмъ и пью невоздержно, сплю и лънюсь, объятъ всякимъ нерадъніемъ каждый день и безстыдствую въ злыхъ помыслахъ.
- 17. Если живешь съ какимъ братомъ, смотри ничего не приказывай ему властно, чтобъ не вознеслось сердце

твое, и въ наружности сохраняй бездерзостность, а въ душъ считай себя рабомъ брата своего.

- 18. Если падши въ гръхъ, востанешь и придешь въ сокрушеніе и покаяніе, не переставай сокрушаться и воздыхать предъ Богомъ до самаго дня смерти своей, иначе опять скоро падешь въ тотъ же ровъ.
- 19. Когда видишь, что Господь милуетъ тебя и даетъ сокрушеніе сердцу твоему, тогда и ты самъ понудь себя хранить безмолвіе, постъ и молитву, ибо тогда сатана будетъ подлагать тебъ будто бы нужныя и неотсрочныя дъла, чтобъ, взявшись за нихъ, ты потерялъ сокрушеніе. Но ты не слушай его и, оставивъ все, даже и дъйствительно нужное, возгръвай одно сокрушеніе, пока оно совершитъ свое дъло, ибо велика цъна его. Если такъ поступишь, вскоръ ожидай и искушенія и брани или отъ людей, или отъ демоновъ, такъ какъ сатана сильно возстаетъ на человъка тогда, когда человъкъ выходитъ изъ подъ его власти. Гнъвъ же больше всего уничтожаетъ смиреніе и сокрушеніе души.
- 20. Когда сидишь, и демоны окружаютъ тебя, какъ пчелы, разными помыслами, возмущая троечастность души твоей, тотчасъ встань и молись, осуждай себя, укоряй и плачь, и они разсъются.
- 21. Если желаешь имъть плачъ, возлюби смиреніе и скудость, не имъй тонкихъ одъяній и ничего лишняго въ келліи своей, ибо когда душа захочетъ чего-либо и не находитъ того въ келліи, то воздохнетъ и смирится, за то и Богъ утъшитъ ее и дастъ ей умиленіе. Когда же душа вкуситъ сладости Божіей, тогда возненавидитъ все мірское, даже одежду, которую носитъ, и самое тъло свое, ибо, говорю тебъ, сынъ мой, если не возненавидитъ человъкъ тъло свое, какъ врага и соперника, то не освободится отъ сътей діавола.
- 22. Авва Исаія скзалъ: не бери никого за руку, не осязай чужаго тъла, кромъ нужды великой немощи, но и тогда осторожно со страхомъ. Равно и къ себъ не позволяй приблизиться рукъ чужой или осязать тебя. Во всю жизнь свою не ложись спать близко къ другому. Не давай цълованія

юному, не имъющему бороды, и не смъйся съ нимъ, чтобъ не погубить души своей; не иди и не садись близъ него; вообще никогда не сближайтесь другъ съ другомъ, ибо истинно благоговейный стыдится даже самъ себя. Многіе отъ небреженія о семъ, какъ маловажномъ и ничтожномъ дълъ, впали въ великій ровъ погибели. Помни, что всякое зло начинается съ малаго и потомъ доходитъ до великаго.

- 23. Если ты любишь Христа и желаешь утъшенія, которое бываетъ отъ плача ищущимъ, во всемъ и всегда избирай скорбное для плоти Господа ради, за насъ пострадавшаго. Такъ, если попадетъ къ тебъ бълый хлъбъ, сбереги его на случай больного, а самъ вкуси чернаго, Христа ради; если случится хорошее вино, примъшай къ нему немного уксуса, ради Христа, пившаго за тебя оцетъ. Когда вкушаешь овощи, не насыщайся, но оставь немного, говоря: вотъ часть Христова; если же встрътишь мягкое возглавіе, оставь его и подложи себъ камень, ради Христа; если прозябнешь во время сна, потерпи, говоря, что другіе и совсемъ не спятъ; если поносить будутъ тебя, промолчи, ради Христа, говоря, что и Онъ былъ поносимъ за меня; если приготовишь себъ варево, испорти его немного, говоря: другіе, достойные, и хлъба не вкушаютъ, какъ же ъсть хорошее варево мнъ, недостойному, когда я долженъ бы питаться прахомъ и пепломъ. Такъ вообще, во всякое дъло, примъшивай немного горькаго и непріятнаго для плоти — ты ли или пьешь, спишь или работаешь, и въ тъснотъ, и въ смиреніи проводи все время жизни своей, припоминая, какъ жили святые, чтобъ, когда придетъ часъ исхода твоего, онъ засталъ тебя въ скорби и тъснотъ, и тогда, несомненно, обрътешь покой въ странъ живыхъ.
- 24. Не держи въ келліи своей одежды и ничего другаго, ненужнаго тебъ и излишняго, ибо это смерть для тебя. Другіе, праведнъйшіе тебя, зябнутъ, а ты, гръшный, имъешь лишнее.
- 25. Не запасай денегъ во всю жизнь свою, ибо иначе Богъ уже не будетъ пещись о тебъ, но когда они случатся у

тебя, то, если имъешь нужду въ одеждъ или пищъ, тотчасъ купи, если же не имъешь, раздай ихъ. И одной ночи не давай имъ пролежать съ тобою въ келліи во всю жизнь твою.

- 26. Если помыслъ скажетъ тебъ: приготовь для праздника побольше кушаній, не слушай его, иначе будешь проводить праздникъ, какъ іудеи. Они обыкновенно приготовляютъ ихъ, а у монаховъ удобръніе праздника плачъ и слезы.
- 27. Если услышишь, что кто-нибудь злословить тебя или поносить, пошли ему малое благословеніе по силъ своей, чтобъ въ молитвъ ты могъ съ дерзновеніемъ говорить: остави намъ, Владыко, долги нашя, якоже и мы оставляемъ должникомъ нашымъ (Мө. VI, 12).
- 28. Если есть у тебя келлія, хоть такая, что покрываетъ только ростъ твой, отнюдь не ищи другой въ желаніи имъть въ ней просторъ и широту.
- 29. Егда продаешь или покупаешь что, лучше понеси небольшой себъ ущербъ и не торгуйся долго, чтобы, желая добиться настоящей цъны, не впасть тебъ въ любопренія.
- 30. Если придешь куда и замътишь, что у тебя слабъетъ плачъ и сокрушеніе, скоръе возвратись въ келлію свою и воспріими прежнее устроеніе, чтобъ тебъ совсемъ не отогнать ихъ отъ себя.
- 31. Если идутъ къ тебъ братія, то, едва только увидишь ихъ издали, стань на молитву и скажи: Господи, избави насъ отъ оговоровъ и осужденія. Затъмъ съ миромъ прими ихъ и проводи.
- 32. Если желаешь пріобръсти истинный плачъ и смиреніе, сдълай, чтобъ всъ вещи, нужныя тебъ, были бъдны, какъ у нищихъ, сидящихъ на рынкъ и просящихъ милостыню.
- 33. Даже книгъ и иконъ цънныхъ и лишнихъ не держи въ келліи твоей.
- 34. Вещи серебряной или золотой, даже какойнибудь самой малой, пусть поищуть и не осяжуть руки твои въ келліи твоей.

- 35. Одежда новая да не взыдетъ на тъло твое и кукулій, если онъ красивъ на видъ.
- 36. Не имъй мягкаго плата и не въшай его на поясъ своемъ, ибо все такое отгоняетъ плачъ.
- 37. Когда увидишь хорошую вещь у брата своего, не пожелай ея, чтобъ не впасть въ большое зло, ибо желающій малаго и большаго пожелаетъ и согръшитъ.
- 38. Если имъешь какой сосудъ, или ножъ, или другое что и чувствуешь къ нему пристрастіе, отбрось то далеко отъ себя, чтобъ научить помыслъ свой ничего ръшительно не любить, кромъ единаго Бога.
- 39. Если ночью полънишься встать на правило свое, не давай себъ пищи въ тотъ день, ибо Апостолъ говоритъ: аще кто не хощетъ дълати, ниже да ястъ (2 Өес. III, 10). Думай о семъ такъ, что есть въ міръ воръ или другой какой преступникъ, то и не встающій предъ Богомъ въ должное время на молитву безъ крайней немощи и болъзни. Впрочемъ, и отъ больнаго Богъ требуетъ молитвы сердечной, которая и безъ стоянія тълеснаго можетъ быть возносима къ Богу.
- 40. Если осудишь какого брата и онъ узнаетъ о томъ, поди поклонись ему и скажи: прости мнѣ, братъ, что я осудилъ тебя. Если же онъ не узнаетъ, не говори ему ничего, чтобъ не смутить его, но исповъдуй то Богу и отцу своему, укоривъ себя и положивъ въ намъреніи впредь не быть посмъяну подобнымъ образомъ.
- 41. Слыша о великихъ подвигахъ отцевъ, попытайся и самъ подъять какой-нибудь изъ нихъ, призывая имя Господа нашего Іисуса Христа, да укръпитъ тебя. Если возможешь совершить дъло, воздай благодареніе Богу; если не возможешь, укори немощь свою, познай безсиліе свое и смиряй помыслъ свой до самаго исхода твоего. Обличай душу свою всегда, что начала и не окончила.
- 42. Когда впадешь въ плотскіе гръхи, не воспоминай, како ты сдълаль ихъ, чтобъ не осквернить тъмъ снова души своей, но лучше молись Богу, говоря: Господи, Ты въдаешь

скверные и безмърные гръхи мои! Самъ убо, какъ хочешь, изгладь ихъ. А я не дерзаю воспоминать о нихъ, чтобъ тъмъ еще болъе не прогнъвить Тебя.

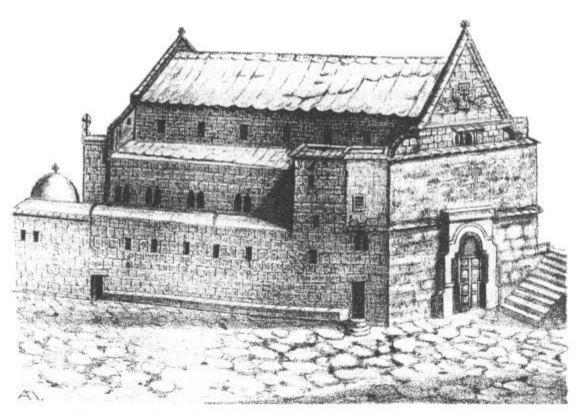
- 43. Если похоть волнуетъ тѣло и сердце твое, разыщи, отчего возникла брань сія, и устрани причину. Воздвиглась же она, конечно, или отъ излишней пищи, или отъ непомѣрнаго сна, или отъ высокомудрія, или отъ того, что счелъ себя лучшимъ другихъ, или осудилъ кого, будто онъ не работаетъ какъ должно Богу, или нехорошо живетъ, или дѣло его не угодно Богу, а себя счелъ усердно работающимъ Ему, хорошо живущимъ, и дѣла свои угодными Богу, ибо безъ сихъ причинъ человѣкъ не бываетъ подверженъ прираженію блудной страсти.
- 44. Приступая къ какому-либо дѣлу, говори себѣ со вниманіемъ: что будетъ, если въ сей часъ посѣтитъ меня Господь мой? И смотри, что отвѣтитъ тебѣ помыслъ. Если осудитъ, тотчасъ брось дѣло то и возьмись за другое, ибо дѣлателю должно быть на всякій часъ готову въ путь свой. За рукодѣліемъ ли сидишь, или въ дорогѣ находишься, или бываешь у кого, или вкушаешь пищу, всегда говори себѣ: что будетъ, если теперь позоветъ меня Богъ? Смотри, что отвѣчаетъ тебѣ совѣсть твоя, и дѣлай такъ, какъ она говоритъ тебѣ.
- 45. Если возложишь на себя какой подвигъ и отстанешь, опять берись за него и не переставай дълать такъ до самой смерти своей, ибо въ чемъ застанетъ тебя смерть, въ томъ и пойдешь туда въ нерадъніи ли или въ подвигъ.
- 46. Каждый мъсяцъ, годъ, недълю и день испытывай себя, показалъ ли ты въ чемъ успъхъ, то есть утвердился ли въ бдъніи, молитвъ, постъ или послушаніи, паче же всего въ смиреніи, ибо оно есть признакъ истиннаго преспъянія души. Это узнать можно изъ того, считаешь ли ты себя послъднимъ между всъми и искреннъ ли говоришь въ сердцъ: всякій человъкъ лучше меня, ибо безъ такого помысла, хотя бы знаменія творилъ человъкъ, хотя бы мертвыхъ воскрешалъ, далеко отстоитъ отъ Бога.

- 47. Когда придешь къ какому-либо старцу, и, по молитвъ, онъ пригласитъ тебя състь, скажи ему: отче! Скажи мнъ слово жизни, какъ мнъ обръсти Бога, и помолись обо мнъ, ибо я имъю много гръховъ. Кромъ же сего ничего не говори, если не будешь воспрошенъ.
- 48. Если одинъ братъ откроетъ тебъ тайну, а другой будетъ заклинать тебя сказать ему о томъ, не страшись заклинанія и не измъняй тайнъ брата своего, ибо клятва сія падетъ на главу заклинателя.
- 49. Если не имъешь сокрушенія, знай, что тобою обладаетъ тщеславіе или чревоугодіе, или плотской покой, то есть сонъ и праздность, ибо все сіе препятствуетъ душъ прійти въ сокрушеніе.
- 50. Если кто самъ по себъ будетъ давать тебъ чтолибо въ даръ любви, и ты имъешь въ томъ нужду, возьми то, ибо это значитъ, что Богъ послалъ его. Если же не имъешь въ томъ нужды, никакъ не бери, ибо это можетъ быть сатана искушаетъ тебя, чтобъ ты взялъ что-то сверхъ нужды.
- 51. Если какой-либо человъкъ похвалитъ тебя въ лице, тотчасъ вспомни о гръхахъ своихъ и попроси его: Бога ради, не хвали меня, братъ, ибо я слабъ и не могу понести того. Если же это будетъ кто изъ великихъ, то помолись Богу, говоря: Господи! Покрой меня и избави отъ похвалы и уничиженія людей.
- 52. Положи печать на очи свои и не смотри на красивыя лица женскія ли то или мужскія. Кто не воздерживаетъ очей, тотъ бываетъ невоздерженъ и въ помыслахъ, и умъ такого бываетъ пленникомъ страстей.
- 53. Пока ты молодъ, держи тъло свое и лице свое въ нъкоторомъ небреженіи, ибо это полезно тебъ.
- 54. Когда придетъ къ тебъ плачъ, не думай, что съ тобою произошло что-либо особенное, коль плачешь. Блаженъ тотъ, кто не имъетъ нужды въ плачъ. Смиряй же себя; иначе, когда увидитъ Богъ, что ты возносишься по причинъ благодати слезъ, возьметъ ихъ отъ тебя, и тогда сердце твое

содълается жесткимъ, какъ камень, неспособнымъ ни къ какому благому дълу.

- 55. Если душа твоя захочетъ разныхъ яствъ, лиши себя на время даже и хлъба. Изголодавшись, пожелаешь насытиться хотя бы хлъбомъ.
- 56. Когда спрашиваешь о чемъ-либо уважаемыхъ старцевъ, принимай слово ихъ съ върою и старайся исполнить, что они говорили тебъ. Если, разлънившись, и не исполнишь когда того, не переставай, однако жъ, снова вопрошать ихъ, осуждая себя и смиряя. И никогда не забывай сего благаго дъла: не подастъ ли, наконецъ, Господь какомулибо старцу такого слова, которое распалитъ твое внутреннее и обратитъ всецъло сердце твое къ Богу.
- 57. Если падешь въ плотской гръхъ, и лице, съ которымъ ты согръшилъ, будетъ близко къ тебъ, удались изъ того мъста, ибо иначе едва ли возможно тебъ отстать отъ гръха.
- 58. Если увидишь очами своими брата согръшаю щаго, и помыслъ скажетъ тебъ: осуди его. Открой сей помыслъ и скажи ему: анафема тебъ, сатана! Ты виноватъ, а братъ мой, что сдълалъ? И утверди сердце свое не судить брата, ибо иначе отступитъ отъ тебя милостъ Божія.
- 59. Если братъ осудитъ брата предъ тобою, смотри не раздражи его еще болъе, сказавъ: да, это такъ. Но или молчи, или скажи ему: я самъ осужденъ и не могу судитъ другаго, и тъмъ спасешь и себя, и его.
- 60. Когда идешь, держи руки при поясъ и не маши ими, какъ свойственно мірянамъ.
- 61. Когда въ немощи плоти попросишь что-либо у кого, а тотъ не дастъ тебъ, не скорби на него, но лучше скажи: если бъ сіе полезно было для души моей или бы я былъ достоинъ получить это, то Богъ внушилъ бы брату моему дать мнъ то.
- 62. Господь же нашъ Іисусъ Христосъ да утвердитъ тебя, чадо, въ страхъ своемъ, да укръпитъ тебя творить волю Его всесвятую и да удостоитъ царствія Своего, чтобъ не

услышаль ты страшнаго рѣшенія: не вѣмъ васъ, отыдите отъ Мене всѣ презрители заповѣдей Моихъ (Пс. VI, 9; Мө. VII, 23; Лк. XIII, 27).



Видъ храма Преображенія Господня въ Синайскомъ монастыръ

### Глава XXV

### НАСТАВЛЕНІЯ СТЕФАНА САВВАИТА ОТРЕКШИМСЯ МІРА

- 1. Первое не имъй общенія съ женщинами, чтобъ не сгоръть въ огнъ ихъ; ни съ малыми отроками, чтобъ не впасть въ съти ихъ.
  - 2. Не знакомься съ лицами начальственными.
- 3. Не люби ходить въ городъ, чтобъ не впасть сердцемъ въ блудъ и сохранить чистымъ око свое.
- 4. Не вкушай въ другой разъ днемъ безъ нужды, чтобъ не утучнело тъло твое, а вмъстъ съ нимъ и страсти.
- 5. Не заключай двери твоей для странника, чтобъ не заключилъ Господь двери своей для тебя.
- 6. Призирай больныхъ, чтобъ и Господь призрълъ на тебя.
- 7. Не спи много и непрестанно проси помощи у Бога, чтобъ Онъ исхитилъ тебя отъ искушеній, какъ птицу отъ тенетъ.
  - 8. Не многословь, чтобъ не впасть въ ложь.
- 9. Учащай въ домъ Божій на славословіе, ибо говоритъ Господь: *прославляющыя Мя прославлю* (1 Цар. II, 30).
- 10. Пребывай въ чистотъ, чтобъ получить скоро все, чего ни попросишь.
  - 11. Бъгай суетъ и заботъ житейскихъ.
- 12. Не стяжевай себъ вещей свыше нужды, но живи умъренно.
- 13. Работай, дабы было, что дать имъющимъ нужду во Христъ Іисусъ Господъ нашемъ, Коему слава во въки. Аминь.

## Глава XXVI

# СЛОВО СВЯТАГО ПАТРІАРХА ЛУКИ: КАКЪ ДОЛЖНО МОНАХУ ВЕСТИ СЕБЯ ВЪ КЕЛЛІИ

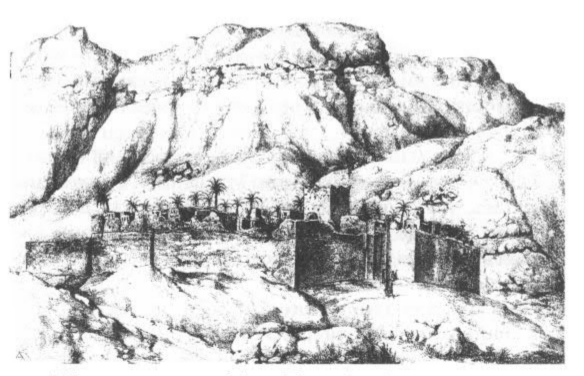
- 1. Въ нощеденствіе твори 2000 молитвъ, не всъ стоя и не всъ сидя, но когда можешь стой, а когда не можешь сиди. Поклоновъ триста не всъ вмъстъ, но какъ можешь.
- 2. Въ понедъльникъ, среду и пятницу вкушай однажды сухую пищу и пей воду.
- 3. Въ келлію никогда да не входитъ даже память о женъ.
- 4. Когда пріидутъ къ тебъ въ келлію братія, прими ихъ и упокой, самъ же не выступай изъ своего порядка и правила, если только случится какой-нибудь братъ, честный и благоговъйный, и къ тому же придетъ часъ вкушенія пищи, тогда разръши съ нимъ, впрочемъ умъренно и благоговъйно.
- 5. Внъ келліи своей не позволяй себъ никакого утъшенія, если только случится попасть въ какой-либо честный и благоговъйный домъ, но и тамъ не разръшай болъе, чъмъ на три чаши.
- 6. Въ каждую седмицу прочитывай изъ Четвероеvaнгелія по одному Еvaнгелію.
- 7. Когда разръшаютъ христіане въ среду и пятокъ, разръшай и ты. Въ Господскіе праздники поступай по уставу.
- 8. Послъдованія, какія имъютъ христіане, исполняй и ты какъ то: полунощницу, утреню, часы, вечерню и повечеріе.
- 9. Читай патерикъ и житія святыхъ и имъй рукодъліе, сколько можешь и сколько нужно.

## Глава XXVII

## УРОКИ СВЯТЫХЪ ОТЦЕВЪ НАШИХЪ И УЧИТЕЛЕЙ

- 1. Имъй умъ свой всегда предъ Богомъ спишь ли или бодрствуещь, вкущаещь пищу или бесъдуещь, рукодъліемъ ли занимаещься или другое что дълаещь по слову Писанія: предзръхъ Господа предо мною выну (Пс. XV, 8), но при семъ считай себя гръшнъйшимъ всякаго человъка. Непрестанная память о Богъ осіяваетъ умъ наподобіе луча, и чъмъ болъе ты будешь пребывать въ ней со всемъ вниманіемъ и трезвенною мыслію, съ трудомъ и слезами, тъмъ болъе будетъ очищаться умъ твой; чъмъ болъе очищаться, тъмъ болъе свътлъть; чъмъ болъе свътлъть, тъмъ болъе становиться боговиднымъ, свътя и различая доброе отъ худаго. Впрочемъ, братъ, потребенъ великій трудъ и помощь Божія, чтобъ сія память вселилась въ душъ твоей и освътила ее, какъ луна тьму нощную.
- 2. Внимать должно прилогамъ помысловъ тщеславія и самомненія, чтобъ не осудить кого, если онъ и творитъ что неподобное, ибо демоны, видя, что душа чрезъ вселеніе благодати и мирное устроеніе отвергла суеты и страсти, обыкновенно нападаютъ на нее такими прилогами: не помощь то отъ Господа.
- 3. Плачь день и ночь и не знай сытости въ слезахъ. Смотри, не потеряй внутренняго утъшенія и сокрушенія, возмечтавъ, что ты имъешь ихъ отъ своего труда, а не отъ благодати Божіей. Коль скоро возомнишь такъ, они взяты будутъ отъ тебя, и много потомъ поищешь ихъ въ душъ своей и не найдешь, пока не осознаешь, что ты погубилъ даръ сей присвоеніемъ чужого. Но, Господи! Да не будетъ намъ лишиться благодати Твоей! Впрочемъ, братъ, если и случится что съ тобою, возверзи на Господа немощь свою и, воставъ, простри руки свои къ Нему и помолись Ему, го-

воря такъ: Господи! Помилуй меня гръшнаго и посли мнъ благодать Твою и не попусти мнъ искуситься паче, неже могу. Виждь, Господи, въ какое разслабленіе и какую тьму помысловъ ввергли меня гръхи мои! Если скажу, что отъ демоновъ пострадалъ я, лишившись утъшенія Твоего, — солгу, ибо Ты знаешь, Господи, что усердно исполняющіе волю Твою во всемъ противостоятъ имъ съ мужествомъ. Я же, во всемъ исполняя волю ихъ, какъ могу сказать, что искущаемъ ими? Посему, не оставляй молитвы и на одинъ часъ, пока есть дыханіе въ тебъ, и она вскоръ возставитъ тебя содъйствіемъ благодати Божіей.



Видъ монастыря преподобнаго Пачла Өивейскаго съ юго-востока

## Именной указатель

#### A

Авраамій, игуменъ монастыря Пресвятыя Богородицы 186 Авраамъ, авва 28, 95, 123, 234, 281, 405, 467 Авраамъ, авва, Иверскій Авраамъ, ветхозавътный патріархъ 16, 31, 98, 211, 215, 297, 365, 385, 416 Авраамъ, ученикъ аввы Агаоона 311 Авраамъ, ученикъ аввы Сисоя 136, 230, 366, 450, 451, 542 122, 150, 189, 203, 259, 277, 278, 279, 282, 311, 354, Агаөонъ, авва 378, 422, 445 Адельфій, епископъ Никопольскій 252 Аіо, авва 79, 92, 282 Акакій, авва 129 Александръ, епископъ Александоъ, ученикъ аввы Арсенія 73, 74, 277, 279, 405, 422 282, 355, 424, 444, 448 Алоній, авва 280, 281, 354, 355, 423, 475 Аммой, авва Аммоній, авва, Хеневритскій Аммонова, авва 552 Аммонъ, авва 51, 91, 123, 203, 259, 260, 279, 304, 354, 378, 423, 477, 506, 552 Аммунъ, авва 122, 354, 355, 552 Аммунъ, авва, Аравіи Егупетской Аммунъ, авва, Нитрійскій 16, 276, 488 Амунъ, авва, Раиоскій 81, 253 Анастасій, авва, еvнухъ. Смотри: Анастасія, блаженная Анастасія, блаженная (авва Анастасій, еvнухъ) Андрей, авва 14 Андрей, апостолъ 10 Андрей, мученик 496, 497 Андроникъ, авва (серебряникъ) 213, 214, 215, 216, 217, 218 Антіанъ, авва, Өиваидскій 282 14, 16, 31, 38, 56, 67, 71, 81, 91, 108, 121, 136, 150, Антоній Великій 188, 203, 223, 224, 236, 243, 252, 259, 275, 276, 317, 353, 371, 376, 378, 382, 405, 418, 433, 438, 447, 450, 451, 487, 488, 491, 505, 520, 542, 550, 554, 562, 563 Анувій, авва 365 98, 123, 132, 154, 265, 300, 302, 303, 309, 314, 423, Анувъ, авва 424, 446 Апөій, епископъ Оксиринхскій 424

92, 100, 360, 488 Аполлонъ, авва 151, 152, 153, 203, 245, 385 Аполлосъ, авва 71, 72, 73, 74, 75, 80, 91, 95, 121, 122, 188, 189, 195, Арсеній, авва 201, 243, 277, 279, 284, 353, 362, 369, 378, 405, 419, 420, 421, 422, 491, 505, 506, 554, 579 75, 123, 280 Ахилла, авва Аванасій, авва. Смотри: Аванасія, блаженная

Аванасій Великий, епископъ Александрійскій 14, 99, 451, 508

Аванасія, блаженная (авва Аванасій) 213, 214, 215, 216, 217, 218

Аөре, авва 36, 133, 448, 449

B

15, 123, 124, 205 Веніаминъ, авва Викторъ, авва 205 Виссаріонъ, авва 15, 36, 133, 204, 260, 355, 378, 379, 445, 546, 553

Витивъ, авва 280 Витимій, авва (авва Витимъ) 34, 75, 559

Витимъ, авва. Смотри: Витимій, авва

Віаръ, авва

Геласій, авва

Γ

189, 190, 282, 283, 474, 546 Георгій, отшельникъ 190 Геронтій, авва Петрскій

Григорій, авва 16

Григорій Богословъ, архіепископъ Константинопольскій

206, 424

Даніилъ, авва, Фаранскій 23, 32, 33, 61, 121, 151, 188, 206, 211, 213, 216, 217, 243, 244, 245, 246, 247, 252, 277, 279, 283, 284, 353, 355, 385, 386, 387, 388, 393, 419, 421, 422, 425, 505, 506, 507, 509, 581 Даніилъ пророкъ 136 Діонисія, блаженная

Діоскоръ, авва, Нахіатскій 16, 93, 124 Дула, авва 76, 206, 378, 469, 553

E

16, 124, 284, 379, 385, 425,

Елладій, авва 125 Епимахъ, авва 449

463, 508

Епифаній, епископъ Критскій

284, 509

Ефремъ, авва 608

Еvагрій, авва 93, 125, 218, 380, 426 Evreнія, амма 18

Еvлогій, авва (каменосъчецъ) 388, 389, 390, 391, 392, 393, 509

Еvлогій, пресвитеръ 248, 249

Еупрепій, авва 17, 125, 190, 474

Еусевій, архіепископъ Александрійскій 509

Еуседрій, авва 76

Еуставій, архіепископъ Іерусалимскій 228

Еуустонъ, авва 151

Evхаристъ, мірянинъ 555

3

Захарія, сынъ аввы Каріона 19, 137, 194, 318, 380, 426, 427, 435, 436, 524

Зинонъ, авва 18, 125, 285, 286, 287, 426, 475, 510, 548

Зоикъ, пресвитеръ Таміатскій 195

Зоилъ, ученикъ аввы Арсенія 73, 74, 422

Зосимъ (Зосима), блаженный 50, 51, 65

И

Ивастіонъ, авва 154

Иларіонъ, авва 124, 491

Илія, авва, изъ діаконовъ 26, 93, 212, 219, 259, 260

Илія, пророкъ 32, 323

Иперехій, авва 101, 138, 195, 232, 321, 367, 412, 453, 494

Ираклій, авва 220

Ирина, дочь святаго Спиридона 543

Ириней, авва 18

Исаакъ, авва 29, 34, 95, 99, 103, 127, 191, 261, 289, 291, 292, 310, 364, 434

Исаакъ, ветхозавътный патріархъ 58, 374, 375

Исаакъ, ученик аввы Аполлона 360

Исаакъ, ученикъ аввы Мотія, епископъ 477

Исаакъ, ученикъ аввы Сирема 311

Исаія, авва 19, 20, 36, 79, 123, 125, 126, 133, 191, 202, 218, 249, 261, 288, 302, 354, 355, 356, 406, 427, 428, 429, 489, 595

Исаія, пресвитеръ Пелусійскій 19, 380

Исаія, пророкъ 134, 297, 347, 441, 522, 581

Исидоръ, авва 29, 78, 126, 127, 190, 191, 222, 297, 360, 427, 433, 519

Исидоръ, авва (Страннопріимецъ) 187

Исидоръ, пресвитеръ скитскій 128, 229, 436, 475, 485

Исхиріонъ 512

I 
 Іаковъ, авва
 95, 156, 192, 296, 380, 434, 441
 10, 22 Іаковъ, апостолъ 134, 229, 259, 280, 421 Іаковъ, ветхозавътный патріархъ Іаковъ младшій, авва 524, 525 Іераксъ, авва 29, 30, 78 77, 80, 95, 290, 291, 357, 358, 359, 379, 423, 431, 432, Іоаннъ, авва 441, 489, 491, 510 Іоаннъ Богословъ, апостолъ 10, 22, 87 Іоаннъ еvнухъ, авва 289, 296 Іоаннъ Златоустъ, архіепископъ Константинопольскій 28, 248 Іоаннъ изъ келлій, авва Іоаннъ Кассіанъ Римлянинъ, авва 394 Іоаннъ Киликіанинъ, игуменъ Ванорскій (Раиөскій) 28, 128, 222 Іоаннъ киновіархъ (игуменъ Великой Киновіи) 27, 128 27, 126, 151, 221, 222, 223, 290, 304, 357, 359, Іоаннъ Коловъ, авва 393, 406, 431, 433, 475, 489, 490, 492 Іоаннъ Креститель 3, 5, 11, 297, 557, 558 Іоаннъ отшельникъ, авва 511 Іоаннъ Персянинъ, авва 191, 297, 475 Іоаннъ Петрскій, авва 186 Іоаннъ серебряникъ Іоаннъ, сынъ блаженнаго Андроника и блаженной Аванасіи 214 Іоаннъ, ученикъ аввы Аммона 123 Іоаннъ, ученикъ аввы Паула 406, 407

433, 434, 475 Іоаннъ Өивейскій, авва 137

Іовъ многострадальный 33, 42, 50, 222, 285, 297, 374, 375 Іосифъ, авва 29, 76, 80, 99, 127, 133, 248, 261, 292, 293, 302, 303, 304, 317, 360, 380, 393, 418, 445, 487 Іосифъ Аримаөейскій 321

177, 229, 259, 432, 444 Іосифъ блаженный Іосифъ Пелусіотскій, авва 435 Іосифъ Өивейскій, авва Іуліанъ, авва

Іуліанъ мученикъ 214

Іовъ, авва

K

150 Каріенъ, авва Каріонъ, авва 426, 427, 435, 436 27, 128, 151, 192, 360, 394 Кассіанъ, авва Кеөъ, авва 131

Копрій, авва 223, 436 Косма схоластикъ 78

Кроній, авва 434, 435

Ксанөій, авва 362, 444, 547

Ксой Өивейский, авва 547

Куриллъ, папа, архіепископъ Александрійский 323, 477, 507, 508 Куръ Александрійскій, авва 153

#### Λ

 $\Lambda$ онгинъ, авва 96, 129, 223, 297, 321, 436, 476, 512, 513, 547, 548  $\Lambda$ отъ, авва 153, 277, 360, 365, 380, 491

**Лотъ, брата патріарха Авраама** 128, 273, 385, 583

Лука, патріархъ 604

**Лукій Еннатскій, авва** 221, 297, 381

#### M

Макарій Александрійскій (городской) 16, 130, 298

Макарій Великій (Егупетскій) 19, 20, 30, 66, 78, 79, 96, 97, 130, 131, 190, 193, 223, 224, 261, 262, 278, 298, 299, 300, 361, 381, 437, 438, 439, 440, 476, 491, 513, 514, 515, 516, 517, 548, 549, 559, 561, 562

Марія, дочь блаженнаго Андроника и блаженной Аванасіи

Маркелль Өиваидскій, авва 226, 520 Маркелль Оправод и вудительного 386

Маркъ, апостолъ и еуангелистъ 386

Маркъ Егупетскій (Подвижникъ), авва 31, 72, 79, 131, 188, 263, 277

Маркъ Иппійскій, юродивый 244, 245, 386

Маркъ, святой 36, 385, 386

Маркъ, ученикъ аввы Силуана 98, 407, 408, 520

Матой, авва 31, 98, 153, 225, 299, 441, 442, 564

Мегеөій, авва 193, 408

Меланія, блаженная 187

Милисій, авва 225, 549

Мина, авва 131

Мина Александрійскій, святой 149, 216, 217, 218, 400

Мирогенъ. авва 228

Міосъ Киликійскій, авва 299, 408, 443

Міусъ Өиваидскій, авва 16

Моvсей, авва 31, 59, 65, 75, 78, 79, 97, 128, 151, 171, 193, 250, 251, 262, 312, 361, 367, 380, 381, 395, 408, 427, 440, 477, 519

Моvсей, ветхозавътный патріархъ 32, 84, 236, 297, 311, 323, 347, 378, 453, 562, 568, 581

Моій, авва 411

214

Паисій, авва

Η

Наванаилъ 195 Нестерой (Нисверой), авва 31, 32, 80, 265, 395, 443 Нетръ, ученикъ аввы Силуана 300 Никонъ, авва 228 Нилъ, авва 32, 79, 382, 443, 555

O

Олумпій, авва 154, 362 Орестъ, авва 32 Орсисій, авва 362, 444 Оръ, авва 81, 102, 321, 368, 448, 449, 565

П

36, 128, 133, 309, 314, 363, 477, 545

Пименъ, авва 32, 33, 34, 61, 67, 80, 93, 98, 99, 131, 132, 133, 154,

155, 170, 222, 223, 229, 251, 252, 261, 263, 264, 265, 266, 267, 292, 300, 301, 302, 303, 304, 305, 306, 307, 308, 309, 310, 311,

Паисія страннопріимница 489 Палладій, авва 34, 134, 313 14, 35, 36, 99, 100, 132, 133, 187, 188, 191, 312, 313, Памво, авва 365, 396, 409, 431, 433, 493, 559, 562, 563 Пафнутій, авва 80, 96, 151, 155, 261, 267, 313, 314, 445, 450, 493 Пафнутій Кефала, авва 31, 276 Пафнутій Сидонянинъ, авва 190, 300, 520, 564 Пахомій 99, 134, 406 Паvель, авва Пачелъ, апостолъ 7, 9, 25, 146, 225, 242, 297 Паvелъ галатянинъ, авва 229 Паvелъ из киновіи Пачелъ Космитъ, художникъ, авва 81, 478 Пачель Препростый, авва 100, 276, 520, 521, 522 Пачелъ, ученикъ аввы Ора 321 Пауель Фотійскій, авва 147, 356, 438, 448, 449, 450, 491 Петръ, авва Петръ, апостолъ 9, 10, 11, 57, 225, 297, 305, 536 Петръ, архіепископъ Александрійскій 536 Петръ Піонитъ, авва Петръ понтіецъ Петръ пресвитеръ Дійскій 450 Петръ, ученикъ аввы  $\Lambda$ ота 277, 365

312, 314, 315, 354, 355, 361, 363, 364, 382, 395, 396, 397, 408, 409, 418, 421, 423, 424, 427, 433, 440, 443, 444, 445, 446, 447, 448, 450, 467, 475, 477, 478, 492, 493, 550, 562, 564

Пистимонъ, авва 194

Питиріонъ, ученикъ аввы Антонія 38 Піоръ, авва 133, 267, 364, 478

Псеноаисій, авва 564

Псой 564

P

Романъ, авва 562 Руфъ, авва 81, 409

C

Савва, авва 26, 511

Саій, авва 411

Самсонъ изъ апонійскихъ купцовъ, авва 566, 568

Сарматъ, авва 82, 319, 453, 564

Сарра, амма 138, 155, 156, 230, 313, 319, 396

Сарра, жена патріарха Авраама 215

Серапіонъ, авва 101, 128, 194, 253, 254, 367, 396

Сергій, авва 65, 244

Сергій, игуменъ Педіадскій 64

Серидъ, начальникъ киновіи, авва 411

Серинъ, авва 137, 453

Силуанъ, авва 18, 98, 99, 100, 137, 194, 255, 256, 300, 318, 366, 367, 407, 479, 494, 520, 524, 562, 564

Симонъ, авва 253, 364

Сисой, авва 38, 66, 81, 135, 136, 194, 203, 204, 230, 252, 253, 305, 316, 317, 318, 366, 368, 383, 408, 410, 448, 449, 450, 451, 452,

453, 478, 494, 542, 548, 562, 563

Сисой Өивейскій, авва 82, 137, 317, 452

Сисой Каламонскій, авва 137

Сисой Петрейскій, авва 136, 452

Спиридонъ, епископъ Тримиоунтскій 478, 543

Стефанъ архідіаконъ, первомученикъ 485

Стефанъ Савваитъ 603

Суръ, авва 564

Сумеонъ столпникъ 283

Сумеонъ, сынъ патріарха Іакова 259

Сунклитикія, амма 82, 101, 138, 194, 230, 254, 319, 320, 367, 412, 453

T

Тимоөей, архіепископъ Александрійскій 420 Тимоөей киновіатъ 264

Тимоөей пресвитеръ, авва 397

Тимоөей художникъ, авва 81 Тиоой авва 82 438 254 344 383 453 56

Тиөой, авва 82, 138, 254, 311, 383, 453, 564

У

Урсарій Өичуйскій 16

Ф

Феликсъ, авва 102 Филагрій изъ Іерусалимской пустыни 195

Филагрій изъ герусалимской пустыни 195 Филоритъ, авва 564

Филоромъ монахъ 139

Фока, авва 156, 524

Фортъ, авва 232

X

Херемонъ 232

Θ

Өеодора, амма 26, 77, 221, 290, 357, 431

Өеодора, царица 212, 213 Өеодоръ, авва 76, 102, 103, 126, 221, 289, 393, 430, 475, 476, 565

Өеодоръ, авва (о, 162, 166, 126, 1 Өеодоръ Византійскій, авва 555

Өеодоръ византійскій, авва зээ Өеодоръ Елеуөеропольскій, авва

Өеодоръ Еннатскій, авва 221, 356, 489

Өеодоръ Еннатскій, авва — 221, 550, Өеодоръ, епископъ Россы — 148

Осодоръ, епископъ Россы 148

Өеодоръ Скитскій, авва 356

Өеодоръ Фермейскій, авва 26, 76, 190, 220, 243, 249, 250, 288, 396

Өеодосій, архимандритъ 129 Өеодосій, безмолвникъ 186

Өеодосій Великій, царь 422

Өеодосій младшій, царь 456, 457

 $\Theta$ еона, авва 226, 22 $\bar{7}$ , 289, 357, 430, 447

Өеопемптъ монахъ 514

Өеофилъ, папа, архіепископъ Александрійскій 26, 72, 73, 93, 95, 127, 144, 430, 431, 509, 554

Өома, авва 38



