# Проповедь в Назаретской синагоге $^{\Pi_{K}}$ 4:16–30; $^{M}$ ф 13:54–58; $^{M}$ к 6:1–6



Это событие у Луки описывается в начале проповеди Господа, но перед тем говорится: "И разнеслась молва о Нем по всей окрестной стране. Он учил в синагогах их, и от всех был прославляем"  $^{\rm Лк}$  4:14-15. Из этого следует, что  $\Gamma$ осподь пришел в Назарет уже после многих чудес, совершенных в Капернауме. 1

Войдя в Назаретскую синагогу, Господь стал читать<sup>2</sup> то место из книги пророка Исаии <sup>Ис 61:1-2</sup>, где пророк от лица пришедшего Мессии, образно говорит о цели Его пришествия.

«Дух Господень на Мне, - читает Христос, - ибо Он (Бог) помазал Меня благовествовать нищим, ... исцелять сокрушенных сердцем, проповедывать пленным (находящимся в узах греха и диавола) освобождение, слепым (осознающим свою духовную слепоту) прозрение, отпустить измученных (под игом князя тьмы) на свободу,

*и проповедывать лето Господне благоприятное*»<sup>3</sup>- истинное лето отпущения (юбилей), времена отрады и утешения для народа Божия с пришествием Мессии.

Окончив чтение, Христос произносит: «Ныне исполнилось писание сие». Слушающие «дивились словам благодати, исходившим из уст Его», однако, не могли поверить, что такие дела совершит Тот, Которого они хорошо знают, знают Его мать, отца, братьев и сестер, 4 Которого они привыкли считать сыном плотника. Кроме того, книжники и фарисеи, ожидавшие Мессию - земного царя, национального вождя еврейского народа, который покорит под власть евреев все народы, а их поставит во главе управления, не могли принять учение Господа о царстве нищих и сокрушенных сердцем.

Не желая перед неверующими прибегать к доказательствам Своего Божественного послания чудесами, Христос привел им два примера из ветхозаветной истории о Илии и Елисее, напомнив, как израильтяне поступали со своими пророками, являвшими многие чудеса, <sup>5</sup> и заключил: «никакой пророк не принимается в своем отечестве».

Поняв из слов Иисуса, что Он их - евреев, ставит ниже язычников, они "исполнились ярости" и попытались сейчас же предать Его смерти, «но Он, пройдя посреди них, удалился». Чудесная Божественная сила сделала Его невидимым, что и явилось знамением, о котором они просили, но они не вразумились.

- Дҳҳ гҳ̂ень на мнф:
  Афто гҳ̂не пріҳтно:
  Днеєь сбыстем пнеҳ́ніе сіѐ:
- Ни который прроки пріжтени є сть во отечествін своєми:

## Беседа Иисуса Христа с Никодимом Ин 3:1-21

«И когда Он был в Иерусалиме на празднике Пасхи, то многие, видя чудеса, которые Он творил, уверовали во имя Его». Ин 2:23

Чудеса, совершенные Господом в Иерусалиме, впечатлили иудеев, так что один из членов синедриона Инт. 50 Никодим ночью пришел к Иисусу, чтобы узнать, не Он ли ожидаемый Мессия?

Ев. Матфей и Марк относят это событие к позднему периоду времени, но Феофан Затворник считает, что посещение Назарета <sup>Мф и Мк,</sup> отлично от посещения <sup>Лк</sup>. Вообще, вполне точную хронологическую последовательность евангельских событий установить почти невозможно, поскольку у каждого евангелиста была своя система изложения в соответствии с поставленной задачей, и точная хронология не была предметом их главной заботы.

С дозволения начальника синагоги всякий желающий мог всходить на кафедру в синагоге, читать писания пророков в

Юбилейный год, каждый 50-й год пленным давали свободу, прощались долги. Этот радостный год каждый человек мог пережить 1 раз в своей жизни.

Братья и сестры Иисуса Христа, по мнению одних, — это дети Иосифа Обручника от его первой жены. Другие толкователи считают, что это дети Клеопы, брата Иосифова.

Блж. Феофилакт Болгарский: «отечество пророков - синагога иудейская, у которой они в бесчестии... Вдовица, т. е. церковь из язычников, приняла Илию, то есть пророческое слово, когда в Иудее был голод духовный, то есть голод слышания слова Божия Ам 8:11. О сей-то вдовице говорит пророк: "у оставленной гораздо более детей, нежели у имеющей мужа"

Никодим называет Господа учителем ("Равви"), не смотря на то, что по воззрению книжников и фарисеев, Иисус, не окончивший раввинской школы, не обладал правом учительства. Называя Иисуса "учителем, пришедшим от Бога," Никодим признает, что Он творит чудеса с присущей Ему Божественной силой.

В этой беседе Христос развенчивает ложные воззрения фарисейства на Царство Божье и на условия вступления человека в это Царство. Беседу можно разделить на 3 части:

- 1. Духовное возрождение как основное требование для входа в Царство Божье;
- 2. Искупление человечества крестными страданиями Сына Божья, без чего невозможно было бы наследование людьми Царства Божья;
- 3. Сущность суда над людьми, не уверовавшими в Сына Божья.

1.



Фарисеи считали себя достойными славного Царства Мессии уже только потому, что они иудеи и, тем более фарисеи. Господь же с первых слов рушит эти ложные фарисейские притязания на избранность: "Кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божья". Не происхождение от Авраама, а рождение свыше - от Бога - открывает двери в Царство Небесное. Царство Мессии наступает не путем политического переворота, а путем личного нравственного перерождения человека.

Недоумение Никодима "Как может человек дважды родиться?"

Иисус разрешает пояснением, что речь идет не о плотском рождении, а о духовном.

"Рожденное от плоти есть плоть," - рождаясь от земных родителей, человек наследует первородный грех Адама, гнездящийся во плоти, мыслит по-плотски и угождает своим плотским страстям и похотям. Эти недостатки плотского рождения можно исправить рождением духовным: "Рожденное от Духа есть дух." Возродившийся от Духа, вступает в жизнь духовную, возвышающуюся над плотской.

"Дух [воздух] дышит, где хочет, и голос его слышишь, а не знаешь, откуда приходит и куда уходит", - возрождающее действие Святого Духа недоступно для наблюдения со стороны, однако, оно очевидно и ощущаемо $^1$ .

Словами "Ты - учитель Израилев, и этого ли не знаешь?" Господь обличает не столько Никодима, сколько высокомерное фарисейское учительство, гордившееся знанием Свящ. Писания. Как же было фарисеям не знать учения о необходимости духовного возрождения, когда в Ветхом Завете часто встречалась мысль о необходимости обновления человека: "Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух правый обнови внутри меня" <sup>Пс 50:12</sup>.

В противоположность фарисейскому учительству, Христос и ученики Его возвещают новое учение, основанное непосредственно на созерцании истины: "Мы говорим о том, что знаем, и свидетельствуем о том, что видели".

"Я сказал вам о земном, и вы не верите, - как поверите, если буду говорить вам о небесном?"

- *«Земное»* это субъективные условия спасения необходимость внутреннего перерождения человека.
- *«Небесное»* условия спасения внешние, не зависящие от человека, а именно Искупительный подвиг Сына Божия.

Но эти возвышенные тайны недоступны человеку, никто из людей не может взойти на небо и проникнуть в таинственную область Божественной жизни. Об этом знает только Сын Человеческий, Который и сойдя на землю, не покинул небес: "Никто не восходил на небо, как только сошедший с небес Сын Человеческий, сущий на небесах".

2

Указав этими словами на тайну **Своего воплощения**, далее Господь открывает Никодиму тайну **Своего искупительного подвига**: «И как Моисей вознес змию в пустыне, так должно вознесену быть Сыну Человеческому.»

Моисей воздвиг перед израильтянами медного змия, чтобы они, поражаемые змеями, получали исцеление, взирая на этого змия. Так и весь род человеческий, пораженный язвой греха, живущего во плоти, получает исцеление, с верою взирая на Христа, пришедшего в подобии плоти греха  $^{\text{Рим } 8:3}$ .

В основе крестного подвига Сына Божия лежит любовь Божия к людям: «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего единородного, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Свт. И. Златоуст: *«Ты не видишь и души, однако же веришь, что у тебя есть душа...»* 

Вечная жизнь устраивается в человеке благодатью Святого Духа, а доступ к престолу благодати  $^{\mathrm{Esp}\,4:16}$  люди получают через искупительную смерть Иисуса Христа.

3

Фарисеи думали, что Мессия будет судить иноверные народы. Господь же поясняет, что Он послан теперь не для суда, но для спасения мира. Неверующие сами себя осудят, обнаружив своим неверием любовь к темным делам и ненависть к свету. Творящие же истину, души честные, нравственные, сами идут к свету, не боясь обличения своих дел.

В Евангелии не сказано о том, какое впечатление произвела эта беседа на Никодима. Мы знаем лишь, что Никодим вместе с Иосифом Аримафейским принимал деятельное участие в погребении Иисуса Христа. Это дает нам право полагать, что Никодим был тайным учеником и последователем Христа. По преданию, его крестили апостолы Петр и Иоанн. После того, как он стал открыто исповедовать веру в Иисуса Христа, его лишили звания члена синедриона, а во время гонений на христиан со стороны иудеев он, подобно первомученику архидиакону Стефану, принял мученическую смерть.

### Беседа Иисуса Христа с самарянкой ин 4:1-42

После заточения Иоанна Предтечи в темницу вся вражда фарисеев устремилась на Иисуса, Который стал казаться им опаснее самого Крестителя, и, т. к. не пришел еще час Его страданий, Иисус удаляется из Иудеи в Галилею.  $^{\text{Мф4:12; Mk1:14; Jk4:14}}$ 

Путь Господа лежал через Самарию - бывшую столицу Израильского царства. Ассирийский царь Салманассар покорил израильтян и отвел их в плен, а их место заняли язычники из Вавилона и других городов Ассирии. От смешения этих переселенцев с оставшимися евреями и произошли самаряне. Приняв Пятикнижие Моисеево, они поклонялись Иегове, но не оставляли служения своим языческим богам. Возвратившиеся из вавилонского плена иудеи начали восстанавливать Иерусалимский храм; самаряне предложили свою помощь, но не были допущены иудеями. Тогда они выстроили себе храм на горе *Гаризим*. Приняв книги Моисея, самаряне, однако, отвергли писания пророков и все предания, и за это иудеи относились к ним хуже, чем к язычникам, всячески избегали какого-либо общения с ними, гнушаясь и презирая их.



Проходя через Самарию, Господь остановился отдохнуть у колодца, который, по преданию, был выкопан *Иаковом* у города Сихем (Сихарь). Ученики Христа отлучились в город за пищей, когда к колодцу подошла женщина самарянка, у которой жаждавший Господь попросил напиться. Узнав, возможно, по одежде или по манере речи, что обращающийся к ней - иудей, самарянка выразила удивление, ведь «*Иудеи с Самарянами не сообщаются*».

Но Христос, пришедший в мир спасти всех, а не только иудеев, говорит женщине, что если бы она знала, Кто просит у нее пить, и

какой "Дар Божий" получает она в этой встрече, то сама бы попросила Его утолить ее духовную жажду, открыть ей ту истину, познать которую стремятся все люди; и Он дал бы ей "воду живую", прикровенно говоря о Своем Божественном учении и благодати Святого Духа  $^{\text{Ин 7:38-39}}$ .

Самарянка решила, что ее Собеседник говорит о ключевой воде, которая находится на дне колодца. Откуда, спрашивает она, может Он иметь живую воду, если Ему и почерпнуть нечем, так как колодец весьма глубок. «Неужели Ты больше отца нашего Иакова, который дал нам этот колодец?»

Христос поднимает ее разум до высшего понимания Его слов: "Всякий, пьющий воду сию, возжаждет опять, а кто будет пить воду, которую Я дам ему, тот не будет жаждать вовек." Напоенный благодатью Святого Духа не почувствует духовной жажды, т. к. его духовные потребности полностью удовлетворятся; между тем как пьющий обычную воду, (удовлетворяющий какие-либо свои земные потребности), утоляет свою жажду лишь на время, и вскоре "возжаждет опять".

Мало того, *«благодатная вода»* образует в человеке источник, бьющий (буквально с греч. - скачущий) в жизнь вечную, т. е. делающий человека причастником вечной жизни.

Все еще думая, что Господь говорит о какой-то особенной материальной воде, навсегда утоляющей жажду, она просит дать ей этой воды, чтобы *«не приходить сюда черпать»*. Чтобы она поняла, наконец, что говорит не с обыкновенным человеком, Господь сначала просит ее привести

своего мужа, а затем прямо обличает ее в том, что она, имея уже 5 мужей, живет теперь в прелюбодейной связи.



Самарянка, осознав, что просящий у нее пить не простой человек, а пророк, тут же забывает о земном и пытается разрешить духовный вопрос - где поклоняться Богу: на горе Гаризим<sup>1</sup>, в храме, построенном самарянами, или в Иерусалимском храме. Словами *«спасение от Иудеев»* <sup>Ин4:22</sup> Господь отдает предпочтение Иерусалимскому богопоклонению, основанному на Божественном Откровении, и указывает на неполноту боговедения самарян *(«Вы не знаете, чему кланяетесь»)*, ведь они отвергли пророческие писания, где говорится о истинном Мессии. Да и сам Мессия произойдет из иудейского народа - *«спасение от Иудеев»*.

Жертвоприношения Богу, пока они не отменены, должны приноситься только в Иерусалиме. По изволению Божию спасение даруется человечеству через иудеев, которым поэтому следует отдать предпочтение в религиозной жизни перед другим народами, ибо они

должны готовить всех к Царству Мессии.

Но главное, что *«настало уже время»*, когда иудейское богопоклонение уступает место истинному поклонению *«Отицу в духе и истине»*. И это истинное поклонение не зависит от места и внешнего обряда. Ведь *«Бог есть дух»*, следовательно, Он есть повсюду.

«Поклоняться в духе и истине» - значит, устремлять свой дух к Богу, исполнять правду Божию (закон), а не сводить все богопочитание к жертвоприношениям и обрядам.

Истинное поклонение, однако, не исключает совсем внешней, обрядовой стороны, оно необходимо, поскольку человек состоит не только из души, но и из тела. Сам Иисус Христос поклонялся Богу Отцу телесно, совершая коленопреклонения и падая лицом на землю, не отвергая подобного же поклонения и Себе от других лиц во время Своей земной жизни $^{\text{М} ф 2:11, 14:33, 15:25; Ин 11:32, 12:3}$ .

Самарянка, как бы начиная понимать смысл слов Иисуса, говорит: "Знаю, что придет Мессия, то есть Христос; когда Он придет, то возвестит нам все." Самаряне также ожидали Мессию, называя Его по-своему — Гашшагеб 2, основывая это ожидание на Быт 49:10 и особенно на Втор 18:18. Понятия самарян о Мессии не были так испорчены как у иудеев, т. к. они в Его лице ждали пророка, а не политического вождя. Поэтому Иисус, долго не называвший себя Мессией при иудеях, простой самарянке прямо говорит, что Он и есть обещанный Моисеем Мессия-Христос. Обрадованная женщина, оставив водонос, поспешила возвестить своим соплеменникам о явлении Мессии.

В это время возвратились ученики и предложили Господу есть. Но естественный голод в Иисусе-Человеке заглушался радостью от обращения к Нему самарян. Он радовался, что брошенное Им семя уже начало давать свой плод. «Моя пища есть творить волю Пославшего Меня и совершить дело  $E_{20}$ ». Христос алчет нашего спасения.

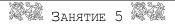
Самарян, готовых принять Спасителя, Христос называет *«нивами белеющими, поспевшими к жатве»* Ин4:35. Обычно, сеющий зерна и собирает урожай; при посеве же слов в души, духовная жатва чаще достается другим, но при этом сеятель радуется вместе со жнецами, ибо сеял не для себя, а для других. *«Я послал вас жать то, над чем вы не трудились»* - Христос посылает Апостолов собирать жатву на духовной ниве, которая была первоначально возделана и засеяна ветхозаветными пророками и Им Самим.

Многие из самарян, *«по слову женщины»*, уверовали в Него, но еще больше уверовали *"по Его слову,"* когда, по их приглашению, Он пробыл у них в городе два дня. Слушая учение Господа, они признали, такж тён ётть вонстнин тісх міру, хртосх.

#### Источники:

- 1. Архимандрит Марк Петровцы «Свящ. Писание Нового Завета»
- 2. Архиепископ Аверкий Таушев «Четвероевангелие»
- 3. Протоиерей Георгий Климов «Четвероевангелие. Лекции»
- 4. Иллюстрации: Карольсфельд, Поленов, Нестеренко и др.

 $<sup>^2</sup>$  Гашшагеб – «возвращающийся; тот, кто придет опять», возможно имели ввиду Моисея, т.к. о погребении Моисея ничего неизвестно



 $<sup>^1</sup>$  Самаряне избрали для поклонения гору Гаризим, основываясь на повелении Моисея произнести благословение на этой горе  $^{\text{Втор }11:29}$ . И хотя Гаризимский храм был разрушен Иоанном Гирканом в 130 г. до РХ, они продолжали совершать жертвоприношения на месте разрушенного храма.

#### Вопросы для самоподготовки:

- 1. Что означают слова «лето Господне благоприятное»? Лк 4, 19
- 2. Имел ли право по иудейским представлениям Никодим называть Иисуса «*Равви*»?
- 3. Почему Никодим в начале беседы не понимал слов Христа?
- 4. Каково было фарисейское учение об избранности еврейского народа? Какое учение принес иудеем Иисус Христос?
- 5. По какому плану развивалась беседа с Никодимом? Ин. 3, 1-21.
- 6. Кто такие самаряне? Каких верований и традиций они придерживались?
- 7. О какой живой воде говорит Иисус в беседе с самарянкой? Ин. 4, 1-42
- 8. Почему Иисус долго не называвший Себя Мессией при иудеях, простой самарянке прямо говорит, что он Мессия-Христос?